
Zeitschrift: Mitteilungen der Antiquarischen Gesellschaft in Zürich

Herausgeber: Antiquarische Gesellschaft in Zürich

Band: 35 (1945-1947)

Heft: 2

Artikel: Das Johanniterhaus Bubikon : Geschichte, Baugeschichte und
Kunstdenkmäler. Teil 2 : Baugeschichte bis zum Ende des Mittelalters,
Beschreibung der Kapelle und ihrer künstlerischen Ausstattung

Autor: Lehmann, Hans

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-378900

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-378900
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das Johanniterhaus Bubikon
Geschichte, Baugeschichte und Kunstdenkmäler

II. TEIL

Baugeschichte bis zum Ende des Mittelalters;

Beschreibung der Kapelle und ihrer

künstlerischen Ausstattung

Mit 12 Tafeln und 21 Textillustrationen

Von

HANS LEHMANN

ZÜRICH 1946 DRUCK VON A.G. GEBR. LEEMANN & CO.



MITTEILUNGEN
DER ANTIQUARISCHEN GESELLSCHAFT IN ZÜRICH

Band 35. Heft 2

(110. Neujahrsblatt)



II. Teil

INHALT
Seite

IV. Zur Baugeschichte des Johanniterhauses bis zum Schlüsse des

Mittelalters

a) Die Lage des Johanniterhauses und die Bautätigkeit in seiner
Nachbarschaft in der ersten Hälfte des 13. Jahrhunderts 71

b) Die alte Kapelle und ihre Erweiterung zum Bruderhause 75

c) Die Erbauung des Komturhauses durch Graf Heinrich von
Toggenburg (1255—63) und die ersten Erweiterungsbauten unter
Graf Hugo I. von Werdenberg (1297—1330) im Rahmen der

Zeitgeschichte 80

d) Die baulose Zeit nach 1330, die Erbauung des Vorratshauses

(Schütte) um 1430, die eines zweiten Zwischenbaues (neues

Bruderhaus) und die Ummauerung des Gutshofes vor 1440 89

V. Die Kapelle, ihr künstlerischer Schmuck und die Grabdenkmäler

a) Anlage und Einrichtung 100

b) Das Stiftergrab, das hl. Grab und die Gräber des Adels 107

c) Das Stifterbild 116

d) Die andern Wandgemälde in der Kapelle 138

e) Die ältesten Stifterdarstellungen in der schweizerischen Glas¬

malerei und die erhalten gebliebenen Glasgemälde von Johannitern

in schweizerischen Kommenden 147



Plan II. Die Kommende Bubikon im Herbst 1945

..SJ

¦fai

21.1

Zin a " ig
m

'

U I. I i.a

^Wm ICI Jcjfc..»Vifc EC

A

A

A. Erdgeschoß:
1. Anbau am Bruderhaus
2. Altes Bruderhaus
3 Beinhaus
4. Zwischenbau (Gefängnis)
5. Vorhalle der Kapelle
6 Kapelle
8. Zwischenbau mit Eingangshalle
9 Komturhaus

10. Neues Bruderhaus
11 Keller (Vorratshaus)
12. und 13 Sennhaus
14.—16 Nebenräume des Senn¬

hauses

B. 1. S'.toc'kw erkY
17. Altes Bruderhaus
18. Durchgangsraum
19. Große Laube (ehemalige

blaue Stube; 1943
entfernt)

20.-25. Mietwohnung
26. Hauswartswohnung
27. Ausstellungs- u. Vortrags¬

raum (Schütte)

c. 2. S i o c k w e r k :

29. Altes Bruderhaus
30 Bibliothek
31. Laube
32 Küche
33. Komturstube
34. Ausstellungsraum
35. Laube
36. Stumpfzimmer
37. Gesellschaftsarchiv
38 Festsaal

69





Abb. 14. Die Kommende Bubikon von der Ostseite.

IV. Zur Baugesichichte des Johanniterhauses
bis zum Schlüsse des Mittelalters

a) Die Lage des Johanniterhauses und die Bautätigkeit in seiner
Nachbarschaft in der ersten Hälfte des 13. Jahrhunderts

Die vorangehenden Ausführungen über die Geschichte der Kommende Bubikon
sind, trotz ihrer durch die Spärlichkeit des schriftlichen Quellenmaterials bedingten

Knappheit, für den Versuch einer Darstellung ihrer baulichen
Entwicklung unentbehrlich. Wohl dürften einzelne Bauabschnitte noch teilweise
in ihrem ursprünglichen Mauerwerke vorhanden sein. Da man aber an der
Kommende, wie sie auf uns kam, während mehr als sieben Jahrhunderten baute und

umbaute und sie seit dem Ende des 18. Jahrhunderts teilweise verlottern ließ,
ist es ^unmöglich ihr bauliches Werden während dieser langen Zeit in seinen

mannigfachen Entwicklungsstufen einwandfrei darzustellen. Denn dafür fehlt es

an schriftlichen Aufzeichnungen. Man ist darum gezwungen, auf die Bauzeiten

ihrer Gebäude zum Teil aus der Konstruktion ihres Mauerwerkes und aus den

71



Formen einzelner bearbeiteter Werkstücke zu schließen. Ausschlaggebend waren
zuweilen aber für die Forschungsergebnisse die jeweilige wirtschaftliche Lage
und die politischen Zustände und Zeitereignisse mit Bezug auf die Beantwortung
der Frage, ob sie bauliche Unternehmungen zuließen. Oft mußten nur aus mannigfachen

Ursachen entstandene Schäden wieder behoben werden, wozu man auch

altes vorhandenes Baumaterial verwendete, und schließlich konnten Neu- und
Umbauten nur aus dem Bedürfnisse einzelner Komture entstehen, ihre Kommende
wieder in einen den Zeitforderungen entsprechenden Zustand zu versetzen.

Das dem Orden geschenkte Gut zu Bubikon lag an keinem vielbegangenen

Verkehrswege, wohl aber im fruchtbaren Gelände südwestlich der Abhänge
des die ganze Umgebung beherrschenden Bachtels und damit im Frieden einer
dem regeren Weltbetriebe entrückten Gegend. So ideal heute eine solche Lage
für eine Spitalgründung erscheinen mag, war sie es doch nicht für ein Pilgerspital

im Mittelalter. Denn keiner der wenigen, für die damalige Zeit
nachweisbaren Wege, auf denen der Handelsverkehr die Waren, seltener auf
Fuhrwerken als auf Saumtieren und darum in bescheidenem Umfange, von Land zu
Land umsetzte, und denen auch die Pilger folgten, durchzog die Gegend. Denn
diese Wege verbanden, ähnlich wie heute die Schienenstränge der Eisenbahnen,
die bedeutenderen Städte und Märkte, deren es in diesen Gegenden außer St.Gallen
und Zürich nur wenige unbedeutende gab.

Von den verschiedenen Pilgerwegen vom Bodensee her, auf denen Bayern
und Schwaben zur weit verehrten hl. Jungfrau in Einsiedeln wallfahrteten, im
Sommer schaarenweise, zur Winterszeit nur spärlich, wählten die aus Bayern den

über Lindau und Bregenz nach St. Gallen und von da den Saumpfad über Herisau,
Schwellbrunn, Peterzell, Wattwil und über den Ricken nach Schmerikon am obersten

Ende des Zürichsees und umgingen demnach Bubikon. Die Schwaben aber
wanderten von Konstanz direkt südwärts, wobei das Kloster Fischingen (seit
ca. 1135), und das Johanniterhaus zu Tobel (nach 1228) an ihrem Wege lagen,
von da über die Höhe des Hörnli und hinunter nach Steg, das Tößtal hinauf nach

Fischental und darauf über Wald, Rüti und Kempraten nach Rapperswil, wo sie

sich mit der Fähre nach Hürden übersetzen ließen und, wie die Bayern, über den

Etzel dem ersehnten Wanderziele zustrebten1). Auch dieser Weg führte bei Rüti,
wo Lütold IV. von Regensberg 1208 mit dem Bau eines Prämonstratenser-Klosters
begonnen hatte, dessen Kirche aber erst 1217 geweiht wurde, unweit an dem

Johanniterhause Bubikon vorbei, doch lag dieses an dem weniger begangenen

Pilgerwege von Winterthur über Pfäffikon, Wetzikon, Dürnten, den Barenberg
und Kempraten nach Rapperswil2). Die Jerusalempilger aber folgten den besser

angelegten Verkehrs wegen.
Zur Zeit, da der Freie Diethelm von Toggenburg beabsichtigte, seine bereits

dem Benediktinerkloster St. Johann im obersten Toggenburg gemachte Schen-

J) F. C Moser. Das Straßen- und Schiffahrtswesen der Nordostschweiz im Mittelalter,
S. 85/86.

2) F.C.Moser, a.a.O., S. 111.

72



kung an das Johannesspital in Jerusalem zur Gründung eines Johanniterhauses
beim Dorfe Bubikon zu übertragen, gab es weder im Zürich- noch im Thurgau
ein solches, und wie es um das in Jerusalem beschaffen war, wußten nur Pilger
nach dem hl. Lande oder Heimgekehrte vom dritten Kreuzzuge (1189 — 1192).
Daß sich Diethelm an diesem beteiligt habe, wird nicht überliefert, ist jedoch
nicht ausgeschlossen (S. 18).

Obschon die Johanniter ein geistlicher Orden waren und zu jener Zeit nach

einer Regel lebten, welche zum Teil denen der Benediktiner- und der Augustiner-
Mönchsorden nachgebildet worden war, dürfte man sich doch für das neue
Johanniterhaus nur insoweit an klösterliche Vorschriften gehalten haben, als solche die

eigenen Bauabsichten nicht beeinträchtigten. Denn die Johanniter wollten keine
Mönche sein und auch nicht in einem Kloster wohnen. Daß damals der junge Konvent

wegen der Schenkung des Baugrundes mit den Benediktinern zu St. Johann
bis zu dem Entscheide des Jahres 1216 im Streite lag, mußte sich auf die
Bautätigkeit hemmend auswirken. Das wird uns der Bau des Bruderhauses zeigen.

Wie bei manchen Mönchsorden, so sollte auch bei den Johannitern die

Eröffnung eines neuen Hauses erst bei einem Bestände des Konventes aus einem

Meister und zwölf Brüdern geschehen, wozu Christus mit den zwölf Jüngern
das Vorbild gab. Dieser Bestand wurde aber nicht immer erreicht, wie das sogar
noch später die Gründung der Kommende Küsnacht beweist (S. 38). Bis zum

Bezüge der neuen Gründung wird man den Konvent vorübergehend in Holzbauten

untergebracht haben, wie die Prämonstratenser-Mönche des ungefähr zur gleichen
Zeit erbauten, benachbarten Klosters Rüti3). Wir werden darauf zurückkommen.

Wie aber stand es damals in dieser Gegend um die notwendigen Arbeiter
zur Errichtung von Steinbauten? In der Nachbarschaft Bubikons hatte der

Freie Rudolf III. um 1220 Burg und Städtchen Rapperswil erbaut4) nach

Aufgabe der alten Stammburg über dem Südufer des Zürcher-Obersees in der

Alarch. Darauf gründete wahrscheinlich der Freie Lütold V. von Regensberg

um 1228 Schloß und Städtchen Grüningen, sicher um 1245 Schloß und

Städtchen Neu-Regensberg am Ostabhange des Lägernberges, beide

Städtchen als Vorburgen, und schließlich um 1257 das Städtchen

Glanzenberg an der Limmat, das aber schon während seiner Fehde mit Zürich

1267/68 für immer in Asche sank. Graf Diethelm I. von Toggenburg, der
Sohn des Gründers des Johanniterhauses Bubikon, ließ das vor 1200 von

seiner Gattin Guta von Rapperswil geerbte Dorf Uznach als neuen Marktort
befestigen. Es lehnte sich an den Wohnturm eines Rapperswiler Dienstmannes

an zum Schutze des Weges, der aus dem Toggenburg über den Ricken hier in
den einmündete, welcher von Zürich auf dem rechten Seeufer nach Weesen und

von da über den Kerenzerberg nach Graubünden führte. Darauf erscheint Uznach

1257 als Städtchen. Das gleiche Grafengeschlecht erbaute nach dem Verlust

•'<) S. Vögelin. Das Kloster Rüti. Mitteilg. d. Antiquar. Gesellschaft Zürich, Bd. 14, S. 41.

>) M. Schnellmann. Entstehung und Anfänge der Stadt Rapperswil. 1926, S. 38f.

73



der Toggenburg nach 1226 eine neue gleichnamige über dem Wege, auf dem

man in Verlängerung desjenigen über den Ricken nach dem Thurtale, nördlich

des Dorfes Wattwil nach Osten abzweigend, über die Wasserfluh nach Peter-

zell, Herisau und St. Gallen gelangte. An dieser Abzweigung ließen auf der

„liechten Steige" die Grafen wahrscheinlich schon zu Anfang des 13.

Jahrhunderts ein festes Haus als Sitz eines Dienstmannengeschlechtes, das sich nach

ihm von Liechtensteig benannte, erbauen. Es schenkte dem Johanniterhause
Bubikon schon um 1276 den Komtur Heinrich von Liechtensteig und blieb auch

später noch mit ihm durch andere Angehörige in Beziehungen (S. 33). Dieses

neue Haus erscheint 1228 als burgum (Burg), 1271 mit einer bürgerlichen
Siedelung als oppidum seu munitio, d.h. als Städtchen5). Schon um die Mitte des

12. Jahrhunderts hatte das gleiche Grafengeschlecht das Städtchen Wil gegründet,

das Graf Diethelm I. nach dem Brudermorde (1226) dem Kloster St.Gallen
schenkte, worauf es als Sitz und Zollstätte der Äbte an der Handelsstraße über
Winterthur nach Zürich zufolge seiner günstigen Lage sich ähnlich entwickelte,
wie Rapperswil, während die andern nur ein sehr bescheidenes Dasein führten.

An baukundigen Werkleuten für die geplante Johanniterniederlassung dürfte es
darum dem Freien Diethelm von Toggenburg nicht gefehlt haben, da sie weder
hohe Ansprüche für die Kapelle noch für das Bruderhaus stellte und zu Beginn
der unternehmungs- und baufreudigen Zeit während der Regierung des Hohenstaufen

Friedrichs II. entstand, da das höfisch-ritterliche Leben nochmals
aufflackerte, um darauf allmählich zu verglimmen. Damals versuchten einzelne

Dynastengeschlechter mit, andere ohne Erfolg, in den Grafenstand aufzurücken und
sich durch Gründung solcher Städtchen und bewehrter Marktorte feste
Stützpunkte außerhalb ihrer Stamm- und Lehenburgen, aber innerhalb ihrer Gebiete
und damit vermehrte Macht zu schaffen, während ihnen die Stiftung von Kirchen,
Klöstern und andern Ordenshäusern die besondere Gunst des Himmels zuwenden

sollte. Diese Bestrebungen führten bei den einen zu ihrem Aufstiege, bei
andern leiteten sie den Beginn zerrütteter Vermögensverhältnisse ein.

Baugeschichten von Johanniterhäusern in der Schweiz wurden bis jetzt nicht

geschrieben, da die dazu notwendigen Überlieferungen für die ältesten Zeiten
fast ganz fehlen, die aus späteren zufällig erhaltenen aber nur spärlich und nur
teilweise verwendbar sind. Die Bauten aber liegen entweder in Ruinen oder
wurden bis zur Unkenntlichkeit ihres ursprünglichen Zustandes verändert. Nur
Bubikon ist wenigstens als A n 1 a g e einer mittelalterlichen Johanniter-Kommende

größtenteils erhalten geblieben und gehört darum zu den wichtigsten Baudenkmälern

der deutschen Zunge des Ordens.

"') Heinrich Edelmann. Lichtensteig. Gesch. d. toggenburgischen Städtchens. 84. St.

Galler-Neujahrsblatt. 1944, S. 5f.

74



b) Die alte Kapelle und ihre Erweiterung zum Bruderhause

(PI. I, Bl).
Das Baugelände für die geplante Errichtung eines Johanniterhauses liegt in

der Nordostecke des Plateaus, auf dem das Dorf Bubikon steht, und fällt nach
beiden Seiten mit ziemlich steilen Hängen gegen den unweit davon fließenden
Schwarzbach ab.

Am Hange gegen Norden stand zur Zeit, da der Freie Diethelm V. von
Toggenburg die Gründung eines Johanniterhauses plante, eine nicht lange vorher
erbaute Kapelle (Abb. 15, a, b, e), die „nova ecclesia" der Stiftungsur-

*- -T- *-. ~t fl
Sì.,- h m1 * il» -7

KJS~-

ï.fi&MM>jMrpÎ!,

r i*-^ 'IS rr*-

R.T '
ir T -4

• ¦»"" WÊL..M

i
1

m
WMW^MZkMMM

Abb. 15. Die älteste Kapelle und ihre Erhöhung um ein Stockwerk. Nach Joh. Meier.

künde, neben der er sich ein Grundstück für den Bau eines Hauses (domus)
ausbedungen hatte, d. h. für den des neuen Johanniterhauses, welches die Inschrift
unter dem Stifterbilde, die uns das Jahr 1192 als das der Gründung
übermittelt, ebenfalls als „domus" bezeichnet. Nach den gründlichen
Untersuchungen von Architekt Johannes Meier in Wetzikon, dem verdienstvollen
Restaurator der alten Kommende, blieben die Mauern der Breitseiten dieser

Kapelle in denen des alten Bruderhauses erhalten, wo sie sich noch deutlich an den

starken Eckquadern in dessen Nordwand erkennen lassen (Abb. 16—19). Danach

betrug ihre Länge 10,6 m, ihre Breite, entsprechend der des Bruderhauses, 9 m,

die Höhe der Nordwand am Abhänge 5 m, die der Südwand auf dem Borde ca.

4 m. Sie trugen ein Satteldach. Die Ostwand wurde bei der späteren Erweiterung

abgebrochen, doch fanden sich die Reste ihres Fundamentes bei den

jüngsten Untersuchungen im Keller dieses Hauses. Die Westwand blieb dagegen

75



anläßlich einer zweiten Erweiterung nach Westen stehen, indem man sie als
Zwischenmauer in diese einbezog. Die alte Kapellentüre darin ist im Keller,
wenn auch zugemauert, noch sichtbar. Ihre Belichtung erhielt die Kapelle auf
der Nordseite durch zwei schmale, spitzbogige Fensterchen aus Tuffstein in der
oberen Hälfte der Wandfläche, etwas westwärts abgerückt. Deren Seitenleibungen

tragen einen großen Tuffsteinblock von der Tiefe der Fensternische als Sturz,
in dem die spitzbogige Verdachung eingehauen ist. Ein ähnliches Fensterchen
befand sich auch in der Südwand. Alle blieben erhalten, wurden aber später
zugemauert.

Über die Umwandlung dieser Kapelle zum ersten Bruder h aus blieben
keine schriftlichen Aufzeichnungen erhalten. Wir müssen sie darum aus dem
vorhandenen Mauerwerke abzulesen und mit den Amtszeiten der ersten Vorsteher
der Kommende in Beziehung zu setzen suchen.

Die Gründe, die Kapelle als Bruderhaus umzubauen, kennen wir nicht,
vielleicht gab ihre ungeschickte Lage am Hange dazu die Veranlassung.

Die neue Kapelle (PI. I,A2) baute man auf der Ebene des Plateaus
südöstlich der alten. Sie wurde recht stattlich ausgeführt, größer als manche der
damals noch mehrteils aus Holz erbauten Kirchen zu Stadt und Land. Ihre
nähere Beschreibung bringt der folgende Abschnitt (S. 100).

Über Anlage und Einrichtung eines Bruderhauses dürfte man damals kaum

klare Vorstellungen gehabt haben, denn es fehlte an Vorbildern. Der Orden
beschränkte seine Forderungen auf das Vorhandensein eines gemeinsamen Eß-

raumes (Refektorium) und eines Schlafraumes (Dormitorium) für die Brüder,

wenigstens einer Kammer für pflegebedürftige Pilger und wahrscheinlich auch

einer solchen für den Meister.
Während der Ausführung seiner Stiftung starb Diethelm V. im Jahre 1207.

Damals muß die neue Kapelle unter Dach gewesen sein, denn er wurde darin

beigesetzt. Der Streit mit den Mönchen von St. Johann war dagegen noch nicht
entschieden. In Bubikon dürfte der erste Konvent 5 bis 6 Brüder gezählt haben.

Zu ihrer Unterkunft erhöhte man die alte Kapelle um ein Stockwerk von 3,5 m

(Abb. 15 d, e). Dabei wurde der Eingang von der Westseite nach der Südwestecke

verlegt, von wo aus wahrscheinlich eine Pflocktreppe in das obere Stockwerk

führte. Dieses erhielt auf der Nordseite zwei denen der Kapelle
ähnliche Fensterchen von etwa 20 cm Lichtweite. Sie lagen weit auseinander

beidseitig nach der Giebelseite zu, was auf eine Unterschlagung des Raumes weisen

dürfte. Im übrigen läßt sich die innere Anlage des Gebäudes nur vermuten. Im

Erdgeschosse dürften der Eßraum, das Refektorium, und die Kammern für die

Beherbergung und Krankenpflege der Pilger eingerichtet worden sein, im obern

Stockwerke das Dormitorium für die Brüder und den in einem schon bestehenden

Ordenshause angelernten Meister. Als solcher wird uns erstmals 1217, d.h. ein

Jahr nach Beendigung des Klosterstreites, ein Bruder Burkard genannt (S. 30).

Eine Zeit lang mochte dieser turmartige Bau den Bedürfnissen des kleinen

Konventes genügt haben. Als aber der Orden zufolge seiner zunehmenden Be-

76



M

-5*^

IH ^ fl -Hj»

Abb. 16. Die ostwärts als Bruderhaus erweiterte erste Kapelle.

là.

rr

-eF———
~ ci y

^-j -Tt :.':¦ I

^4Wi,., ris^d-J^
ir, a==*%- MÏ'

-.. ii
»¦ -fc .2rL:Ü-*as

e

^3Hi
Abb. 17. Das westwärts erweiterte Bruderhaus.

Nach Architekt Joh. Meier.

77



liebtheit im Volke und der Bewunderung seiner Waffentaten beim Adel einen

raschen Aufschwung nahm, reichten die verfügbaren Räume für den wachsenden

Konvent nicht mehr aus. Es mußte darum noch während der Amtszeit Burkhards

zur Vergrößerung des Hauses geschritten werden. Sie erfolgte durch einen Anbau
auf der Ostseite von ca. 6,5 m Breite, unter Beibehaltung der Höhe der
Stockwerke. Mit einer Verminderung der Mauerstärke von ca. 110 cm auf ca. 90 cm

hatte man schon beim Aufbau des ersten Stockwerkes begonnen. Der Anbau
erhielt in jedem Stockwerke zwei Fensterchen in der Ausführung der schon
vorhandenen und ebenso die Giebelfront (Abb. 16, a, b, c).

Einige allgemeine Bemerkungen über die damalige Bauweise dürften das

Verständnis für die Beurteilung frühmittelalterlicher Bauten erleichtern. Eine
sachgemäße Fundamentierung kannte man damals nicht. Deshalb zeigt auch die
Nordfassade dieses Hauses eine bedrohliche Neigung nach außen. Das traf selbst
bei Burgen zu, trotzdem sie Wehrbauten waren, und sogar bei ihren Ringmauern.
Sie mußten darum, wie auf der Kiburg die 3 m dicke Schildmauer gegen das

ehemalige Städtchen, im Verlaufe der Zeiten immer wieder untermauert und
verstärkt werden, oder dann fielen sie über den Abhang hinunter. Noch im 18.

Jahrhundert mußte man die große bewohnte Burg Schenkenberg bei Talheim
(Kt. Aargau) räumen, weil sie zusammenzufallen drohte. In Bubikon zeigt das

Mauerwerk mit Mörtel verbundene Bollensteine oder es ist Schichtenwerk
aus kleinen Steinplatten, auch sogenanntes Ährenwerk (Fischgrätenverband,
Abb. 18). Der Verputz ist sehr hart und in seiner untersten Schicht von
gelbrötlicher terrakotta-ähnlicher Farbe, wie auch derjenige der neuen Kapelle,
mit annähernd parallelen Hohlfugen, entsprechend den Mauerschichten. Das

Aussehen des Gebäudes muß demnach in frühesten Zeiten viel freundlicher
und farbiger gewesen sein als heute. Sein Erdgeschoß ragt zur Zeit auf der
Hofseite etwa in halber Höhe aus dem Boden, doch lag dieser vermutlich früher etwas

tiefer. Auf der Seite des Hanges dagegen ist es vollständig frei, auf der Giebelseite

folgt sein sichtbarer Teil dem Gefälle des Hanges.
Der Tuffstein fand in den ersten Jahrzehnten des 13. Jahrhunderts für

die Fensterchen des Johanniterhauses in Bubikon und für die der Kapelle
ausschließlich Verwendung, später auch für die Gewände der beiden großen
Eingangsportale beim Komturhause und wurde erst nach und nach durch Sandstein

ersetzt, den man nur da auch schon früher verwendete, wo die Werkstücke mit
Skulpturen geschmückt wurden, wie am Portal der Kapelle und an ihren
Chorbogen. Ähnliche Fensterchen, die aber rundbogig, älter und aus Sandstein sind,

finden sich, zu zweien gekoppelt, im ersten Geschosse des Grafenhauses (Palas)
auf der Kiburg. In verschiedenen Formen und Größen kommen Werkstücke zu

solchen Fenstergewänden, mit reichen Ornamenten verziert und aus Ton gebrannt
vor. Sie werden St. Urban-Backsteine genannt nach dem Cisterzienserkloster im

Kt. Luzern, wo man sie herstellte6). Vereinzelt fanden sie sich auch in den Burg-

6) J.Zemp. Die Backsteine von St. Urban. Festgabe auf die Eröffnung des Schweiz.

Landesmuseums, S. 109 f. Mit vielen Abbildungen.

78



:!

FF,'-.

HF r.-z.-n &amï
a-/¦*« r* -,

* ¦*¦,'¦'• U".: est .*-.¦<

¦S;
«»

SBÈ$e*
"F

Abb. 18. Das Bruderhaus a von der Nordseite und die Giebelfront b von der Ostseite.
Zeichnung von Architekt Otto Dürr in Zürich.

19 M

m. »¦*

I*lì

Abb. 19. Die Nordseite des Bruderhauses mit dem Neuhaus.
Aufnahme der Baudirektion des Kantons Zürich.

79



ruinen der Umgebung, zahlreich dagegen in den ältesten Häusern der benachbarten

Stadt Zofingen. Ihre Herstellung fällt in die Mitte des 13. Jahrhunderts.
Später brannte man sie auch mit etwas abweichenden Ornamentformen im
Chorherrenstifte Beromünster. Alle diese Fensterfassungen gehören einer Zeit an,
da es noch keine Glasverschlüsse gab, sondern diese kleinen Schlitzfenster mit
Holzbrettern oder mit Holzrahmen, überspannt mit Pergament, später mit Tuch
oder Papier, verschlossen wurden. Sie zeigen zuweilen eine Fuge auf der Innenseite

des Gewändes zum Anschlagen solcher Verschlüsse. Die damalige Belichtung

der Räume war darum eine sehr spärliche. Außer diesen spitzbogigen
Fensterchen gibt es in der Bruderhaus-Fassade auch jüngere mit geradem Abschlüsse,
aber nicht auf gleicher Höhe. Sie sind darum aus späterer Zeit. Aus dem Boden

ausgegrabene Keller finden sich selbst in den später entstandenen, mittelalterlichen

Gebäuden der Kommende eben so wenig, wie auf den meisten Burgen,
teils zufolge des felsigen Baugrundes aus Nagelfluh, teils weil man ihrer noch

nicht bedurfte, da ihren Zwecken noch lange die Erdgeschosse, aber auch Gruben
dienten. Die Stockwerke wurden als Einräume gebaut. Diese unterschlug man
nach Bedarf durch Zwischenwände aus Riegelwerk, wobei man die Fache mit
Staken, d.h. mit Flechtwerk aus Ruten, die mit Lehm gedichtet waren, ausfüllte.
Zuweilen führte man die eingebauten Kammern auch als selbständige Blockbauten

aus, wie sie früher im Schlosse zu Rapperswil zu sehen waren und bis heute in

der Burg Sargans erhalten blieben.

c) Die Erbauung des Komturhauses durch Graf Heinrich von Toggenburg

(1255—63) und die ersten Erweiterungsbauten unter Graf Hugo 1

von Werdenberg (1297—1330) im Rahmen der Zeitgeschichte

Hatte Magister Burkhard (S. 30) wahrscheinlich dem Priesterstande angehört,
so folgte ihm seit ca. 1255 Graf Heinrich von Toggenburg (1255—
1263) als erster ritterlicher Komtur (S. 31). Er war der Urenkel des

Gründers der Kommende und durch seine Mutter verwandt mit den Grafen von
Montfort, durch seinen Vetter Friedrich III. mit denen von Werdenberg und durch
den Onkel Kraft I. mit den angesehenen Freien von Bußnang, aus deren Geschlecht
der mächtige und streitlustige Konrad I. (f 1235) als Abt von St.Gallen einst
der gefürchtetste Gegner seines Großvaters gewesen war (S. 23). Von seinen

Onkeln standen Berchtold als Propst dem Chorherrenstifte zu Embrach und
Rudolf als Abt dem Kloster St. Johann vor, Wilhelm war Domherr zu Basel und
sein Vetter Kraft II. zählte zu den ritterlichen Minnesängern in der Ostschweiz.
Es waren demnach in seiner engeren Verwandtschaft alle Stände vertreten, welche

damals die politisch-geistliche Macht und die ritterlich-höfische Kultur vertraten.
Schon sein Noviziat dürfte Heinrich mit führenden Männern seines Ordens

zusammengebracht haben, da er seine Laufbahn in diesem als Oberstmeister in

oberdeutschen Landen begann und schon 1257 als erster Inhaber des höchsten

80



Amtes der deutschen Zunge, d. h. eines Großpriors von Deutschland erscheint.
Nicht nur das Ansehen seines Geschlechtes, sondern aucli diese hohe Stellung
im Orden warf ein strahlendes Licht auf die bescheidene Kommende Bubikon im
abgelegenen Zürcher-Oberlande und wies ihrer Weiterentwicklung neue, ungeahnte

Aussichten. Als ein Zeichen seines Vertrauens übertrug ihm der Orden auch

die Leitung der frei gewordenen oberdeutschen Johanniterhäuser zu Buchsee

und Neuenburg a. Rh. (Baden), wahrscheinlich auch die zu Thunstetten und Hohenrain,

vermutlich sogar die von noch weiteren. Dieser hohen Stellung des Komturs
entsprach das kleine einfache Haus in Bubikon nicht mehr. Wir irren darum wohl
kaum, wenn wir Graf Heinrich die Erbauung des ersten Komturhauses
(PI. I, C 1) zuschreiben. An sich bescheiden, aber im Vergleich zum Burgenbau
in jener Gegend doch ansehnlich, entstand es ebenfalls als Einzelbau (Abb. 6),

~-?~..77.-,—P XS- "- rràt: .Wr'"-- -jZSZS&^$Srrs-_P-rirs,---3tà-- •* u - -*rft Tf,

l.l'
£4 im:

_ ^JK'p.'Sh
K*

*3m**¦ — *w

^rT3--SK T-S=
..^.A-Sr -C-Jk. d^^S^^d^^s^**

Abb. 20. Die Kommende Bubikon z. Z. des Komturs Graf Hugo I. von Werdenberg, 1297—1330.

Rekonstruktion nach Angaben des Verfassers von Oskar Schaub.

etwas weiter nach Süden von der neuen Kapelle entfernt als das Bruderhaus nach

Norden und mit seiner Fassade von Norden nach Süden rechtwinklig zu beiden.

Denn die Kommenden gingen in ihrer Anlage gegenüber den Klöstern eigene

Wege und errichteten ihre Gebäude, wo es der Baugrund ermöglichte, von
einander getrennt, während die Klöster sie um den Kreuzgang herum im Rechteck

zusammenschlössen. Dabei lag innerhalb des letzteren ein Gärtchen, das die

Mönche für die Klausur entschädigen mußte, welche die Johanniter nicht kannten,
da sie sich ihren notleidenden Mitmenschen zu Gebote stellten.

Das Komturhaus war die Wohnung des Vorstehers, doch scheint es üblich

gewesen zu sein, daß dieser nur eine größere und eine kleinere Stube für sich

beanspruchte, wie uns das auch u.a. von der Kommende in Basel gemeldet wird7),
während in weitern Kammern ein dienender Bruder ständig, Gäste vorübergehend

untergebracht wurden. Darum führte man es in Bubikon nur einstöckig auf

und kleiner als das Bruderhaus (Abb. 6). Erst bei der zweiten Erweiterung der

Kommende wurden ihm beidseitig weitere Bauten angeschlossen. Seinem ältesten

') Kunstdenkm. d. Kt. Basel-Stadt, Bd. Ill, S. 442.

81



Bestände gehört heute außer den Fassadenmauern nur noch je ein Spitzbogenfensterchen

im Erdgeschosse an. Beide zeigen gleiche Form und Größe wie die
im ältesten Teile des Bruderhauses und werden darum auch bald nach ihnen
entstanden sein. Auf beiden Fronten erhielt das erste Stockwerk nach den Giebelseiten

hin je zwei Paare gekoppelter, schmaler Spitzbogenfensterchen über einem

durchlaufenden Sandsteingesimse mit einer tiefen Hohlkehle, die mit Halbkugeln
geziert war. Rote Farbspuren lassen auf deren frühere Bemalung schließen und

ebenso gelbe auf eine solche der Wände, ähnlich denen am Bruderhause und an der

Kapelle. Der Eingang zum Erdgeschosse befand sich wahrscheinlich in der
nördlichen Giebelfront, worauf eine vermauerte Türe in der späteren großen
Eingangshalle weist, und auch auf dieser Seite wird eine mit Holzbrettern verschalte

Pflocktreppe an der Außenwand in das erste Stockwerk hinauf geführt haben,
ähnlich wie auf manchen Burgen und fast regelmäßig an den Wohntürmen. Der

Aufgang verblieb an dieser Stelle, wenn auch später an die Westwand versetzt,
erhalten. Vermutlich diente das Erdgeschoß zu einem Teil als Stall für die
Reitpferde des Komturs und als Sattelkammer, zum andern als Keller. Das erste

Stockwerk war als Einraum unterschlagen in die zwei Wohnräume des Komturs

(PI. II, 25), entsprechend den Fenstergruppen, und in Schlafkammern,
die sich um eine Laube (Vorplatz, PI. II, 23, 24) gruppierten, die auch als

Küche diente und spàter als solche unterschlagen und eingerichtet wurde

(PI. II, 24). In einer Urkunde von 1275 wird die „merun stuben" erwähnt,
in der man Urkunden ausstellte. Es gab demnach zwei heizbare Räume auf
diesem Stockwerke des Komturhauses. Da schon 1260 zum Begräbnisse der
Großmutter Heinrichs, Gertrud von Neuenburg, Gattin des Brudermörders Graf
Diethelms IL, eine Anzahl hoher Verwandter sich einfand (S. 31), werden sie in

diesem Hause empfangen und bewirtet worden sein. Nach unsern heutigen
Anforderungen waren damals selbst in vornehmsten Kreisen die Ansprüche an das

Wohnen sehr bescheiden und steigerten sich erst nach dem Aufkommen der

„Butzenscheiben" um die Mitte des 15. Jahrhunderts, da diese auch bei geschlossenen

Fenstern das Tageslicht in einer Stärke durchließen, die den Aufenthalt im

Wohnräume angenehm machte und ihm dadurch auch eine reichere Ausstattung
mit schönerem Mobiliar verschafften.

Bis zum Jahre 1271 übte Heinrich das hohe Amt eines Großpriors in Deutschland

aus. Seit Beginn der 1260er Jahre scheint es ihn dermaßen beansprucht zu

haben, daß er seiner Kommende wenig Zeit mehr zuwenden konnte (S. 32). Es

werden uns darum aus Bubikon einige Namen von Verwaltern und sogar Komturen

überliefert, auf deren Tätigkeit die wenigen Urkunden aus dieser an solchen

armen Zeit aber nur ein spärlich flackerndes Licht werfen.
Die Geschichte bezeichnet jene unsichern Zeiten als die des Interregnums

und Faustrechtes im Reiche. Beide wirkten sich bis in die Grenzlande
Südschwabens unheilvoll aus. Alte Dynastengeschlechter, wie das mächtige der

Grafen von Kiburg starben damals aus (1263 u. 1264), später auch jüngere, wie
das der Grafen von Rapperswil (1283). Andere mußten in ihren letzten Genera-

82



tioneii um ihre Existenz kämpfen, wie die Grafen von Froburg-Homberg und einige
alte angesehene Freiherrengeschlechter, wie das von Regensberg, während die
Habsburger unter Graf Rudolf IV. umso machtvoller aufstrebten und mit ihm
1273 den deutschen Königsthron bestiegen. Im Jahre darauf starb Graf Heinrich,
nachdem er sich schon einige Jahre vorher von seinen Ämtern im Orden
zurückgezogen hatte.

Seit dem Jahre 1276 stand Heinrich von Lichtensteig (S. 33) der
Kommende Bubikon vor, zweifellos als ein tüchtiger Verwalter. Während seiner
Amtszeit kaufte er für sie 1287 Burg und Herrschaft Wädenswil, doch mit dem
Vorbehalt, daß die Burg erst nach dem Ableben des Besitzers Rudolf von Wädenswil

an den Orden überging. Da Rudolf erst 1300 starb, Heinrich aber schon 1297,
erlebte er den Übergang des neuen Besitzes an seine Kommende nicht mehr.
Größere Bauten dürften unter ihm nicht ausgeführt worden sein, denn er war
kein hochstrebender Dynast, wie sein Vorgänger, und zudem hatten seine
Erwerbungen die finanziellen Mittel seiner Kommende mehr als erschöpft. Dagegen
könnte unter ihm der Chorbogen der Kapelle zugemauert und mit Malereien
geschmückt worden sein (S. 102).

Heinrich folgte 1297 Graf Hugo I. von Werdenberg (S. 34). Im
Jahre 1300 wird er erstmals als Komtur in Bubikon genannt und seit 1302 auch

als Statthalter des Oberstmeisters in Oberdeutschland. Er vermehrte den Besitz

seiner Kommende noch erfolgreicher als sein Vorgänger.
Seit der Eroberung der Insel Rhodus im Jahre 1309 und der Gründung eines

kleinen Ordensstaates erfüllte der Ruhm kühner Waffentaten seiner Ritter gegen

die Ungläubigen abermals das Abendland, und die Schilderungen von der Pracht

ihrer Lebenshaltung dürften auch die Kommenden in deutschen Landen zu einer

bescheidenen Nachahmung gereizt haben. Daß die Bauten, welche Hugo I. in

den kommenden Zeiten wahrscheinlich ausführen ließ, dennoch jeden unnützen

Aufwand vermieden, hatte seinen zwingenden Grund in den bescheidenen Mitteln,
die ihm zufolge der Erwerbungen seines Vorgängers zur Verfügung standen und

die ihm größte Sparsamkeit zur Pflicht machten, aber ebenso in den neuen

politischen Zuständen, die sich nach dem Tode König Rudolfs im Jahre 1291 selbst

in seiner Nachbarschaft einstellten. Denn noch im gleichen Jahre erneuerten die

drei Waldstätte ihren alten Landfriedensbund zu gegenseitiger Hülfeleistung, an

deren Spitze neben den Landammännern auch Vertreter des einheimischen Adels

standen und der darum nicht gegen diesen als Stand gerichtet war, wohl aber

gegen das mächtige Haus Habsburg-Österreich, worauf sie 1315 dem Herzog

Leopold und seinem stolzen Reiterheere die demütigende Niederlage am

Morgarten bereiteten. Schon der Überfall auf das Kloster Einsiedeln durch die

Schwyzer Landleute im Januar 1314 hatte gezeigt, daß diese selbst vor der

Plünderung und Verwüstung eines Klosters adeliger Herren nicht zurückschreckten,

sobald es ihre Lebensinteressen bedrohte. Da Bubikon im Jahre 1300 durch die

Besitzergreifung der von ihm erworbenen Herrschaft Wädenswil mit seiner stolzen

Burg Grenznachbar von Schwyz geworden war und durch erstere auch Eigen-

83



turner einer Strecke des von diesem und der Stadt Zürich gleich leidenschaftlich
begehrten, wichtigen Verkehrsweges nach Graubünden mit seinen Gebirgspässen,
durfte der Komtur Hugo keinen der beiden Nachbarn durch irgendwelche
Handlungen reizen. Vor 1303 hatten Komtur und Brüder zu Bubikon ein Burgrecht
mit der Stadt Rapperswil geschlossen. Sie besaßen dort ein Haus, worin ihr
Amtmann wohnte. Da sie es damals an ein Ehepaar verliehen, verloren sie
dadurch das Burgrecht, das ihnen erst wieder auf ein Gesuch hin neu bestätigt
wurde8). Weniger hatte Hugo von den mächtigen benachbarten Territorialherren
zu befürchten, da die Grafen von Werdenberg seine nächsten, die von Montfort
seine entfernteren Verwandten, die Grafen von Rapperswil Wohltäter seiner
Kommende und die von Toggenburg seine Gründer waren. Den stärksten Schutz
aber bot ihm das hohe Ansehen der Kommende. Auch wenn ihn die Umstände
zu deren Erweiterung drängten, so gebot doch kluge Vorsicht, alles zu vermeiden,
was den Verdacht erregen konnte, seine Bauten wie seine Gebiets- und

Liegenschaftserwerbungen dienen anderen Zwecken als denen einer vermehrten
Wohltätigkeit im Dienste seines Ordens.

Noch standen Kapelle, Bruder- und Komturhaus da als einzelne
Gebäude von geringem Umfange und bescheidenster Ausstattung, wie das damals
bei den Johannitern üblich war. Über die Reihenfolge der neu entstehenden
berichten keine Aufzeichnungen und noch viel weniger über Umfang und Art. Wir
müssen darum versuchen, aus Vergleichen mit den früheren und späteren
Baubeständen diese Fragen zu beantworten, soweit es überhaupt möglich ist.

Wahrscheinlich wurde in den beiden ersten Jahrzehnten des 14. Jahrhunderts das

Bru derhaus durch einen Anbau von 9 m Breite verlängert (PI. I, B. 2, Abb. 17b),
darauf der gesamte Bau um lt/s m erhöht und in drei Stockwerken neu eingeteilt,
was nach Architekt Joh. Meier eine Verlegung der Böden und eine Vertiefung des

Erdgeschosses zur Folge hatte (Abb. 17—20). Letzteres richtete man zu einem

Pferdestalle ein wie auf manchen Burgen im Erdgeschosse des Palas, denn die
Pferde gehörten zum wertvollsten Besitze. Dazu brach man in seiner Südwestecke
eine ca. 21/2 m breite Türe aus, die in einer Tiefe von 3 m nach innen überwölbt
wurde und deren Fußboden schräg hinunter führte als Eingang für die Pferde und

ihre Begleiter (Abb. 17c). Ein Talglicht in der Nische der einen Seitenwand
beleuchtete den Eingang. Die Decke dieses Raumes ruhte auf drei starken
Holzpfosten, sein spärliches Licht erhielt er durch je zwei schmale Fensterchen in

der Nord- und in der östlichen Giebelwand. Das Erdgeschoß im Anbau lag
jenseits der westlichen Giebelwand. Es bekam ebenfalls eine Holzdecke, die von
einem einzigen mittleren Pfeiler getragen wurde (Abb. 17b). Sein Eingang lag
neben dem in den Stall, und seine Belichtung war ebenso spärlich. In der Folge
erhielt es in der Südwand eine ganze Musterkarte verschiedener Fensterchen, die

später alle zugemauert wurden. Es diente als Keller und wurde später gepflastert.
Die Verwendung der Räume in den beiden neuen Stockwerken dürfte der früheren

8) M. Schnellmann. Entstehung und Anfänge der Stadt Rapperswil, S. 119/20.

84



entsprochen haben, doch waren sie nun wohnlicher, was die neuen Fensternischen
mit den doppelten steinernen Sitzbänken vermuten lassen. Denn wie die
wohlhabend gewordenen Klöster die harten Forderungen ihrer Orden an die Mönche
mit der Zeit milderten, so auch die geistlichen Ritterorden die an die Brüder.
Vielleicht verlegte man damals die Kammern für die Kranken und die rastenden
Pilger in das erste Stockwerk des Anbaues. Das obere erhielt, wie vier Balkenlöcher

in gleicher Höhe unter einer schmalen, später zugemauerten Türe anzudeuten

scheinen, einen mit Brettern verschalten Vorbau (Laube). Das Geschoß könnte
ursprünglich als Kornschütte gedient haben, und im Vorbau befand sich vielleicht
ein Abort. Eine kleinere türartige, etwas höher gelegene Öffnung gegenüber läßt
sich nicht mehr deuten (Abb. 18,19). Den Durchgang nach dem neuen Anbau
vermittelte auf jedem Stockwerke eine durchgebrochene Türe in der westlichen
Giebelwand, während die Fensterchen zugemauert wurden.

Wichtiger als die Verlängerung des Bruderhauses nach Westen war dessen

Zusammenschließung mit dem Komturhause (PI. I, C 1) unter Einbeziehung
der Kapelle (A 2). Zu diesem Zwecke wurde deren Schiff durch eine

Vorhalle (PI. I, A 3) nach Westen erweitert und der Zwischenraum bis zum
Bruderhause beidseitig abgeschlossen (PI. I, C 3, Abb. 20). Eine schräge
Verbindungsmauer, die schon früher aufgeführt worden war, teilte nun den neuen

Raum, dessen vorderer Teil (Abb. 17d) drei Türen erhielt, die eine nach dem Hofe,
die andere nach der Vorhalle und die dritte nach seiner hinteren Abteilung, die
als Gefängnis verwendet worden sein soll und „Winterling" hieß. Bedeutender

war der Zwischenbau zwischen der erweiterten Kapelle und dem Komturhause

(PI. I,C2), wahrscheinlich die Wohnung des Schaffners. Dessen Erdgeschoß
öffnete sich gegen den Hof mit zwei breiten, in Tuffsteine gefaßten, halbrund

abgeschlossenen, offenen Portalen, welche beinahe seine ganze Front beanspruchten

(Taf. VII). Dadurch wurde die bestehende Außentreppe nach dem ersten

Stockwerke des Komturhauses an dessen Giebelwand in diese Halle einbezogen,

später aber an die Innenseite der Hoffassade versetzt. Solche Eingangshallen

traf man auch in den damals neu aufkommenden Gastherbergen der

Städte, in denen berittene Fremde und Fuhrleute einkehrten und, wo es diei

Umstände gestatteten, sogar auf größeren Burgen. Sie dienten als Auf- und

Absteigeraum, als Aufbewahrungsort für Sattelzeug und Geschirre, aber auch zur

Bergung der Fuhrwerke. Den Eingang zur Halle schützte über den beiden weiten

Torbogen, wie bei der Kapelle, ein Schirmdach an der Fassade, zu dem die

Kragsteine als Träger des Bindebalkens für das Sparrenwerk in der Mauer erhalten

blieben. Da infolge der späteren Erweiterung die Fenster im ersten Stockwerke

nun zu weit hinabgreifen, blieb zu wenig Raum, um das Schirmdach wieder

herzustellen (Abb. 20). Rechts neben der Halle lag im Komturhause der Stall für die

Pferde des Komturs und seiner Gäste. Aus der Halle gelangte man nun über die

schon erwähnte Pflocktreppe nach der sehr geräumigen Laube, d. h. nach dem

Vorräume der Stuben und Kammern im ersten Stockwerke, die mit der schon bestehenden

im Komturhause vereinigt wurde (PI. II, 19, 23). Wahrscheinlich erhielt damals

85



¦ ; <

?hw

'Hi F

." -

l»^"i

Abb. 21. Die große Laube in der Schaffnerei im Komturhause.

Aufnahme des Zürcher kant. Hochbauamtes.

die Treppenwand mit den Wänden in der Laube ihren Schmuck mit aufgemalten,
schwarzen Rauten auf der weißen Tünche, wie er nach den unter einer späteren
Übertünchung aufgefundenen Fragmenten nun wieder hergestellt ist (Abb. 21).
Von den Räumen auf diesem Stockwerke dienten vermutlich eine große Stube, die

sog. Hofstube, und eine Schlafkammer, die später in zwei unterschlagen wurde,
dem Schaffner als Stellvertreter des Komturs als Wohnung und erstere auch für
den geschäftlichen Verkehr, später den Statthaltern als Eßraum für Herrschaft
und Gesinde. Alle drei liegen auf der sonnigen Rückseite der geräumigen Laube

mit schöner Aussicht in's Land und nach den Bergen (PI. 11,20—22).
Diese Räume reichten aber nicht für alle Bedürfnisse des Gutsbetriebes einer

reich begüterten Johanniter-Kommende aus, in der hohe adelige Herren verkehrten.

Weiteren dienten besondere Häuschen. Bad- und Waschhaus wurden
zuweilen mit dem Backhaus aneinandergebaut, denn alle bedurften einer

Feuerung und des Wassers. Da aber mit ersterer auch Feuersgefahr verbunden

war, errichtete man sie abseits der anderen Gebäude, so z. B. auf der Kiburg
an der starken Schildmauer gegen die Vorburg, das Städtchen, wo die
Mauernischen noch heute ihre früheren Standorte verraten9). In Bubikon dürften sie

in der südöstlichen Ecke der Hofanlage gestanden haben, bis sie um 1570 an

9) H. Lehmann. Die Kiburg und ihre Umgebung. 3. Aufl. Plan I, k, 1, m, n. S. 25.

86



das neu erbaute Senn- und Gesindehaus angeschlossen wurden. Das warme Baden

zur Körperreinigung war im Mittelalter ein allgemeines Bedürfnis, wozu aber
die Wohnungen noch keine Einrichtungen besaßen. In den Städten und sogar in
größeren Dörfern entstanden darum die öffentlichen Badestuben, in herrschaftlichen

Gutsbetrieben dagegen die Badehäuschen. Wo auf den Burgen der Raum
dazu fehlte, begnügte man sich mit großen Kufen (Zubern), in denen Mägde
den von langen Ritten bestaubten und schwitzenden Gästen ein erquickendes und
reinigendes Bad bereiteten, zu dessen Benützung ihnen sogar die Damen in der
Burg behülflich waren und zuweilen auf das Wasser Blumen streuten10). Ein
solches Bad im Freien auf der Burg des Minnesängers Jakob von Wart, die einen

Hügel an der Töß bei Pfungen krönte, wird zu seinen Liedern in der Manessischen
Handschrift dargestellt. Das Backhaus war unentbehrlich zur Herstellung des

großen Bedarfes an Brot. Zuweilen bestand sogar ein Häuschen zur Zerlegung
des Rotwildes und zum Schlachten der Haustiere, sowie zur Bereitung der Würste.
Auch dieses lag abseits der Wohnungen wegen des üblen Geruches.

Wie es um die Ställe und Wirtschaftsgebäude für den Gutsbetrieb
der Kommende Bubikon damals beschaffen war, weiß man nicht, da die vorhandenen

im Verlaufe der Jahrhunderte, den Anforderungen eines sich stetig
vergrößernden und verbessernden Landwirtschaftsbetriebes entsprechend, geändert
wurden. Sie waren im Mittelalter sehr leicht gebaut, da das Nutzvieh selten als

Hausvieh in Ställen gehalten wurde, sondern auf den Weiden und im Walde
dem Futter nachgehen mußte. Immerhin fehlte es innerhalb großer Gutsbetriebe
nicht an solchen irgendwelcher Art für die Zug- und Saumtiere sowie die Milchkühe

und als Winterquartier für andere Haustiere, doch waren sie nicht immer

vereinigt an gleicher Stelle unter einem Dache.

Über die Unterbringung der Pferde wurde schon berichtet. Wie solche Ställe

als selbständige Bauten eingerichtet waren, zeigt uns schon der bekannte Klosterplan

von St.Gallen, entstanden um das Jahr 820. Sie erscheinen darauf als

schmale, lange Rechtecke mit einem Gange auf der einen Langseite uud daran

anstoßend den Ständen für die einzelnen Tiere mit den durchgehenden Futterkrippen
und Barn darüber, wie heute noch. Wieder andere Gebäude hatten der

Aufbewahrung von Heu und Stroh zu dienen sowie der Fuhrwerke und Ackergeräte,

und zuweilen wurden darin auch Kammern als Schlafstätten für Knechte und

Mägde eingebaut, wenn diese nicht in den Wohnungen Unterkunft fanden. Solche

Bauten waren gewöhnlich sehr einfach aus Riegelwerk mit Staken oder Hürden,

d. h. mit Flechtwerk aus Ruten, in den Fachen mit Lehm gedichtet, aufgeführt

und widerstanden darum nur begrenzte Zeit dem Kampf gegen Sturm und Regen.

Noch mehr traf dies für die Hütten zu, in denen das Kleinvieh, wie Ziegen, Schafe

und Schweine, im Winter Unterkunft fand, und ganz einfach war die für das

Federvieh. Irgendwo standen an sonniger Stelle auch die Körbe, umschwärmt

vom fleißigen Volke der Bienen. Denn auch der Betrieb einer Kommende mußte

">) A.Schulz. Höfisches Leben zur Zeit der Minnesinger. Bd. I, S. 169 ff. - M.Heyne.

Fünf Bücher deutscher Hausaltertümer. Bd. III, Körperpflege und Kleidung, S. 41 ff.

87



für die mannigfaltigsten Bedürfnisse ihrer Insassen in gesunden und kranken

Tagen sorgen, ähnlich wie ein Kloster. Selbst einfache Werkräume durften nicht
fehlen, vor allem nicht eine kleine Schmiede für den Hufbeschlag der Pferde und
die Beschläge an den Fuhrwerken. Im übrigen unterschieden sich die
landwirtschaftlichen Einrichtungen der Kommenden nicht von denen der größeren Gutshöfe.

Unsicher bleibt für Bubikon auch die Anlage der frühesten Wasserversorgung.

Ein Ziehbrunnen läßt sich nicht nachweisen, denn man suchte

vergebens in der Nähe des späteren laufenden nach dem Schachte für einen solchen.
Das Trinkwasser wurde seit unbekannter Zeit durch eine primitive Leitung in
Holzröhren (Tücheln) von der Quelle am Kapfhügel beim Dorfe Bubikon nach

der Kommende geleitet, worauf wir zurückkommen werden. Die Getreidefrüchte
zerrieb man ursprünglich in H a n d m ü h 1 e n zu Mehl, und diese blieben im

Mittelalter noch lange in Kleinbetrieben im Gebrauch. Nach der Erfindung der

Wassermühlen ersetzte man sie, wo ein Bach die zum Betriebe des Wasserrades

notwendige Kraft lieferte, durch solche. In Rapperswil werden seit dem

Anfange des 14. Jahrhunderts zwei am Stadtbache gelegene Mühlen genannt. Die
eine lag, wie anderswo, in der Nähe der Stadtmauer, die andere, verbunden mit
einer Säge, außerhalb derselben11). Am Ostabhange unterhalb der Kommende

plätscherte der Schwarzbach auf das Wasserrad einer Mühle und betrieb darauf,
wie üblich, auch eine Öle, wo Räb- und Rübsamen, seltener Mohn, ausgepreßt
wurden, und eine Stampfe. Alle diese Einrichtungen wurden im Verlaufe der

Zeiten, den Verbesserungen folgend, um- und neugebaut und eingerichtet.
Wie auf den großen Gutshöfen, wird auch eine Umzäunung der

Wirtschaftsgebäude nicht gefehlt haben, die das Verlaufen des Kleinviehes und
Geflügels verhinderte. Die einzelnen Wohngebäude dagegen scheinen auf ihren
Außenfronten mit Mauern verbunden worden zu sein, bis die neu entstehenden

Zwischengebäude sie zum Teil ersetzten. Darauf deuten stellenweise die
Mauerverbände. Innerhalb des weiten Raumes lag ein umfriedetes G ä r 11 e i n mit
Gemüsepflanzen und besonders mit Heilkräutern für den Bedarf der Kranken,
vielleicht auch schon mit einigen Blumen, wie in den Klöstern und auf den größeren
Burgen.

n) Schnellmann, a. a. O., S. 85.

88



z%~r~r^rpr-
BW* «i

<«Sf-

*j l
raasso

-5

»

77-^t'- i r» S'S.-g't-fJ'ff „agil

- im

toJIJE *E" u l -;-ï ': ;»m

Abb. 22. Die Kommende Bubikon unter dem Komtur Graf Hugo von Montfort um 1430.

Rekonstruktion nach Angaben des Verfassers von Oskar Schaub.

d) Die baulose Zeit nach 1330, die Erbauung des Vorrathauses (Schütte)
um 1430, die eines zweiten Zwischenbaues (neues Bruderhaus) und die

Ummauerung des Gutshofes vor 1440

(Plan I, E D)

Es scheint, als ob dem Grafen Hugo I. von Werdenberg, der wahrscheinlich

auch den Schmuck der beiden Seitenwände der Kapelle mit groß angelegten
Malereien ausführen ließ, seine Tätigkeit als Bauherr der erweiterten Kommende

wenig Dank eingetragen habe. Darüber wahrscheinlich vergrämt, trat er 1330
deren Verwaltung an den Grafen Mangold von Neuenbürg aus dem alten
Geschlechte im Hegau als Nachfolger ab (S. 36), der damals Komtur zu Überlingen
war12), vielleicht geschah es sogar unter dem Drucke des Großpriors, des Grafen
Berthold von Henneberg. Hugo nahm zunächst seinen Sitz auf der Burg-Kommende

Wädenswil, der er schon seit 1322 ebenfalls vorgestanden hatte, siedelte
aber schon 1332 nach Rhodus über und fiel dort noch vor Jahresschluß im Kampfe

gegen die Heiden (S. 36).
In Bubikon hatte Hugo I. einen stattlichen Konvent aus 9 Rittern, einem Prior

mit drei Priestern außer denen, die auf den Kollaturen amteten, einem Schaffner,
einem Keller, einem Pfleger zu Seengen und 13 Brüdern hinterlassen (S. 36/37).
Seine Nachfolger wechselten ihr Amt rasch, weshalb zu ihrer Zeit eine größere
Bautätigkeit nicht wahrscheinlich ist; aber auch wirtschaftlich kam die Kommende

zurück. In dem Grafen Hugo IL, von Werdenberg, der ihr von 1358

bis 1367 vorstand, bekam sie zwar abermals einen Vertreter des hohen Adels,
aber einen schlechten Wirtschafter und Schuldenmacher (S. 37/38). Man setzte

ihr darum, nach der vorübergehenden Amtierung Friedrichs von Zollern seit 1368,

im Jahre 1372 in WernerSchürer einen Komtur aus bürgerlichem Geschlechte

12) J.J. Rüeger. Chronik der Stadt und Landschaft Schaffhausen. Bd. I, S. 235. Er
nennt ihn 1331 auch als Komtur zu „Bücken" (Beuggen), das er mit Bubikon verwechselt.

89



vor, der bis 1382 amtete. Nach diesem Jahre erschwert das Fehlen von Urkunden

eine genauere Einsicht in ihre Verhältnisse, und wir erfahren weder Namen
noch Amtszeiten ihrer Vorsteher.

Der dritte Komtur aus dem Geschlechte der Grafen von Werdenberg, Hartmann

IV., welcher im Jahre 1393 in diesem Amte erscheint, war wohl ein mächtiger

und streitbarer Herr, stand aber bis 1412 vor allem dem Hause zu Wädenswil

vor, und da er sich seit dem Jahre 1388 sogar auf den Bischofsstuhl zu Chur
gesetzt und ihn bis 1426 inne hatte, blieb ihm für Bubikon wenig Zeit übrig. Er
wird auch nur einmal 1393 dort als Komtur genannt (S. 40). Denn schon im
Dezember dieses Jahres folgte ihm als solcher Graf Hugo von Montfort
(S. 46). Auch er war anfänglich ein schlechter Verwalter der Kommende, weshalb

er deren Leitung im Jahre 1400 auf 8 Jahre einem Schaffner abtreten und sich
nach Wädenswil zurückziehen mußte. Darauf leistete er seit 1404 Kriegsdienste
auf der Insel Rhodus und muß sich dabei dermaßen ausgezeichnet haben, daß er
nach seiner Rückkehr im Jahre 1408 mit dem hohen Amte eines Großpriors von
Deutschland betraut wurde13). Er erhielt auch die Kommende Bubikon zurück,
dazu 1412 die in Wädenswil und später die beiden zu Tobel und Leuggern.
Am Konzil zu Konstanz (1414—1418) ritt er mit dem Großmeister des Ordens,
Philibert von Naillac, seinem Gönner auf Rhodus, und einem stattlichen Gefolge
ein. Damals war es mit dem Johanniterorden nicht gut bestellt, weshalb
1428 eine allgemeine Ordensversammlung nach Rhodus einberufen und von dieser

u.a. das Amt eines Großkomturs an Stelle des Großpriors für Deutschland
mit Sitz in Heitersheim neu geschaffen. Dieser Ort wurde nun auch zum
Sitze Hugos von Montfort. Da man gleichzeitig die reich begüterte Kommende
Bubikon dem Großkomtur als Tafelgut von Amtes wegen zuwies

(S. 49), kam fortan ihrer Gutswirtschaft eine hervorragende Bedeutung für den

Orden zu. Dies dürfte ihre verbesserte und vergrößerte Anlage als Gutshof
bewirkt haben. Zunächst mußte für ein geräumiges Vorratshaus gesorgt werden

(PI. I, D, PI. II, 11,27, 38), was dazu Gelegenheit bot, gleichzeitig einen der

neuen Stellung der Kommende entsprechenden Repräsentations-Raum zu

schaffen, in dem man die festlichen Anlässe bei Besuchen der Komture und
Großkomture abhalten und die geladenen Gäste bewirten konnte (Abb. 22). Wohl
ahnte Hugo von Montfort damals nicht, welch unglückliche Wendung die

politischen, sozialen und konfessionellen Wandlungen der nächsten Zeiten dem Orden

und der Kommende bringen und damit seine Hoffnungen auf eine neue Blütezeit

zum schönen Traume machen würden.
Man hätte nun annehmen dürfen, es werde dieser Erweiterungsbau dem schon

bestehenden Komturhause angeschlossen. Dies traf aber nicht zu. Vielmehr folgte
der Bauherr der Vorliebe der Johanniter für die Einrichtung ihrer Kommenden

nach ihrem Gutfinden, das sich nicht nach einheitlichen Vorschriften zu richten

J3) Falkenstein, a.a.O., Bd. II, S. 132, führt als Großprior von 1408—1431 Ammandus

zu Rhein und Hugo von Montfort erst von 1431—1449 auf, was nicht richtig sein kann.

90



hatte, wie dies der Bau von Klöstern verlangte. Denn wie wir schon vernahmen,
wollten die Kommenden keine solchen sein, ebensowenig wie ihre Bewohner
Mönche. Nach den gründlichen Untersuchungen von Architekt Johannes Meier
weisen die beiden Giebelmauern des neuen Vorrathauses, in deren nördlicher
sich eine Eingangstüre befand, bestimmt auf einen selbständigen Bau. Seine

Ostfront liegt in der Baulinie des Komturhauses, seine Westfront steht

dagegen etwas zurück. Auch wurde er um ein Stockwerk höher aufgeführt. Sein

Erdgeschoß war ein großer Einraum, dessen Decke auf einem in der Mitte
durchgehenden Balken ruht, den zwei (PI. II, 11) starke Eichenpfosten tragen. Wenige
schmale Fensterchen in den beiden Langseiten führten ihm spärliches Licht zu. Neben
der Eingangstüre stieg man auf einer Pflocktreppe in den ersten Stock. Die Türe
konnte im Notfalle von innen verrammt werden. Auch das erste Stockwerk (PI. 11,27)

war ein Einraum mit je drei schmalen Fenstern auf den Langseitenund zwei gleichen
in der südlichen Giebelwand, die ein größeres, etwas tiefer gelegenes Doppelfenster

mit einer kleinen, runden Öffnung über einem mittleren Steinstabe
flankierten. Dieses führte dem Räume das reichlichste Licht zu (Taf. VIII). Die Fenster
in der nördlichen Giebelwand wurden später beim Bau des Zwischenbaues

zugemauert. Der Lindinnersche Plan bezeichnet diesen Raum als Schütte.
Er behielt demnach seine ursprüngliche Bestimmung bis ins 18. Jahrhundert
bei. Ähnliche Schütten finden sich auch in den aus großen Burgen
umgewandelten Landvogteien, so auf der Kiburg, der Lenzburg und namentlich

in einer Anzahl bernischer Burgen, wie anderseits in den Kornhäusern der Städte.

In ihnen wurde sowohl die Körnerfrucht aufgespeichert, welche als Zehnten und

Abgaben an Grundherren oder Räte und Regierungen abzuliefern war, als auch

die Vorräte an gekaufter, die den Ausfall bei Mißernten decken und dadurch

Hungerjahre verhüten oder doch mildern sollten. Zuweilen baute man in diese

weiten Räume auch Holzbühnen (-brüginen) ein, um für besondere Zwecke

vermehrten Lagerungsraum zu schaffen. Solche waren einst auch hier vorhanden.

Im zweiten Stockwerke lag ein Saal für die oben erwähnten Anlässe. Ähnliche

Räume finden sich auch auf vielen Burgen in verschiedenen Ausmaßen über den

Wohnräumen, da sie nur selten benutzt wurden, und sogar in den städtischen

Patrizierhäusern für Familienfeste. In der romantischen Ausdrucksweise des 18.

und 19. Jahrhunderts nannte man sie „Rittersäle", wie man auch von Ritterburgen

u) und Ritterhäusern sprach, obschon die Ritterwürde eine persönliche
Auszeichnung war und nicht, wie der Adel, ein Geburtsstand, zuweilen auch eine

für besondere Dienste vom Landesherrn verliehene, persönliche oder erbliche

Standeserhöhung. Wenn man aber heute sogar ehemalige klösterliche
Amtshäuser als Ritterhäuser bezeichnet, wie die zu Uerikon am Zürichsee, weil früher

wahrscheinlich an Stelle des einen ein Wohnturm als Sitz eines Dienstmannen-

geschlechtes stand, so ist das unrichtig, zulässig aber für Kommenden, in denen

wie in Bubikon, Wädenswil u. a. auch Johanniter-Ritter wohnten, im Gegensatze

") O. Piper. Burgenkunde. 1905, S. 20.

91



zu den Priesterhäusern, wo nur geistliche und weltliche Brüder dem Krankendienste

oblagen.
Vor diesem Festgemach lag früher ein Vorraum, der durch eine Zwischenwand

abgetrennt war, ähnlich wie auch auf manchen Burgen. Er entsprach dem

heutigen Office, in dem man vor den Speisesälen der Gesellschaftshäuser und
Gasthöfe die für die Tafel bestimmten Speisen und Getränke bereit stellt.

Die Wandspuren in diesem Stockwerke lassen vermuten, daß die Trennungsmauer

nach den beiden großen Fensterpaaren zwischen die Seitenfassaden

eingezogen, der Festraum demnach kleiner als der Vorraum und dieser darum eine

Art großer „Laube" war.
Die sogenannte Stumpfsche Zeichnung der Kommende (Taf. IX) stellt ihn

auch nur in diesem Umfange dar. Dagegen ist sie in andern Einzelheiten ganz
unzuverlässig. So finden sich auf ihr unter diesem Saale auf der Ostseite des

ersten Stockwerkes zwei Fenster eingezeichnet, wie es ähnliche erst später in dem

neuen Zwischenbau gab, der auf ihr ganz fehlt, während in der südlichen Giebelfront

das diesen ähnliche große Mittelfenster durch ein kleines, mit den beiden

Seitenfenstern übereinstimmendes, ersetzt ist. Die Zeichnung darf darum nicht,
wie es J. Zemp in seinem verdienstvollen Buche15) tat, eine „sehr gute Abbildung"

genannt werden, sondern könnte eher aus dem Gedächtnis gezeichnet
worden und darum in manchen Einzelheiten ganz unrichtig sein, weshalb sie schon

der Architekt W. Leemann für seine rekonstruierte Darstellung der Kommende

zu H. Zeller-Werdmüllers historischer Arbeit (Taf. I) auf Grund von Studien an

den erhaltenen Gebäuden stellenweise korrigierte (Taf. IX).
Während der Festraum seine Belichtung durch die beiden Fensterpaare in

der Ost- und der Westfront und ein drittes Paar zu Seiten des Kamins in der
Giebelfront erhielt (Abb. 24), belichteten den Vorraum beidseitig je ein gleiches

Fensterpaar, und dazu in der Westfront eine vierteilige, getreppte Fenstergruppe
(Taf. X) ; auf der Ostfront scheint eine gleichartige später zugemauert worden

zu sein (Taf. X). In allen Fensternischen sind je zwei gemauerte Sitzbänke

angebracht.
Im Jahre 1548, d.h. im zweiten der Regierungszeit des Großkomturs der

deutschen Zunge, Georg Schilling von Cannstatt, wurde der Festsaal durch die

Verschiebung der Zwischenwand nordwärts über das dritte Doppelfenster hinaus

erweitert. Dadurch erhielt der Vorraum seine Belichtung nur noch durch die
vierteilige Fenstergruppe auf der Westseite und das eine Doppelfenster auf der
Ostseite, sofern schon damals das zweite, vermutlich vierteilige, zugemauert wurde.

Der Name des berühmten Kriegshelden und der Umstand, daß die Großkomture
nach ihrer Wahl in Bubikon den Treueid ihrer Untertanen abnahmen, wozu
jeweilen auch Abgeordnete des Rates in Zürich und der Landvogt in Grüningen
eingeladen wurden, dürften diese Verschönerung veranlaßt haben. Gleichzeitig

15) J. Zemp. Die Schweiz. Bilderchroniken und ihre Architekturdarstellungen. Ziirich
1897, S. 234.

92



-î-Ss-tP

.rS
~.

A.
ÏÎ-

m-m

Abb. 23. Südliche Giebelfront des Vorratshauses, der Schütte und des Sennhauses.

I-

iJ ~*UM

//g7
« KOMTUBEI-8U3IKON «

da' j lUHi
r

HKS

Abb. 24. Querschnitt durch das Vorratshaus und nördliche Giebelwand des Sennhauses.

93



erhöhte man die sechs Fenster auf der Südseite des Saales um die Hälfte, verlieh
ihnen und selbst dem anschließenden kleinen, ursprünglichen auf der Hofseite
einen Schmuck in aufgemalten schwarzen Frührenaissance-Ornamenten als Rahmen
und bereicherte diesen durch ornamentierte Pilasterpaare in den beiden vorderen
Saalecken, während man an den Wänden unter der Decke eine durchlaufende
Girlande malen ließ, in der auf der Ostseite ein Bändchen die Jahrzahl 1548
verzeichnet (Taf. VIII, Abb. 24). Mit dem Niedergange der Kommende wurde dieser
Festraum überflüssig und darum nur noch zu praktischen Bedürfnissen des
Gutsbetriebes verwendet, was schließlich zur Entfernung der Zwischenwand führte.
Wärme spendete dem Räume ein in die südliche Giebelfront zwischen den beiden
Fenstern eingebauter, großer Kamin, der um 1570, wie die Fenster schon 1548,
eine gemalte Umrahmung in nüchternen Architekturformen erhielt (Abb. 24). Sein

Feuerraum springt erkerartig über die Mauer des hohen Treppengiebels hinaus,
wobei dessen schmaler Rauchabzug der Außenmauer entlang im Verlaufe der Zeit
fast bis zu ihrem Gipfel aufgeführt wurde (Abb. 23).

Nicht lange nach Vollendung des Vorratshauses schloß man die Lücke
zwischen diesem und der Komturei durch den Bau von zwei Fassaden, wovon
die auf der Ostseite in die Baulinie einbezogen, die westliche dagegen nur mit
der des Vorratshauses in gleiche Flucht gelegt wurde und demzufolge um ein

kleines Stück hinter die des Komturhauses zurückzustehen kam (Taf. X).
Daß dieser Zwischenbau schon kurze Zeit nach dem des Vorratshauses

erfolgt sein muß, geht aus der Gleichartigkeit der Fenster hervor. Leider blieb
von den ursprünglichen im Zwischenbau nur noch eines in der Ostfassade erhalten

(Taf. X), während es um 1840 noch drei solche gab, wie dies die Zeichnung des um
die Aufnahme alter Gebäude so hoch verdienten Ingenieurs L. Schultheß in Zürich
beweist (Taf. XI). Diese Fenster stimmen in ihrer Form mit dem in der südlichen

Giebelfront der „Schütte" erhaltenen überein, bis auf die kleine Öffnung über

dem mittleren Steinstabe, die dort kreisrund, hier ein kleines übereck gestelltes
Quadrat ist. Veranlassung zu diesem Zwischenbau mag nicht nur die unschöne

Lücke, sondern auch der schlechte bauliche Zustand des alten Bruderhauses

gegeben haben. Da dessen Bewohner auf ein halbes Dutzend zusammengeschmolzen

waren, konnten sie in diesem Neubau leicht und besser untergebracht werden, weshalb

wir ihn als neues Bruderhaus bezeichnen (Taf. X—XI). Immerhin scheint

das 1528 aufgenommene Inventar anzudeuten, daß im alten Gebäude wenigstens noch

ein Raum für den Notbedarf bewohnbar war, während die übrigen für den

Gutsbetrieb verwendet wurden. Der neue Bau zeigt im allgemeinen die Einrichtung
eines städtischen Bürgerhauses damaliger Zeit. Durch eine Türe auf der Hofseite

betrat man den geräumigen Hausflur. Dadurch verlor die frühere in der nördlichen

Giebelwand des Vorrathauses ihre Bestimmung als Hauseingang und wurde zu

einem Zugang in den Vorraum des Kellers, den man später zu einem Käsekeller

einrichtete, als der Käse zur begehrten Jahresabgabe an die Großkomture in

Heitersheim wurde. Der Hausflur im neuen Bruderhaus diente zugleich als Küche.

Die Küchen wurden, worauf das Wort hinweist, von den Römern übernom-

94



men und ersetzten zum Teil den Herd im Einräume des altgermanischen Hauses,
auf dem man auch die Speisen zubereitete und dessen Feuer im Winter als Wärmespender

diente, gleichzeitig aber zur Beleuchtung am Abend. Im früheren Mittelalter

baute man in Großbetrieben, wie Höfen der geistlichen und weltlichen
Machthaber und den Klöstern für die Küche ein eigenes Gebäude, das Küchenhaus,

wozu man später und in kleineren Verhältnissen einen Raum im Wohngebäude

einrichtete, gewöhnlich im Hausflur des Erdgeschosses, ahnlich wie
wir ihm dort heute noch in alten Bauernhäusern begegnen. Die Entwicklung der
Küchen war im Laufe der Zeiten zu Stadt und Land verschieden, je nach der
Bauart der Häuser und nach den Bedürfnissen, denen sie zu dienen hatten16).
Erst nach der Erfindung der Kochherde (Sparherde, Kunstöfen) um die Mitte des
16. Jahrhunderts mit geschlossener Feuerstelle und neuen Kochgeschirren, den

Pfannen und Häfen an Stelle der alten Herdgeschirre aus Ton und Erz, sowie den
Kesseln zum Aufhängen, kam der alte offene Herd wegen der Feuergefährlichkeit
und des größeren Holzverbrauches allmählich in Abgang. Seit der Mitte des 14.

Jahrhunderts wurden als gemauerte Rauchabzüge die Kamine (Rauchschlote,
Schornsteine, Rauchhäuser) eingebaut und damit die Küche zum besonderen

Räume17), wobei man sie im städtischen Haus in das erste Stockwerk verlegte.
Aber noch lange mußte sich selbst in einfachen städtischen Verhältnissen der Rauch

seinen Weg durch Türen und Fensteröffnungen suchen, wie heute nur noch in

den sogenannten Rauchhäusern der Berglande.
Neben der Küche lag im neuen Bruderhause, durch eine starke Mauer getrennt,

ein Gaden als Speise- oder Vorratskammer (PI. IIA, 10), worin auch der Wein

zum täglichen Gebrauche aufbewahrt wurde. Über der Türe nach diesem Räume

schmunzelt die in Stein gehauene Fratze eines Narren mit langen Eselsohren, als

gelüste es ihn nach all dem Guten, das hier bereitet und im Gaden aufbewahrt
wurde. Rote Farbspuren an den Wänden deuten an, daß-sie einst mit solcher Farbe

bemalt waren, was in Küchenräumen, in denen man Wild, Kleintiere und Geflügel
schlachtete und große Fleischstücke zerlegte, üblich war, um Blutspritzer weniger
sichtbar werden zu lassen. Aus dem Hintergrund des Hausflurs führte in spätem
Zeiten die Treppe in das erste Stockwerk (PI. II, B, 26), wie auch hier. Ursprünglich
war dieses wahrscheinlich ein Einraum, in dem man vermutlich das Refektorium,
den gemeinsamen Speiseraum für die wenigen noch anwesenden Brüder,
unterbrachte. Entsprechend den beiden Fenstern nach der Hofseite, die ihn belichteten,

unterschlug man ihn später in zwei Räume, von denen nur noch einer als solches

diente. Vor ihnen lagen Lauben auf der Ost- und der Südseite. Aus der ersteren

stieg man über eine kleine Treppe nach der großen Laube in der Wohnung des

Komturs, durch die andere führte das Treppenhaus in diesen Zwischenbau. Das

zweite Stockwerk war von ähnlicher Einteilung, wobei aber eine große Laube auf

der Ostseite die Hälfte der Bodenfläche einnahm, während auf der Hofseite zwei

lfi) M.Heyne. Fünf Bücher deutscher Hausaltertümer. Bd. I. Das Wohnungswesen bis

/um 16. Jahrhundert. S. 93f., 214, 360, 377.

17) M.Heyne, a.a.O., S. 120f.

95



Kammern lagen, die wahrscheinlich als Schlafräume benutzt wurden (PI. II, B,

35—37).
Auf der Südseite betrat man durch eine Türe den Vorraum des Festsaales.

Auf der Nordseite führte seit 1570 eine kleine Treppe nach dem damals um ein

Stockwerk erhöhten Komturhause hinüber.

Durchgreifend waren damals vermutlich auch die Veränderungen an den

Wirtschaftsgebäuden (PI. I F), entsprechend der Bedeutung, welche der
Kommende nunmehr als Kameralgut des Großkomturs zukam. Wir kennen sie

im einzelnen nicht, wohl aber wird nach Abschluß der Hauptfassade nach Süden

die Umfassungsmauer mit Toreingang und zwei Türmen aufgeführt
worden sein zum festbegrenzenden Zusammenschluß der ausgedehnten Einzelbauten

des Wirtschaftsbetriebes, doch ohne die Ställe, Scheunen und Tennen unter
einem gemeinsamen Dache zu vereinigen, was noch auf lange Zeiten nicht üblich

war, doch werden besser aufgeführte Riegelbauten mehr und mehr die alten,
primitiven ersetzt haben. Im allgemeinen sind wir über die Anlage großer Gutshöfe
im 15. Jahrhundert sehr spärlich unterrichtet, weil sie in den Kriegen, durch
Naturereignisse oder Unvorsichtigkeit in Flammen aufgingen, oder weil sie Um- und
Neubauten weichen mußten. Die wenigen erhaltenen Aufzeichnungen vermögen
kein anschauliches Bild, weder von Anlage noch Bauart und Einrichtung solcher
Gebäude zu geben. In Bubikon werden sie im allgemeinen schon damals die
Standorte eingenommen haben, die ihnen der Lindinner'sche Plan zuweist und

wo sie auch seither verblieben. Demnach lagen ein neues Wirtschaftshaus (Sennhaus)

mit der Käserei (PI. I F 2) und einigen Schlafkammern für das Dienstpersonal

sowie dem Bade-, Back- und Waschhaus (PI. I F 1) vor dem Südflügel des

Vorratshauses, das mit seiner weiten Kelleranlage und der großen Kornschütte

gleichsam den Übergang zu ihnen bildete. Östlich davon diente ein langer hölzerner

Brunnentrog als Tränke für Pferde und Hornvieh, weiter hofwärts an derselben

Zuleitung ein Wassersammler als Fürsorge für Brandausbrüche, und noch weiter hof-
wärts spendete ein laufender Brunnen Trinkwasser. Mit dessen Reinheit nahm

man es überall noch nicht sehr genau, weshalb oft Krankheiten und Seuchen

entstanden. Selbst im vergangenen Jahrhundert sah es mit den Brunnenstuben noch

häufig recht schlimm aus. Über die Quelle für das Trinkwasser und dessen

Leitung nach dem Brunnen in der Kommende in Täucheln wurde schon oben (S. 88)

berichtet. Für schadhaft gewordene barg ein kleiner Weiher vor der Kommende,
die „Täuchelrose", Ersatz. Solche Holzröhren schwammen in Gemeinschaft mit
fröhlich quakenden Fröschen, wo immer auch vor Städten und Dörfern ähnliche

Weiher angelegt wurden.
Nach der Gedenkschrift auf einer steinernen Tafel in der Kommende

Küsnacht ließ der Komtur Johannes Staler (1407—1416) diese im Jahre 1411 mit
einer Mauer umziehen, die zwei Toreingänge hatte, zu denen Brücken über den

Dorfbach führten (Abb. 7).
Es waren damals unruhige Zeiten in der Ostschweiz, zum Teil als Nachwirkungen

des Appenzellerkrieges, zum Teil wegen einer Fehde vom Jahr 1411 infolge

96



der Gefangennahme des Freien Hermann von Hünwil zu Griffenberg und seiner

Einkerkerung auf der Burg Hohenkrähen durch österreichisch gesinnte, schwäbische

Ritter, worauf der Rat von Zürich sich des Grafen Wilhelm von Montfort,
Gatte der Pfandherrin Kunigunde von Toggenburg auf der Kiburg und Bruder
des Grafen Hugo, Komtur zu Bubikon, bemächtigte und ihn auf dem .Rathause

gefangen setzen ließ18). Zudem wurde zu Stadt und Land das Volk durch
fahrende Leute und sogar auch schon durch entlassene Söldner, ebenso wie durch

aufdringliche Hausierer belästigt, weshalb die Städte in der Eidgenossenschaft
und im Aargau wenigstens die letztere Plage im Jahre 1416 durch eine Verordnung
zu mildern suchten, welche deren Handel regelte19).

Die Umfassungsmauer, welche man wahrscheinlich mit zwei Türmen

und einem Tore in der Kommende Bubikon etwas später als die in
Küsnacht aufführte, war aber nicht, wie die Ringmauern der Städte und Burgen durch

Wehrgänge und Türme mit Zinnen zur Verteidigung eingerichtet, sondern sollte

nur, ähnlich wie die der äußern Klausur bei den Klöstern, vor allem unerwünschte
Gäste fernhalten. Diese hatte der Torwächter am Tage durch Hornstöße zu

melden. Zu diesem Zwecke ließ man in der Kommende Küsnacht der Umfassungsmauer

neben dem Tore ein vorkragendes Riegelhäuschen als dessen Wohnung
aufsetzen. Solche Überbauten erfreuten sich damals großer Beliebtheit. Es blieb
auch noch lange stehen, nachdem die aufgehobene Kommende zum Zürcher Amtshause

geworden war. In Bubikon errichtete man dagegen an der Nordwestecke
der Umfassungsmauer neben dem Toreingange, über dem das große gemalte
Johanniterwappen prangte, einen rechteckigen, nach dem Hofe offenen, festen,

gezinnten Tor türm (Taf. IX) mit eingebauten Holzböden in den Stockwerken,
die eine Pflocktreppe verband. Er diente dem Wächter als „Luginsland" während

des Tages, da das Tor offen stand. Des Nachts wurde es geschlossen. Später

mauerte man die offene Turmseite zu, wodurch das Torhaus mit einem Satteldache

zwischen zwei Treppengiebeln entstand. In diesem wohnte der Wächter

bis zu dessen Abbruche am Ende des 18. Jahrhunderts. Wozu ein zweiter
Turm, auf der Innenseite in die Umfassungsmauer zwischen Vorratshaus und

Scheunen eingebaut, diente, weiß man nicht (Taf. IX). Sein oberstes Geschoß

war durch einen vorkragenden Umgang aus Brettern mit Fensterluken

verschalt, und auf dem Dache zeigte eine Blechfahne die Windrichtung und damit
das Wetter an. Dieser Turm mußte wahrscheinlich schon um 1570 sein Mauerwerk

und besonders die Quadersteine seiner Ecken als kostbares Baumaterial

für die damals aufgeführten Erweiterungsbauten, vor allem das sogenannte
Neuhaus, liefern.

Zwei größere Weiher lagen einst auch vor der nordwestlichen Seite

der Hofmauer als Wassersammler, die nach und nach versumpften. Vom

Torturme zog sich die Hofmauer ostwärts, zweimal gebrochen, bis nach der Giebelfront

des alten Bruderhauses hin. Auf ihrer Innenseite dehnte sich der langge-

18) Zürcher Stadtbücher, Bd. II, S. 4/5, Anmkg. 2.

w) Eidgen. Absch. Bd. I, S. 163, No. 358b.

97



streckte Gemüsegarten bis zum üeflügelhofe bei dem genannten Gebäude aus.

Im weiträumigen Hofe lagen vor den Ställen die Misthaufen und Düngergruben
und zwischen diesen und den Brunnen sproßten in einem umfriedeten Gärtchen
Blumen und Heilkräuter. Daneben versammelte eine Linde auf künstlich um sie

erhöhtem Standorte an schönen Sonn- und Festtagen das Gesinde in ihrem Schatten

und, soweit es die Arbeit zuließ, auch an Sommerabenden zur Unterhaltung. Ob

darunter auch Gerichtsverhandlungen abgehalten wurden, wie dies unter solchen

Linden üblich war, mag dahingestellt bleiben, da die Kommende nur die niedere

Gerichtsbarkeit besaß. Vielleicht aber erledigte man früher dort andere

Rechtsgeschäfte, bis man sie in gedeckte Räume verlegte, wie die Vorhalle der
Kapelle. Noch lebt im Volke die Meinung, es haben einst in dem weiten Gutshofe

die Johanniterritter sich auf ihren Rossen im Reiterkampfe geübt oder
diese in ritterlichen Spielen getummelt, wie man dies in den romantischen
Rittergeschichten aus dem 18. und 19. Jahrhundert lesen kann mit ebenso phantastischen

Schilderungen aus dem Ritterleben und von der Pracht der Ritterburgen. All
dieser märchenhafte Glanz des Ritterlebens entspricht nicht der Wirklichkeit. Die
Novizen hatten als künftige Johanniterritter ihre Lehrzeit in der Führung der
Waffen auf der Insel Rhodus zu bestehen, durften sich aber als Ordensleute später
nicht an den Turnieren beteiligen, da die Kirche diese zeitweise scharf verdammte.
Auch gab es zur Zeit, da der Gutshof der Kommende Bubikon mit einer Mauer
umschlossen wurde, dort vermutlich außer den adeligen Komturen keine
Johanniterritter mehr. Wahrscheinlich ahnten die Ordensleute damals, als ihre
Kommende mit neuen und erweiterten Gebäuden abermals einer Blütezeit entgegenzugehen

schien, nicht, daß statt dieser die nächsten Jahre ihren Untergang
einleiten werden zufolge eines Krieges, der selbst Zürich bedrohte.

Als zu Anfang November 1440 sich die Streitigkeiten zwischen dieser Stadt

und dem Lande Schwyz um das Erbe Friedrichs VIL, des letzten Grafen von

Toggenburg, zu Streifzügen bis an das linke Ufer des oberen Zürichsees erweiterten

und damit die Herrschaft Wädenswil bedrohten, schrieb der Großkomtur
Hugo von Montfort an Schwyz, man solle sein Haus zu Wädenswil und dessen

Leute um des Ordens willen schonen, worauf dieses auch einzugehen schien20).
Die Zürcher dagegen legten, wie schon berichtet wurde (S. 51), eine Besatzung

von 600 Mann nach Bubikon und eine kleinere nach Wädenswil, doch konnte der
Streit geschlichtet werden, bevor es zu Tätlichkeiten kam. Ob die Ringmauer um
die Kommende erst damals aufgeführt wurde, wird nicht überliefert. Da dies Schwyz
hätte reizen können, wäre es nicht einmal klug gewesen. Auf alle Fälle waren

Kriegszeiten nicht zu einer Bautätigkeit geeignet und man wird sie eher früher
ansetzen müssen. Als dann der Krieg 1443 aufs neue ausbrach, scheinen die Schwyzer
sich nicht mehr um das dem Orden gegebene Versprechen gekümmert zu haben.

Sie verschonten zwar Wädenswil, verwüsteten aber in Bubikon die Kapelle (S. 51),

von der das Feuer auch nach dem alten Bruderhause übergriff und dessen Dach-

2°) A.Keller. Wädenswil. 1931, S. 40.

98



stuhl zerstörte, wovon noch die verbrannten Balkenköpfe zu oberst in den Mauern

zeugen. Die Komtureigebäude scheinen dagegen heil davongekommen zu sein,
da andernfalls die Chronisten wie Gerold Edlibach, Heinrich Brennwald, Johannes

Stumpf u. a. wahrscheinlich darüber berichten würden. Als Hugo von Montfort
am 10. April 1444 starb, folgte ihm als Großkomtur Johannes Lösel, ein

Niederländer (S. 53). Ob er seinen Sitz in Wädenswil darum wählte, weil man
in Bubikon noch die Brandschäden besserte, wird nicht berichtet. Schon 1446

erscheint hier als neuer Komtur der frühere Schaffner Johannes Wittich
(S. 55). Bubikon stand demnach zu dieser Zeit nicht direkt unter dem
Großkomtur Lösel, obwohl er dieses Amt immer noch bekleidete, wahrscheinlich aber
auf das eines residierenden Komturs zu Bubikon des Krieges wegen verzichtete.

Johannes Wittich wird darum auch der Restaurator der Kapelle und des Bruderhauses

gewesen sein. Die folgenden Großkomture begnügten sich mit der
Anstellung von Schaffnern zur Leitung des Gutsbetriebes. Als Ordenskornmende

hatte Bubikon trotz seiner bevorzugten Stellung fast alle Bedeutung verloren
und von einer Tätigkeit als solche vernimmt man nichts. Die noch lebenden Priester

amteten in der Kapelle der Kommende und in der Dorfkirche Bubikon
sowie auf den Kollaturen der Johanniter; die meisten Brüder waren gestorben
und neue traten nicht in den Orden, weshalb auch von einem Konvente nicht
mehr gesprochen werden kann. Als trotzdem wieder ein Prior gewählt werden

sollte, mußte der Großkomtur den Johanniterpriester Johannes Stumpf aus

Bruchsal als solchen nach Bubikon senden, wo er neben dem Gottesdienste in

der Kapelle auch den in der Dorfkirche übernahm. Unter solchen Umständen ist

für die nächste Zeit nicht an eine Bautätigkeit von Bedeutung zu denken, sondern

man flickte nur noch, was zum Gutsbetriebe notwendig war, und nur durch diesen

blieben zunächst die Beziehungen zu Heitersheim noch notdürftig erhalten.

99



i

Sl

-i'^i

'¦:¦ ¦ • •

¦

Abb. 25. Die Kapelle mit dem vermauerten Chorbogen, dem sogenannten Winterling und dem
alten Bruderhause. Heutiger Zustand.

Aufnahme des Zürcher kant. Hochbauamtes.

V. Die Kapelle, ihr künstlerischer Schmuck
und die Grabdenkmäler

a) Anlage und Einrichtung
(Plan I. A 1—4)

Wie immer es um die Mittel zum Bau der Johanniterkommende beschaffen

gewesen sein mag, so mußte zufolge der damals noch sehr strengen Ordensvorschriften

selbst die Kapelle architektonisch und künstlerisch anspruchslos
ausgeführt werden. Sie machte sich auch später in der langen Flucht der Gebäude

kaum noch bemerkbar, trotz der für ihre Erbauungszeit ansehnlichen Größe. Als

gemauertes Gebäude dürfte sie bald nach Ausstellung der Stiftungsurkunde, d. h.

nach dem Jahre 1192, in Angriff genommen worden sein, demnach noch während
des Streites ihres Stifters mit den Benediktinern des Klosters St. Johann (S. 17f.).
Von ihrem erhöhten Standorte auf dem Nagelfluhsporn am Rande des Plateaus

schaute sie weithin über das sumpfige Talgelände hinaus, nordwärts nach den

100



grünen Hängen der Allmannkette und des Bachtels, südwärts nach den weißen
Firnen der Glarneralpen. Sie bestand aus einem rechteckigen Schiff von 15 m

Länge, 9,60 m Breite und 6,10 m Höhe, an dessen Ostwand ein Chor lein
angebaut war, von dem heute nur noch die Fundamente im Boden ruhen (PI. I,
Al, A2). Nach diesen war es 5,50 m breit, 6,40 m tief und mit einer Tonne
überwölbt, deren Reste noch deutlich um den Triumphbogen auf der Außenseite der
Chorwand sichtbar sind (Abb. 25). Die Stärke seiner seitlichen Fundamentmauern

als Trägern des Tonnengewölbes beträgt 130 cm.
Bei den jüngsten Untersuchungen des Baugrundes fand man außer seinen

ursprünglichen Fundamenten unmittelbar hinter dem Chorbogen vier Sockelfragmente

mit viereckigen Löchern von 10:10 cm. Diese Sockel hatten voneinander
Abstände von 1,40 m. In die Löcher konnten vermutlich die vier Stützen des Überbaues
über dem Altare, des sog. Ciboriums, eingelassen werden. Vom steinernen Altartische

blieb dagegen keine Spur mehr erhalten, obschon er ungefähr an dieser
Stelle gestanden haben dürfte. Bei dem Überfall der Schwyzer im Jahre 1443

wurde das Chörlein wahrscheinlich teilweise zerstört und darauf von dem Komtur

Johannes Wittich neu und größer wieder aufgebaut (S. 55). Auch den neuen
Chor mit nur noch 75 cm Mauerstärke ließ man im Jahre 1819 abbrechen. Sein

Steinmaterial, besonders die vielen Grabplatten adeliger Herren, wurden zum
Bau der Baumwollspinnerei im Kämmoos verwendet, wobei der Eigennutz von
Männern eines dem Fortschritte huldigenden Zeitalters so rücksichtslos und
verständnislos im Kleinen verfuhr, wie es heute nach mehr als hundert Jahren
Großmächte im Weltkriege gegen Kunstdenkmäler von ewigen Werten tun. Die Spuren
der früheren Seitenvvände des neuen Chores an der Ostwand des Schiffes lassen

erkennen, daß beide in gleicher Flucht standen. So stellt sie auch die sogenannte

Stumpfsche Zeichnung (Taf. IX) dar, welche zeigt, daß der neue Chor höher

aufgebaut wurde als das Schiff, daß auf der Spitze seiner Giebelmauer ein Kreuz

stand und ein großes dreiteiliges Maßwerkfenster in der Ostwand sowie je zwei

kleinere, schmale Spitzbogenfenster auf den Seiten ihm reichliches Licht
zuführten. In dieser Form ging er 1885 in die Zeichnung von Architekt W.
Leemann für die Publikation von H. Zeller-Werdmüller über (Taf. IX). Auf
dem Grundrisse von Lindinner aus dem Jahre 1782 stimmt der damals noch

vorhandene Chor in seiner Länge mit der des Schiffes beinahe überein, was

auch der hier beigegebene auf Grundlage der ausgegrabenen Fundamente

angefertigte Plan zeigt (PI. I, A4). Das Schiff schloß nach oben wahrscheinlich

eine flache Holzdecke ab. Bei der jüngsten Restauration erhielt es wieder

eine solche mit einer Konstruktion nach altem Vorbilde (Kirche in Zillis) *). Man

betrat es durch ein rundbogiges Portal in der Westfront, die an dieser Stelle

durch eine vorgemauerte Blindwand von 15 cm Dicke mit abgefasten Seiten

verstärkt wurde (Abb. 26). Die linke Seite seines Gewändes ist nach der Profanierung

der Kapelle zum Schöpfe während der Reformationszeit weggeschlagen

*) Jahrheft der Ritterhaus-Gesellschaft Bubikon. 1943, S. 26.

101



«

Abb. 26. Die Vorhalle der Kapelle.
Aufnahme des Zürcher kant. Hochbatiamtes.

worden, um auch Wagen den Durchgang zu ermöglichen. Die jüngste Restauration

stellte sie wieder her als Kopie der erhaltengebliebenen. Dem
Portalgewände ist nach außen beidseitig eine Säule vorgestellt, deren Kapitale ein
starker Wulst als Halbbogen verbindet. Ihr Schmuck besteht in muschel- oder

palmettenähnlichen Gebilden, die an einem kurzen Gesimse weiterlaufen und mit
einer rohen Gesichtsmaske als Eckstück abschließen (Abb. 27). In die
Portalöffnung setzte man bei der jüngsten Restauration eine Türe ein, deren Gewände

man ähnlich dem der altern im zugemauerten Chorbogen ausführte (Abb. 28).
Noch blieben auf der Innenseite des alten Türgewändes beidseitig die Löcher für
den Sperrbalken erhalten, mit dem man die geschlossenen Türflügel verrammeln
konnte. Die Außenwand zierten zu beiden Seiten des Portales je zwei breite,
gemalte Figurenfriese über einander. Als weiterer plastischer Schmuck aber blieb
nur in der Leibung des Chorbogens beidseitig je ein schmales Gesimse erhalten-,
dessen Hohlkehle einerseits Kugeln, anderseits Rosettchen bereichern. Ein Steinmetz

aus der Bauhütte zu Konstanz oder zu Zürich mag dieses bescheidene
Zierwerk ausgeführt haben.

Je zwei kleine, romanische, in Tuffstein gefaßte Fensterchen unter der Decke

auf den beiden Langseiten und ein größeres halbrundes in der Westwand über

dem Eingang führen dem Schiffe Licht zu. Der Chor- oder Triumphbogen
(Abb. 28) wurde wahrscheinlich schon gegen Ende des 13. Jahrhunderts unter dem

Komtur Heinrich von Lichtensteig (1276—1297) bis auf einen Türdurchlaß zu-

102



WW
¦ 1

Abb. 27. Die Kapitale am Eingangsportal.
Aufnahme des Zürcher kant. Hochbauamtes.

Abb. 28. Das Kapellenportal.
Aufnahme des Zürcher kant. Hochbauamtes.

ist

gemauert, dessen Sturz ein Vierpaß, ausgefüllt mit einem Kreuze, ziert, das man
als Johanniterkreuz deuten kann. Den Grund für diese Veränderung, welche das

Chörlein fast ganz vom Kapellenschiffe trennte, kennt man nicht, doch bieten einige
Bilder, mit denen man die neue Chorwand damals schmückte (Taf. XIII) einen

ausreichenden Anhalt für die Zeitbestimmung dieser Arbeit. Vielleicht dürfte das

Vorhandensein nur eines einzigen Altares im Chörlein den Umbau veranlaßt haben,
da es für die Messen, welche täglich gelesen werden mußten, nicht mehr ausreichte.
Da die schmalen Seitenwände der Chorwand zur Aufstellung weiterer Altäre keine

ausreichenden Flächen boten, schuf man solche für zwei durch diese teilweise

Zumauerung des Chorbogens und verschaffte ihnen Licht durch den Ausbruch der
beiden hohen schmalen Fenster in den Seitenwänden des Schiffes (Taf. XIII).
Gleichzeitig wurde neben ihnen gegen den neuen Durchlaß je eine kleine,
rechteckige Nische in der neuen Chorwand erstellt zur Bergung der zu jedem Altare

gehörenden Kultusgeräte. Die vermehrte Belichtung des Schiffes dürfte auch

den Schmuck seiner Seitenwände mit Malereien veranlaßt haben. Diese
Arbeiten entstanden aber erst während der Amtszeit des Komturs Hugo I. von

Werdenberg-Heiligenberg (ca. 1297—1330), des großen Bauherrn der
Kommende (S. 34f.) und Vermehrers ihres Grundbesitzes, der 1332 auf Rhodus im

Kampfe gegen die Sarazenen fiel, worauf seine Gebeine wahrscheinlich in die

Heimat zurückgebracht und in der Nische der Nordwand der Kapelle beigesetzt

wurden (S. 110). Er durfte darum ohne Bedenken sein großes Familienwappen an

die Südwand des Schiffes als Andenken an seine Wirksamkeit malen lassen

(Taf. XII).

103



An der Südwand des Schiffes (Taf. XII) steht etwas seitlich unter
dem hohen schmalen Fenster auf einem Sockel eine niedere, schlanke, romanische
Säule, die ein steinernes Becken trägt 2)!, m;it einer kleinen runden Öffnung im
Boden als Wasserablauf durch den Säulenschaft. Es war demzufolge ein
Lavabo, wo nach der Messe der Kelch ausgespült wurde. In einer flachbogigen
Wandnische darüber von 75 cm Höhe, 55 cm Breite und 42 cm Tiefe, mit Nuten
in den Seitenwänden zur Einschiebung eines Brettchens für ein oberes Fach, wird
das zum Lavabo gehörige Inventar aufbewahrt worden sein. Denn Sakristeien
gab es damals in Landkirchen noch nicht. Die Meßgewänder barg eine Truhe
neben dem Altare, zu dem sie gehörten, oder mit den Meßbüchern ein Schrank, für
den verschiedene mittelalterliche Benennungen überliefert werden, wie lateinisch
armarium, verdeutscht als armarg, armarey, almerge u. a. Das Inventar, das am
14. Februar 1528 nach Aufhebung der Kapelle über die vorhandenen Mobilien
aufgenommen wurde, gedenkt auch hier einer solchen „amergen", doch fand man
ihren Inhalt nicht der Aufzeichnung wert, und was sonst an Kircheninventar
noch vorhanden war, ist für eine so angesehene und wohlhabende Kommende,
wie Bubikon, sehr dürftig. Man muß annehmen, daß beim Überfalle am 23. April
1525 manches und Wertvolles zerstört oder gestohlen worden sei, da es fast
ausgeschlossen ist, es hätten die aus den reichsten Adelsfamilien stammenden

Komture und wohlhabenden Brüder vergessen, zu ihrem Seelenheile die Kapelle
mit wertvollen Kultusgeräten zu beschenken.

Unter dem östlichen der beiden kleinen Oberfenster wurde aus der Südwand
eine spitzbogige Nische ausgebrochen, die 193 cm hoch, 190 cm breit
und 45 cm tief ist. Ihre einfache Fußplatte ist in die Nische eingeschoben
und ragt 8 cm über die Wand vor. Wozu sie diente, läßt sich heute nicht
mehr nachweisen. Gewöhnlich standen in oder bei solchen Nischen Tischgräber
hochstehender Gönner, wie im benachbarten Kloster Rüti. Auch die hier vorhandene

wurde als Standort des Stiftergrabes angesprochen, doch fand man in ihrer
unmittelbaren Nähe keine Gruft. Wohl aber war der unterste Wandteil unter
ihrer großen Steinplatte als eine Art Behälter von 1,46 m Länge, 30 cm Breite
und 30 cm Höhe gemauert und mit kleineren Steinplatten bedeckt, unter denen

die Gebeine von fünf verschiedenen Skeletten lagen3). Da die rechts neben der
Nische abgedeckten Wandmalereien noch vier Komture mit ihren leider zum Teil
zerstörten Wappen darstellen (Taf. XII), läge es nahe, diese Gebeine als Reste

ihrer nachträglich geborgenen Skelette anzusehen, doch widerspricht dem die
Tatsache, daß der nach seinem Wappen feststellbare Großkomtur Graf Friedrich von

Zollern (S. 39) auf der Insel Rhodus starb und später nicht nachweisbar in Bubikon

beigesetzt wurde.
Die Nordwand des Kapellenschiffes durchbrach man im 15.

Jahrhundert für eine spitzbogige Türe und faßte diese in ein spätgotisch profiliertes

2) Zeller-Werdmüller. Bubikon, Taf. Ill, 3.

3) Jahrheft der Ritterhaus-Gesellschaft Bubikon. 1942, S. 23, Grab No. O, und 1943,
S. 28. — Vgl. Abb. 33.

104



Gewände (Taf. XII). Sie führte auf den alten Friedhof hinaus, der auf dem
schmalen Plateau um das Chörlein lag, aber mit der Zeit nicht mehr ausreichte,
weshalb man ihn bis vor die Ostfront des Komturhauses ausdehnte, wo im
18. Jahrhundert der „hintere Garten" lag. Östlich dieser Türe findet sich eine
flachbogige Nische in der Wand über einer romanisch profilierten Steinplatte
Sie wurde im 15. Jahrhundert in ein Hl. Grab umgewandelt (S. 108). Als
der Komtur Hugo I. von Werdenberg (1297—1330) die Verbindung des

Bruder- und des Komturhauses mit der Kapelle zu einer zusammenhängenden
Gruppe ausführen ließ (S. 85), erhielt die letztere eine Vorhalle (PI. I, A 3)
(Abb. 26), deren Westwand einerseits in gleicher Flucht mit der Fassade des alten
Komturhauses und der anschließenden Gebäude liegt, anderseits mit der schmalen
eines Zwischenbaues, des sogenannten Winterlings (PI. I, C 3) zwischen Kapelle
und Bruderhaus (PI. I, Bl). Die Breite der Vorhalle beträgt 4 m. Man betrat
sie vom Hofe aus durch eine rundbogige Türe mit ungegliedertem Gewände
gegenüber dem Kirchenportal. Eine Reihe von Kragsteinen in der Außenwand über
ihr weist auf ein früher vorhandenes Vordach hin, welches nun wieder
hergestellt ist (Taf. VII). Vorhallen, Vorzeichen, Helmhäuser (Heinhäuser), bei den

Cisterzienserkirchen auch Paradies genannt, waren im Mittelalter beliebt und
wurden in mannigfachen Ausführungen gebaut, als reich ausgestattete Hallen an

Domen und größern Stadt- und Klosterkirchen, wie als einfache, von Pfosten oder
Säulen getragene offene Unterstände an Landkirchen und Kapellen bis hinauf in
die friedliche Einsamkeit der Berglande, an denen wir heute noch mancherorts

Einfachheit gepaart mit feinem künstlerischem Empfinden in ihrer Ausführung
bewundern, das die Werkmeister mehr ihrer Naturanlage als ihrer Schulung
verdankten. Diese Vorhallen dienten zuweilen als bevorzugte Begräbnisstätten, so

auch die in Bubikon. Sie ist von bescheidener Ausstattung gegenüber der

einst reichen an der Klosterkirche zu Rüti; denn diese hatten sich die Grafen

von Toggenburg als solche gewählt. Auch wichtige Rechtshandlungen wur'den in

den Vorhallen gelegentlich vorgenommen.
Auf der Rückseite ihrer Außenwand gegen die Eingangshalle der Kommende

traf man bei ihrer Restaurierung auf eine breite, flachbogige Fensternische

(Abb. 26) mit einer sehr dicken, schrägen Deckplatte, die in ihrer Mitte eine

rechteckige, ungenau gearbeitete Öffnung von 45 cm Länge und 20 cm Breite

aufweist. Darunter liegt ein sorgfältig ausgestrichener Hohlraum von 120 cm

Breite, etwas erhöht über dem Hallenboden mit einer zweiten rechteckigen

Öffnung gegen die Halle von 49 cm Breite, die später verengert wurde. Das scheint

auf eine technische Verwendung dieser Einrichtung zu deuten. Eine zweite Nische

liegt neben dem Fenster in der Seitenwand der Vorhalle. Sie ist 82 cm hoch,

75 cm breit und 64 cm tief, wobei sie sich nach innen stark verjüngt; sie könnte

zur Bergung von Material und Werkzeug gedient haben, doch kennt man auch

ihren Zweck bis jetzt nicht. Zu unbekannter Zeit wurde an dieser Stelle

ein Beinhaus (ossuarium) eingerichtet zur Aufnahme der Schädel, die man auf

dem Gelände der früheren Friedhöfe zutage förderte, bis man dieses zu Ende

105



des 18. Jahrhunderts in einen Torfbehälter umwandelte. Ihr Oberlicht empfing
die Halle durch drei Rundbogenfenster, die nun wieder geöffnet sind (Taf. VII).
Durch eine Türe in der Südwand des Raumes betrat man die große Eingangshalle
der Kommende. Über ihr wird die Wand von einer halbrunden Öffnung
durchbrochen.

Nach der Profanierung der Kapelle wurde in ihrer Vorhalle ein Zwischenboden

eingezogen und im 18. Jahrhundert in dem neuen Stockwerke ein hübsches

Zimmer-mit einer Kammer daneben eingebaut, zu deren Belichtung man in der
Fassade drei große Fenster an Stelle der alten kleinen ausbrach. Man
gelangte nach diesen Räumen über einen lettnerartigen Durchgang an der Rückwand

der Kapelle (Taf. XIII). Dieser war vermutlich schon im späten Mittelalter
eingebaut worden und verband zugleich das Komturhaus durch das Schaffnerhaus

(PI. I, C 2) und den Winterling (C 3) mit dem Bruderhause1). Über den

Wandschmuck der Kapelle und das Stiftergrab berichten die folgenden Abschnitte.
Heute ist die Vorhalle wieder in ihrer früheren Einfachheit hergestellt.

Vom Hofe aus verrät die Kapelle ihr Dasein nur durch den schlanken
Dachreiter. Den ersten ließ ihr wahrscheinlich anläßlich des Neubaues des Chores in
der zweiten Hälfte des 15. Jahrhunderts (S. 99) der Komtur Johannes Wittich
aufsetzen. Er findet sich auch auf der angeblichen Zeichnung Stumpfs (Taf. IX).
Damals mag der die Vorhalle überragende Giebel der Kapelle sein erstes großes

hölzernes, bemaltes Zifferblatt für eine Uhr erhalten haben, das später, vermutlich
bei der Ersetzung des ersten Uhrwerkes durch ein verbessertes, von einem auf

der Mauer aufgemalten ersetzt wurde. Die Uhr kam vor mehr als hundert Jahren
nach Fischental, von wo sie wieder zurückerworben wurde und nun, restauriert,
an ihrer alten Stelle ihre frühere Aufgabe erfüllt. Vom Dachreiter rief ein Glöck-
lein Brüder und Gesinde zum Gottesdienste. Als man ihn zu Anfang des 19.

Jahrhunderts abbrach, schenkte der Besitzer der Kommende, Obe.amtmann Meyer,
das Glöcklein der damals an Stelle der alten, vom Bergsturz bei Goldau 1805

zerstörten, wieder erbauten Kapelle. 1815 wurde es umgegossen5). In der

Neujahrsnacht von 1942 auf 1943 verkündete die Stimme eines aus der Kirche

von Schattdorf im Kanton Uri erworbenen alten Glöckleins, angeblich aus

dem 13. Jahrhundert, im neu aufgeführten Dachreiter den Dorfbewohnern von

Bubikon und ihren Kirchgenossen weit in der Runde, daß trotz der schwierigen

Kriegszeiten die alte Kapelle ihren lange entbehrten Schmuck wieder erhalten

habe 6).

*) Jahrheft der Ritterhaus-Gesellschaft Bubikon 1943, a. a. O., S. 27.

4 Zeller-Werdmüller. Bubikon, a.a.O., S. 171.

6) Jahrheft der Ritterhaus-Gesellschaft Bubikon 1943, a. a. O., S. 27.

106



b) Das Stiftergrab, das hl. Grab und die Gräber des Adels

1. Das Stiftergrab (Tafel VI)
Zu bedauern wird es immer bleiben, daß Habgier und Unverstand die Wappenplatten

von den Gräbern, in denen zahlreiche Angehörige ostschweizerischer
Adelsgeschlechter sich gegen Stiftungen ihre ewige Ruhestätte unter den Mitgliedern
des Johanniterordens zu ihrem Seelenheile erworben zu haben glaubten, im Jahr
1819 als Baumaterial für eine Fabrik verwendet wurden. Denn damit vernichtete
man nicht nur wertvolle heraldische Altertümer, sondern eine reichlich fließende,
zuverlässige Quelle genealogischer Forschung. Leider blieb die Platte von dem

Grabdenkmale des Stifters nicht erhalten, wohl aber, wenn leider auch

beschädigt, eine Nachbildung aus der Mitte des 15. Jahrhunderts. Über deren

ursprünglichen Standort berichtet F. U. Lindinner, der bei seinem Vater, dem letzten
Zürcher Statthalter in Bubikon (1769—1789), die Knabenjahre verbrachte, es habe

der Denkstein des Freien Diethelm von Toggenburg als ein „monumentum honoris",

eine Art Grabstein, auf vier Pfeilern im Chore der alten Ritterhauskirche
gestanden; darauf sei der Freie in ritterlicher Rüstung in Stein gehauen gewesen 7).
Das Schiff der Kapelle war damals durch einen Zwischenboden unterschlagen,
wobei der Oberboden als Schütte, das Erdgeschoß als Magazin für Gerätschaften
benützt wurde. Auf dem Plane der Kommende von Lindinner aus dem Jahre 1782

wird der Standort des Grabes ungefähr vor der großen Wandnische auf der Südseite
der Kapelle verzeichnet mit der Notiz: „Platz, wo das Monument des Graf Diethelm
älter gestanden". Es dürfte erst nach Abbruch des Chores 1819 dahin versetzt
worden sein. Für den Standort von Tischgräbern in solchen Nischen bietet die
benachbarte Klosterkirche Rüti zwei Beispiele in denen des Johannes von
Klingenberg, der 1388 bei Näfels fiel8), und des Ritters Hermann von Hinwil, gestorben

1355 9). Dig später abgefaßten Erklärungen zu dem Plane der Kommende

aber melden, das Grabdenkmal befinde sich zur Zeit im Garten, wo es zugrunde

gehe. Nach Zeller-Werdmüller stand die Grabplatte 1885 in der Ecke zwischen

der Statthalterei und der Komturei, d.h. zwischen dem alten Komturhause und

dem etwas zurückgesetzten späteren Bruderhause. Für ihre Erhaltung sorgte

darauf die Antiquarische Gesellschaft in Zürich durch ihre Überführung in den

Kreuzgang der Predigerkirche in dieser Stadt, der auch ihre anderen Grabsteine

barg, und 1896 versetzte man sie ins Schweizerische Landesmuseum, als Tischgrab

rekonstruiert. Ein Abguß auf sechs Pfeilern steht heute vor der Mitte des

Triumphbogens im Kapellenschiffe (Taf. XII—XIII). Das Aussehen des ursprünglichen

Stiftergrabes wird unbekannt bleiben, doch dürfte die erhaltene Tischplatte

eine freie Nachbildung der alten, im Alten Zürichkriege zerstörten sein. Auf ihr

7) Lindinner. Mskrpt. 8, S. 9 und Mskrpt. 87, S. 19.

8) Zeller-Werdmüller. Die Prämonstratenser-Abtei Rüti. Mitteilgn. d. Antiquar. Gesellschaft

Zürich, Bd. XXIV, S. 225/26, Abb. 24.

») Die Kunstdenkmäler d. Kt. Zürich, Bd. II, Abb. 199 u. 210. - Zeller-Werdmüller.

Rüti, a. a. O., Abb. 19.

107



liegt in Hochrelief das Bild des Verstorbenen etwas über lebensgroß 10) in der
kriegerischen Ausrüstung vom Anfange des 15. Jahrhunderts, mit Ausnahme von
Schild und Schwert. Von der Beckenhaube fällt der Halsberg (halsperc) als breiter
Kragen aus Kettengeflecht weit über die plattierte Kugelbrust herab. Das lederne
Wams darunter ist an den Ellenbogen über die Unterarmschienen aufgestülpt, und
die Hände stecken in gegliederten Handschuhen aus Eisenblech. Die Rechte hält
den Griff des langen Kreuzschwertes in der Form des 14. Jahrhunderts, das am
verzierten Gürtel hängt, die Linke den großen Kampfschild in der Form vom
Ende des 13. und Anfang des 14. Jahrhunderts, mit dem älteren Wappen der
Freien von Toggenburg, das im gespaltenen Felde heraldisch rechts einen
aufrechten (roten) Löwen, links einen halben (blauen) Adler zeigt, die aneinander

gerückt sind. Er verdeckt beinahe den ganzen Unterkörper. Im Schildhaupte steht:

„Der elter graf Diethelm von Toggeb.". Der Kopf des Edeln ruht
auf seinem Turnierhelme (Stechhelme) mit der Zimier des jüngeren Toggenburger
Wappens: zwei gegeneinander gestellten, gebogenen [weißen] Fischen, und seitlich

wallt die lange Helmdecke tief herab. Die allseitig abgefaste Grabplatte und

die rings herumlaufende Randinschrift dürften darauf hinweisen, daß sie weder
in einer Nische noch an einer Wand ihren frühern Standort hatte, sondern, wie
Lindinner berichtet, als Tischgrab freistehend auf „Säulen" ruhte, wie einst die

beiden späteren Toggenburger-Tischgräber in der Vorhalle der Klosterkirche zu

Rüti. Die Randschrift in Minuskeln lautet: „fanno dni.MCCV.I.I.non.
Ja n uarij.obijt. nobilis. dns.com e' Diethelmus.de. Toggenburg.

prim', fundator. hui', dorn', orate pro eo". Die Jahrzahl kann

wegen der verschiedenartigen Trennungszeichen nach der V gelesen werden als

1207, I. 5 oder als 1205, I. 4, doch wird heute der ersten Datierung der Vorzug
gegeben, während die zweite sich noch bei H. J. Leu, Fäsi und Füßli findet
(S. 19, Anmerkung 33).

2. Das hl. Grab
Zu den bemerkenswertesten Denkmälern in der Kapelle, weniger als solches

kirchlicher Kunst als des religiösen Kultus, gehörte ein sog. hl. Grab. Eine

Hauptaufgabe der Kreuzzüge bestand in der Befreiung des hl. Grabes Jesu in

Jerusalem und der über ihm erbauten Kirche aus der Gewalt der Heiden, da sie

das ersehnte Wanderziel der Pilger waren, für dessen Erreichung sie Gut und

Leben einsetzten. Da die Kirche während des ersten Kreuzzuges zerstört worden

war, gehörte ihr Wiederaufbau während der Jahre 1103 bis 1130 zu den dringendsten

Pflichten der Eroberer. Dem hl. Grabe zu Ehren hatte entweder schon 1099

Gottfried von Bouillon oder aber 1114 der Archidiakon Arnold, Patriarch von

Jerusalem, den Orden des hl. Grabes gestiftet. Im 12. Jahrhundert entstand

darauf ein weiterer in England, und noch im Jahre 1496 folgte Papst 'Alexan-

10) Die Länge der Figur von der Spitze der Beckenhaube bis zu den Fußspitzen, die
auf einem Aste ruhen, beträgt 2 m, die Höhe des Schildes 88 cm. Die Nase ist leider
ausgebrochen worden, vielleicht beim Sturme der Bauern zur Reformationszeit, 1525.

108



der VI. (1492—1503) diesen Beispielen. Am hl. Grabe wurden auch die
Ritterschläge vornehmer Pilger vollzogen. Als dessen Custos soll von 1110—1130 Abt
Gerhard von Schaffhausen geamtet haben. Wer immer es konnte, brachte aus dem

heiligen Lande Reliquien davon nach Hause, vor allem aber waren die Kirchen
darauf bedacht, sich solche zu verschaffen, worauf man sie in kostbaren Schreinen

zur Verehrung ausstellen oder sie im „Sepulchrum" des Altares denen der
Altarheiligen beigesellen ließ. Da dieses Verlangen mit der Zeit dem hl. Grabe
gefährlich wurde, suchten strenge kirchliche Verbote seine weitere Plünderung
zu verhüten, indem man mit der Abgabe der Reliquien den Franziskaner-Orden
betraute.

Im Abendlande entstanden seit dem 12. Jahrhundert während der Char-
woche und an Ostern eine Art geistlicher Schauspiele im Anschlüsse an

die kirchlichen Feiern und Gottesdienste, wobei Malerei und Plastik dazu

bildliche Darstellungen schufen, besonders solche des Besuches der drei Marien
am Grabe des Herrn, wo ihnen der Engel die frohe Botschaft von seiner

Auferstehung verkündete, während seine Erscheinung die bewachenden Krieger
dermaßen erschreckte, daß sie wie tot niederfielen (Matthäus 28). Im Kloster
St.Gallen wurde schon im 10. Jahrhundert durch den Mönch Tutilo der Oster-

tropus, der diese Bibelstelle dramatisierte, eingeführt, aus dem sich das geistliche
Schauspiel des Mittelalters entwickelte11), in dem man den spärlichen Inhalt der

Evangelien mehr und mehr durch legendäre Zutaten ausschmückte. In der Malerei
wurde besonders die symbolische Darstellung bevorzugt, wie Christus mit der

Siegesfahne aus dem Sarkophage emporschwebt, wobei die wachehaltenden Krieger
von seinem Glänze geblendet werden. Dem Volke aber versuchte man die
wunderbaren Vo.gänge noch überzeugender zu veranschaulichen durch Nachbildungen
des hl. Grabes in Holz oder Stein und durch den Bildschmuck auf dessen Flächen.

Dabei entstanden zwei Typen. Der einfachere stellte es, in Holz gezimmert, als

großen Reliquienschrein mit einem aufklappbaren Satteldache gleichsam als Sarg
dar, in den der verstorbene Heiland, in Holz geschnitzt, hineingelegt wurde, während

die mit der Grablegung und Auferstehung in Beziehung stehenden Bilder
dessen Wände und Deckel schmückten. Diese Särge stellte man während der

Charwoche vorübergehend an passender Stelle des Gotteshauses aus. Den

ältesten aus dem 14. Jahrhundert bewahrt das Cisterzienserinnen-Kloster in der

Magerau bei Freiburg, in dem dieser mittelalterliche Kultus bis auf den heutigen

Tag in Ehren blieb12). Er ist besonders reich mit Bildschmuck ausgestattet. Ein

zweiter einfacherer aus der Mitte des 15. Jahrhunderts kam aus der Kirche in

Baar (Kt. Zug) an das Schweizerische Landesmuseum13). Reicher sind die in

Wandnischen aus Stein hergestellten hl. Gräber in den Seitenwänden von

Kirchenschiffen oder in Seitenkapellen. Von einem solchen, das im 14. Jahrhundert

in die St. Leonhardskirche zu Basel gestiftet wurde, blieben noch zwei der

n) E.Müller. Schweizer Theatergeschichte. 1944, S. 14.

12) Anzeiger für Schweiz. Altertumskunde, Bd. 28, 1926, Taf. XIII.
13) Anzeiger für Schweiz. Altertumskunde, Bd. 28, 1926, Taf. XIV.

109



steinernen, am Boden kauernden Grabeswächter teilweise erhalten, die das Basler
historische Museum aufbewahrt14). Von einem zweiten Nischengrabe aus dem

Anfange des 15. Jahrhunderts, das sich in der Kapelle der ehemaligen Johan-
niterkommende in der St. Johann-Vorstadt befand, besitzt man leider nur
noch eine Zeichnung von dem bekannten Basler Emanuel Büchel mit einer
Beschreibung15). Sein Steinsarg, die Tumba, war 6 Schuh lang und stellte auf der
Vorderfront die drei schlafenden Wächter in Hochrelief dar. In der mittleren
der drei Deckplatten war eine rechteckige Öffnung, verschließbar mit einem
eisernen Deckel von 51/2 Zoll im Geviert und einem Vorhängeschloß, ein sog.
Gotteskasten, zur Aufnahme von Reliquien. Darüber schwang sich im Oberteil
der Nische ein freistehender, gotischer Kielbogen mit Krabben und einer
Kreuzblume. Ein gut erhaltenes, ähnliches Nischengrab befindet sich in der Kirche des

ehemaligen Chorherrenstiftes zu Schönenwerd bei Aarau, das Hans von Falkenstein,

Landgraf im Aargau, 1427 erstellen ließ. Ein Tischgrab für einen
Angehörigen dieses Hauses steht daneben16). Auf einem dritten Nischengrabe im
St. Nikiausmünster zu Freiburg i. Ue., dat. 1433, sind auf der Vorderfront der
Tumba ebenfalls die drei Wächter dargestellt, während auf der Deckplatte der
verstorbene Heiland liegt. Alle Figuren sind in mehr als Lebensgröße
ausgeführt17). Diese Gräber wurden während der Charwoche geschmückt und festlich
beleuchtet. Die Bilderstürme der Reformation mögen manche zerstört haben,
andere mußten späteren Kirchenrenovationen weichen. Erhalten blieben dagegen
mehrere Christusfiguren aus hl. Grabsärgen18).

Ein sehr einfaches hl. Grab birgt die Nordwand der Kapelle in Bubikon in

einer mit einem flachen Bogen überspannten Nische von 150 cm Breite, 110 cm

Höhe im Scheitel des Bogens und 36 cm Tiefe, 117 cm über dem Kapellenboden.
Ihre Bodenplatte aus Sandstein greift beidseitig je 30 cm in die Mauer ein und

die Hohlkehle ihrer Stirnseite von 18 cm Höhe zieren sieben große, einst rot
bemalte Kugeln, ähnlich denen an der Fensterbank des Komturhauses und den

am südlichen Gesimsstück des Chorbogens der Kapelle. Auf der rechten Seite

ist die Platte vor der Nischenwand abgebrochen (Taf. XIII). Die Nische entstand

darum wahrscheinlich bald nach diesen beiden Gebäuden. Eine Gruft davor fand

sich aber nicht. Die Skelettfunde in dem gemauerten Behälter im Fuße der

gegenüber liegenden spitzbogigen und größeren Nische veranlaßten auch die

Untersuchung der Wand unter der Steinplatte der andern. Da sie beidseitig 30 cm

1J) Anzeiger für Schweiz. Altertumskunde, Bd. 28, 1926, Taf. X, II.

«) Kunstdenkm. d. Kt. Basel-Stadt, Bd. III, S. 436, Abb. 233; Schweiz. Archiv f. Volkskde.,

Bd. I, 1897, S. 113, Abb. 3.

16) J. R. Rahn. Die mittelalterlichen Kunstdenkmäler des Cantons Solothurn. 1893, S. 130f.,

Abb. 66. — Anzeiger für Schweiz. Altertumskunde, Bd. 28, 1926, S. 177, Abb. 2. — E. Stückelberg.

Die Verehrung des hl. Grabes. Schweiz. Archiv f. Volkskde., Bd. I, 1897, S. 113, Abb. 3.

17) Anzeiger für Schweiz. Altertumskunde. 1883, S. 470.

") Ilse Futterer. Gotische Bildwerke der Schweiz 1220—1480. 1930, S. 80f. und Abb. 104f.

auf Taf. 36 u. 37. — Dieselbe. Anzeiger für Schweiz. Altertumskde., Bd. 28, 1926, Taf. XII,
XV, S. 226 f.

110



tief in die Mauer eingelassen ist, öffnete man im August 1943 die Wand darunter
und stieß dabei auf einen Behälter, ähnlich, aber größer als die Sepulcra in den
Altartischen, mit Wänden aus sorgfältig bearbeiteten Tuffsteinplättchen, deren
Fugen mit Kalkmörtel glatt ausgestrichen waren. In dieser Kammer lag ein stark
in Verwesung übergegangenes Tuchbündel (Abb. 29), das die sauberen Knochen
eines Skelettes mit gut erhaltenem Schädel barg. Dieser war besonders sorgfältig

in ein Tuch eingehüllt. Die sehr schwierige Ablösung der Stoffresten zeigte,
daß einst Knochen und Schädel zunächst in ein großes leinenes Tuch eingebunden
worden waren und dieses Bündel wieder in ein starkes Gewebe mit leinenem

*

0
«t

%\

¦¦¦-Em "3" Wï.4

- life.
\

Abb. 29. Umhüllungen des Schädels und der Gebeine im Grabe der hl. Grabnische.
Aufnahme des Schweiz. Landesmuseums.

Zettel und Einschlag aus gelber und roter Wolle. Nach der Loslösung der Stoffreste

und ihrer Reinigung durch das Konservierungsatelier im Landesmuseum

kamen auf den Resten des leinenen Tuches schwarz aufgemalte Fragmente von

Figuren und Ornamenten in spätromanischen Formen zum Vorschein (Abb. 30).
Das Wollgewebe dagegen wies Rapporte eines Tierpaares in Achtecken und
Ornamenten aus gelber Wolle auf rotem Grunde in genauem symmetrischem Wechsel

auf, das Archivar O. Schaub im Landesmuseum unter Anleitung von Konservator

Dr. E.Vogt rekonstiuierte (Abb. 26, 32). Die genaue Bestimmung von Ursprungsland

und Alter dieser Stoffe wird Aufgabe der Spezialforschung sein, die sich

zur Zeit nicht durchführen läßt. Immerhin dürfte für die sehr seltene Wollweberei
das Ende des 13., für die bemalte Leinwand die erste Hälfte des 14. Jahrhunderts

anzusetzen sein.

Anläßlich der Bloßlegung und Restaurierung der Wandmalereien in der

Kapelle wurde auf der Rückwand der Nische eine Darstellung der Auferstehung

Christi aus der ersten Hälfte des 15. Jahrhunderts abgedeckt. Sie entstand dem-

111



nach zu der Zeit, da der Kultus des hl. Grabes auch in der Schweiz aufkam.
Sicher barg die kleine Grabkammer nicht die Gebeine eines Heiligen, wohl
aber können es die eines im Oriente verstorbenen Johanniterbruders in höherer

Stellung gewesen sein. Als solcher dürfte der 1332 nach Rhodus übersiedelte,
damals sechzigjähriger Komtur Graf Hugo I. von Werdenberg in Frage kommen,
der bald nach seiner Ankunft im Kampfe gegen die Sarazenen fiel (S. 34).

Im Mittelalter machten es sich vornehme Familien zur Pflicht, auch den

im Auslande verstorbenen Angehörigen, wenn immer möglich, ein Grab bei
ihren Vorfahren oder wenigstens an geweihter Stätte zu bereiten, Ordensleuten
vor allem im Gotteshause ihrer früheren Wirksamkeit. Da es aber unmöglich
war, die Körper einbalsamiert nach Hause zu überführen, wurden sie zerstückt
und die Teile in Wasser und Wein gekocht, bis sich das Fleisch sauber von den

Knochen löste. Dieses ließ man am Orte begraben, die Gebeine dagegen und
zuweilen das gepulverte Herz band man in Tücher ein, die nach Hause
zurückkehrende Bekannte oder Ordensleute mitnahmen und sie den Angehörigen zur
Bestattung an geweihtem Orte überbrachten. Davon melden uns eine ganze Anzahl
schriftlicher Überlieferungen19). Auf diese Weise können auch die Gebeine des

Komturs Hugo I. nach Bubikon gekommen sein. Jedenfalls waren Kugelornamente,
wie das an der Deckplatte in der Nische, zur Zeit seines Todes noch beliebt.
Hundert Jahre später mag das Komturgrab durch die Malereien zu einem hl. Grabe

umgewandelt und damit dessen Kult in der Kapelle eingeführt worden sein,
wodurch mit der Zeit das Andenken an den Bestatteten verblaßte.

Das alles deutet auf die Verwendung der Nische zu einer besonderen Art des

hl. Grabes, wobei der Behälter unter der Deckplatte an das Sepulchrum unter der
Platte des Altartisches erinnert, in dem die Reliquien der Altarheiligen mit der

Weihungsurkunde geborgen wurden. Auch in der Anlage dieses Grabes dürften

Beziehungen bestanden haben zu dem in der Johanniterkapelle zu Basel mit einem

verschließbaren Behälter unter der Deckplatte.

3. Die Grabplatten über den Grüften
Schon Johannes Stumpf fiel die große Zahl der Grabplatten in Vorhalle,

Schiff und Chor mit Wappen ostschweizerischer Adelsgeschlechter auf,

von denen er die Familien v. Montfort, v. Tengen, v. Wetzikon, der Manesse, Brun

u.a. in seiner 1548 im Drucke erschienenen Schweizer Chronik und die von Nel-

lenburg, der Giel von Liebenberg und der von Hinwil in seiner handschriftlichen
Chronik aufführt. Sie waren zur Zeit Lindinners noch zu sehen, weshalb dieser

auf seinem Plane der Kommende von 1782 im Grundrisse der Vorhalle an der

linken Hälfte ihrer Wand gegen das Schiff bemerkt: „Grabsteine", an der Nordwand

im Schiffe: „Alles mit Grabsteinen noch 1790 belegt", und im Chore:

„Noch 1790 mit vielen Grabsteinen der Grafen von Tengen und andern vom hohen

Adel belegt". Da ein Begräbnis im Chore als besondere Vergünstigung galt,

19) A. Schultz. Das höfische Leben zur Zeit der Minnesänger. Bd. II, S. 266/67 und
S. 803 f.

112



darf angenommen werden, es sei auch in der Kapelle von Bubikon der höhere
Adel dort bestattet worden und vor allem habe hier ursprünglich das Tischgrab
des Stifters gestanden.

Als anläßlich der Restauration der Kapelle das Schiff einen neuen Bodenbelag

aus Steinplatten erhielt, bot sich im Sommer 1942 Gelegenheit, nach

Begräbnisstätten zu forschen, wobei man hoffte, namentlich an den von Lindinner
als solche bezeichneten Stellen wenigstens das Grab des Komturs Graf Hugo von
Montfort (f 1444) zu finden, von dem noch zu Ende des 18. Jahrhunderts die
Platte mit seinem Familienwappen unter dem des Ordens in der Mitte des Schiffes
zu sehen war und wovon eine Zeichnung erhalten blieb20). Das Ergebnis war
nicht ohne Interesse, auch wenn Gräber nur in bescheidener Zahl gefunden wurden.
Die Untersuchungen des dabei gesammelten Knochenmaterials besorgte das

^m

r d
\dy

'l
9il r^V

tffra¦

Abb. 30. Die bemalte Leinwandhülle der Gebeine. I. Hälfte 14. Jahrh.

Anthropologische Institut der Universität Zürich und veröffentlichte darüber einen

Bericht mit Plänchen (Abb. 33)21). Das kleinste meßbare Skelett (Grab 1) (Abb.
34) hatte eine Länge von 162,6 cm, das größte (Grab 4a) eine solche von 176,4 cm.

Alle gehörten Männern an. Bei dem letztgenannten war die Elle rechtwinklig
mit dem Oberarm verknöchert, das Ellbogengelenk steif. Der im allgemeinen
schlechte Zustand der Skelette ließ nur bei denen in den Gräbern 2 und 6 auf
ein Alter von 35—40 Jahren, bei Grab 1 von wenigstens 50 Jahren schließen.

Dieses war in den gewachsenen Fels eingehauen und dürfte nach seiner Lage

am ehesten als das des Komturs Hugo von Montfort angesprochen werden, der
allerdings ein viel höheres Alter als 50 Jahre erreichte. Bei Grab 7 war die
Grube ausgemauert, bei der Einrichtung von Schweineställen aber die eine Längsseite

zerstört worden. Die Gräber 1—5 wiesen Doppelbestattungen auf. Da die

20) H. Zeller-Werdmüller. Bubikon, a. a. O., S. 163.

21) Jahrheft der Ritterhaus-Gesellschaft Bubikon. 1942, S. 20f.

113



ì*

*"'

<$

¦ i

ti i
q> UP * I ¦ ¦ mmm * ¦ *"" ¦ * ¦ «M Ji

Abb. 31. Fragment der Wollweberei. Abb. 32. Die Konstruktion der Wollweberei.
Ende 13. Jahrh. von O. Schaub nach Anweisung von Dr. E. Vogt.

Aufnahmen des Schweiz. Landesmuseums.

J L

f

wN-\\\\^ *\\v -.WWW^k J~\\\

I
ü

6, - )-l 3

7

Abb. 33. Die Gräber im Schiffe der Kapelle in Bubikon.
Aus Jahrheft der Ritterhaus-Gesellschaft Bubikon, 1942.

114



unteren älteren Skelette viel schlechter erhalten waren, darf man auf eine lange
Zwischenpause schließen. Mit Ausnahme von Nr. 1 und 6 waren die Bestatteten

von hohem Wuchs. In dem geräumigen, ovalen Grabe Nr. 8 lagen Schädel,
darunter Stücke solcher mit Hiebspuren von Schlagwaffen, durcheinander mit
Röhrenknochen von wenigstens 63 Individuen. Wahrscheinlich wurden sie dem
alten Friedhofe neben der Kapelle enthoben und hier neu beigesetzt. Stumpf
und Tschudi berichten, es habe der Abt von Rüti, Bilgeri von Wagenberg, drei

¦

t f i <

-». .-.

à
' m d..-r

în

Xr'-_ yÄ
N'ffJ* «it

Abb. 34. Grab im Schiffe der Kapelle in Bubikon.
Nach Jahrheft der Ritterhaus-Gesellschaft Bubikon 1942.

Aufnahme des Schweiz. Landesmuseums.

der Massengräber mit den in der Schlecht bei Näfels 1388 auf der Seite Österreichs

gefallenen Edeln nach 20 Monaten mit Erlaubnis der Glarner öffnen und

579 Leichname teils in, teils bei seinem Kloster begraben lassen22), wobei einige
noch erkennbare Vertreter edler Häuser ein Grabmal in der Kirche erhielten.
Wie es mit einem ähnlichen Massengrabe damals in Bubikon bestellt war, wird
nicht überliefert. Dagegen gedenkt J. J. Rüeger in seiner Chronik von Stadt und

Landschaft Schaffhausen23) einer verloren gegangenen Familienchronik des be-

22) F. S. Vögelin. Das Kloster Rüti. Mitt. d. Antiquar. Gesellschaft Zürich, Bd. 14,

Heft 2, S. 58 und Anm. 17.

23) Herausgegeben vom histor. antiquar. Verein des Kts. Schaffhausen. 1880, Bd. I,
S. 31 u. 55.

115



kannten Einsiedler-Dekans Albrecht von Bonstetten, von der ein Auszug aus dem
17. Jahrhundert von Oswald Gabelkofer im Stuttgarter Archiv liegt24). Darin
kommt u. a. die Aufzeichnung vor: „Albert von Hohen Sax war meines mütterlichen

Ahnherrn Bruder. Ist im Land Glaris tempore belli erschlagen worden;
in eodem bello etiam occubuit Johann von Bonstetten, Freiherr, der älter, so des

Landvogts de quo precendenti Bruder gewesen ist. Sepultus in St.
Johanns Haus zu Bubikon"25). Damit wird uns wenigstens der Name eines
der bei Näfels erschlagenen und in Bubikon bestatteten Edeln genannt, und zwar
aus einem Geschlechte, das schon seit dem Ende des 13. Jahrhunderts zu ihm
zeitweise in engeren Beziehungen stand (S. 33) 26).

Wenn nach der Profanierung der Kapelle zu einem Speicher und ihrer
Unterschlagung durch einen Zwischenboden im Erdgeschosse auch landwirtschaftliche

Geräte eingestellt wurden, so läßt sich das begreifen, wird doch aus dem

15. Jahrhundert in den Inspektionsberichten des Bistums Lausanne gemeldet, daß

die Bauern in einigen Dörfern ihre Kirchen während der Woche auch zu diesem
Zwecke benutzten, wenn man aber bedenkt, daß in die Kapelle Bubikon noch im
19. Jahrhundert Schweineställe eingebaut wurden, so daß selbst altertumsverständige

Besucher diese halbdunkeln, mit Gerumpel überstellten Räume mieden, so

muß man sich den Männern gegenüber, welche ihre Wiederherstellung mit Eifer
und Erfolg durchführten, zu umso größerem Danke verpflichtet fühlen, und es

ist fast wunderbar, daß die Fragmente, welche von den Wandgemälden gerettet
werden konnten, uns wenigstens noch einer Ahnung von ihrer einstmaligen Farbenpracht

und der Vielseitigkeit ihres Inhaltes zu geben vermögen.

c) Das Stifterbild

1. Der Inhalt des Bildes
Als ältestes historisches Kunstdenkmal aus der frühesten Zeit des Johanniterhauses

blieb das große Stifterbild über und neben dem runden romanischen
Chorbogen auf der Schiffseite der Kapelle erhalten, leider in sehr schadhaftem Zustande

(Taf. XII, XIV). Es reicht seitlich nicht bis zum Ende der Wandfläche, sondern

läßt auf der linken Seite einen Raum von 110 cm, rechts einen solchen von nur
60 cm Breite frei, wohl darum, weil der Maler auf dieser mehr Figuren
darzustellen hatte. Der bevorzugte Platz, den es einnimmt, spricht für die große
Bedeutung, die ihm beigemessen wurde. Denn vom Scheitel des Chor- oder Triumphbogens

herab hing einst, wie überall, das ernste Bild des Gekreuzigten als das

des Siegers und Triumphators über den Tod. Oft brachte man an dieser Stelle
auf der umgebenden Wandfläche, zuweilen in ihrer ganzen Breite, eine Darstel-

20 Mskr. 48 g.
25) Gütige Mitteilung von Dr. W. von Bonstetten in Bern vom 30. I. 1944.

26) Ein Jahrzeitbuch der Kommende Bubikon auf der Zentralbibliothek in Zürich führt
auch eine Williberga von Bonstetten, Gattin des Hermann, auf. Mitteilung von Dr. W. von
Bonstetten.

116



lung des Jüngsten Gerichtes an, das der Heiland über die vom Posaunenschall

der Engel in ihren Gräbern erweckten und auferstehenden Toten hält, wobei
der Erzengel Michael, gleichsam als sein Gehülfe, die Erlösten zur ewigen Seligkeit

des Himmels geleitet, Teufel die Verdammten dem Rachen des Leviatan zu

den verdienten Höllenqualen überliefern, wie in der Schloßkapelle auf der Kiburg
aus dem Anfange des 14. Jahrhunderts27). Das Fragment einer eigenartigen
Darstellung desselben aus dem 14. Jahrhundert findet sich neben dem Eingangsportale

zum Schiffe in der Vorhalle der Kapelle und ein figurenreiches füllt den

ganzen Raum über und neben dem Chorbogen in der kleinen, um 1456 erbauten

Kapelle des Johanniterhauses in Rheinfelden. In der Kapelle Bubikon überließ
man die obere Wandfläche des Chorbogens, die im freien Blickfelde der Andächtigen

lag, einer Komposition aus verschiedenen Motiven, von denen nur eines

der Darstellung des jüngsten Gerichtes entnommen wurde. Es führt uns in der
Mitte über dem Scheitel des Bogens Christus im Brustbilde als Weltenrichter vor,
dem nach dem Evangelium des Johannes (Kapitel V, 22) Gott alles Gericht übergab.

Dieses Bild Christi, in doppeltem Formate der andern Figuren, beherrscht
das ganze Wandbild. Mit den drei ausgestreckten Fingern der Rechten, die man
auf die Dreieinigkeit deutete, segnet er die Guten, in der Linken hält er den Bösen

das aufgeschlagene Buch des Gesetzes und gerechten Gerichtes entgegen, wie es

der Franziskaner-Mönch Thomas von Celano im 13. Jahrhundert in seinem Hymnus

auf das Weltgericht, den „dies irae", schildert:

„Liber scriptus proferetur
In quo totum continetur
Unde mundus judicatur."

„Es wird das Buch aufgeschlagen, in dem Alles aufgezeichnet ist, und danach die

Menschen gerichtet". Noch heute soll dieser Hymnus als ein Teil des Requiems
die trauernden Hinterlassenen beim Abschiede von dem Verstorbenen warnend

an diesen kommenden Tag des Gerichtes, den „Tag des Zornes" erinnern,
weissagte doch auch der Evangelist Johannes (V, 28/29) : „es kommt die Stunde, in

welcher alle, die in den Gräbern sind, des Herrn Stimme hören werden, und die

Gutes getan haben, werden hervorgehen zur Auferstehung des Lebens, die aber

Böses getan haben, zur Auferstehung des Gerichtes", und in dessen Offenbarung
(20, 21) steht geschrieben: „und ein anderes Buch wurde aufgetan, das Buch des

Lebens, und die Toten wurden gerichtet nach allem, was in dem Buche geschrieben

war, gemäß ihren Werken". Den Menschen jener Zeit mochten zwar diese

Bibelstellen nicht gegenwärtig sein, doch fühlten sie zweifellos, was die Kirche durch

die Hand des Künstlers ihnen ins Gedächtnis rufen wollte.
Leider ist die Zeichnung im Antlitze Christi gänzlich zerstört, doch zeigen die

erhaltenen, in der Mitte gescheitelten, dunkeln Haare und der kurze Bart, daß

es den Heiland in dem Alter darstellte, da seine Sendung auf dieser Welt er-

2;) Schlechte Zeichnung in Mitt. d. Antiquar. Gesellschaft Zürich, Bd. XVI, Heft 4,

Taf. V. — H. Lehmann. Die Kiburg, a. a. O., S. 63.

117



füllt war. Sein Haupt umrahmt ein verzierter Heiligenschein (Nimbus). Schultern

und Oberarm bedeckt der Mantel, gesäumt mit einer verzierten Borde, und
eine solche folgt darunter auch dem Halsausschnitte des weißen Hemdes, dessen
Ärmel den Unterarm umhüllen. Den Hintergrund füllt das Sternenheer aus nach
der Schilderung des Weltendes im Evangelium des Matthäus (24, 25) : „Die
Sonne wird verfinstert werden und der Mond seinen Schein nicht mehr geben
und die Sterne werden vom Himmel fallen". Darum fehlen hier Sonne und Mond
im gestirnten Himmel. Christus wird beidseitig eingerahmt von der Iris, dem

Regenbogen, nach der Offenbarung des Johannes (4,3): „und ein Regenbogen

war rings um seinen Thron". Dieser fand häufigere Darstellung als Symbol der
Versöhnung zwischen Gott und den Menschen nach der Sündflut (I. Mos. 9, 8—17)
und wurde von da in die Darstellungen des jüngsten Gerichtes übernommen. Dann
sitzt Christus als Weltenrichter auf ihm, zuweilen die Füße auf einen zweiten
gestellt, wie in der Schloßkapelle auf der Kiburg, wobei der erste das neue, der
zweite das alte Testament versinnbildlichen soll28).

Auf einem schmalen Ornamentstreifen, der das ganze Stifterbild nach unten,
seitlich in ungleicher Höhe, abschließt, steht im Winkel, wo er, dem Triumphbogen

folgend, nach der Mitte aufsteigt, links die Maria, rechts Johannes
der Täufer. Es sind die beiden Heiligen, welche auf Darstellungen des Jüngsten

Gerichtes dem richtenden Heiland oft als Fürbitter für die Auferstandenen

beigesellt werden, so auf den schon erwähnten Wandbildern in der Schloßkapelle
der Kiburg und in der Kapelle in Rheinfelden. Auf dem Stifterbilde in der Kapelle
Bubikon erscheint zwar Christus auch als Richter, doch sind die beiden Heiligen
hier vor allem die Fürbitter für zwei Gruppen vornehmer Personen hinter den

hohen, aufrechten Kampfschilden mit den Wappen der Grafen von Toggenburg
(rechts) und von Rapperswil (links). An der Spitze jeder Gruppe steht ein Edler,
von denen der links der Maria, der rechts dem Täufer Johannes eine Gabe reicht,
die von beiden mit der einen Hand entgegengenommen wird, während sie mit
der andern auf Christus hinweisen, um anzudeuten, daß es zu seinen Handen

geschehe. Das Format der beiden Heiligen hält etwas weniger als die Mitte
zwischen dem Christi und dem der weltlichen Personen.

Maria erscheint nicht in der Tracht der damaligen vornehmen Frauen,
sondern in einer den liturgischen Gewändern hoher Geistlicher nachgebildeten.
Leider ist die Zeichnung ihres Gesichtes zerstört, doch trug sie zweifellos ein

weißes Kopftuch, das auf den Schultern unter den Mantel gesteckt war.
Teilweise erhalten blieb die Scheibe des Heiligenscheines (Nimbus), und deutlich
erkennbar ist ihr Kleid. Von einem gesäumten Überwurf fällt das Vorderteil in

langem, faltigem Zipfel von den Schultern über die Brust bis auf die Kniee herab

und noch weiter das Rückteil, dessen unterste Partie zu beiden Seiten hervorragt.
Dieses Kleidungsstück entspricht der Planula, Planeta oder Casula des

mittelalterlichen Meßgewandes. Unter ihm erscheint der enganliegende, sackartige

28) J. Kreuser, S. J. Bilderbuch für Künstler, Kunstschulen und Kunstfreunde. Paderborn,
1863, S. 13.

118



Rock aus steiferem Stoffe mit einer Randborde, deren eingezeichnete Ringlein
vermutlich kostbare Steine oder Metallaplikationen darstellen sollen, wie solche
nach byzantinischen Vorbildern die Gewandsäume vornehmer Frauen zierten,
während die weiten Ärmel, abgefaßt mit einer gerauteten Borde, unter dem
Überwurfe bis zu den Handgelenken hervorragen. Dieser Rock entspricht der
Dalmatica des priesterlichen Ornates. Unter ihm fällt das weiße faltige Hemd mit
gleicher Randborde, wie der Rocksaum, bis auf die Schuhe herab. Es vertritt die
Alba des Priestergewandes. Die aus weichem, farbig verziertem Corduanleder
gearbeiteten, spitzen Schuhe sind in Obersicht dargestellt, als stünde Maria auf
den Zehen. Soweit mir bekannt, erscheint auf den aus dem früheren Mittelalter
in unserem Lande erhaltenen Marienbildern diese in einer ähnlichen Gewandung
nur noch auf dem Glasgemälde aus der Kapelle St. Jakob ob Flums im
Schweizerischen Landesmuseum, dessen Entstehungszeit in das Ende des 11. oder den

Anfang des 12. Jahrhunderts fallen dürfte. Darauf ist aber ihre Darstellung noch

archaistischer und ernster. Auch sitzt sie auf einem Throne mit dem Kinde auf
dem Schöße in einem Rock aus steiferem Stoffe29). Unter den Plastiken aus

dieser Zeit besitzt das Landesmuseum einige verwandte, zum Teil noch ältere

Darstellungen der Gottesmutter, so eine aus Chur und eine aus Raron. Daß diese,
wie Julius Baum ausführt30), auf byzantinische Vorbilder zurückgehen, ist
wahrscheinlich, aber wer kann heute die Wege weisen, auf denen sie zu uns kamen,
und die Umstände erkennen, unter denen die verwandten, unter sich aber mehr
oder weniger eigenartigen Bildwerke entstanden? Eines haben sie gemeinsam:
sie stellen die Madonna in unnahbarer Hoheit dar als bekrönte Königin des

Himmels, die noch nicht mütterliche Liebe mit ihrem Kinde verbindet, das,
zuweilen ebenfalls bekrönt, in gleicher Feierlichkeit über die Andächtigen hinwegschaut.

Denn beide stehen hoch über den Menschen und wollen von ihnen
verehrt werden als Herrscherin und Herrscher im Himmel, die Gnade erweisen,
aber auch versagen können. Ihre poetische Verherrlichung fanden sie erstmals

in den lateinischen Sequenzen als Dichtungen von Mönchen, die damals allein
zu solchen befähigt waren, daneben aber schon nach der Mitte des 12. Jahrhunderts,

wenn auch noch selten, in deutschen Nachahmungen, wie in der Sequenz

aus dem Kloster Muri31). Diese feiert die Maria als strahlenden Meerstern,
Licht der Christenheit, als Edelstein und aller Jungfrauen Leuchte, aber auch

als immerwährende Jungfrau, Mutter ohne Makel und mit ähnlichen Lobpreisungen.

Erst darauf wird die Bitte gewagt, sie möchte ihren Sohn zur Vergebung der

von den Menschen begangenen Sünden bewegen. Und doch war sie zu dieser

Zeit ihnen schon viel näher gerückt als früher, verfaßte doch 1172 der Mönch

29) H. Lehmann. Zur Geschichte der Glasmalerei in der Schweiz. Mittlg. d. Antiquar.
Gesellschaft Zürich. Bd. XXVI, S. 170/71, Abb. 6.

30) Romanische Madonnen im Schweiz. Landesmuseum. Anzeig. f. Schweiz. Altertumskde.,

Bd. XXVII, 1925, S. 215 ff., Taf. Vili, Taf. IX.

S1) W. Wackernagel. Altdeutsches Lesebuch. 5. Auflage. 1873, S. 438/40. — R. Waag.

Kleinere deutsche Gedichte des XI. und XII. Jahrh., S. 178.

119



Werner im Kloster Tegernsee die „driu liet von der maget", worin er die
Jugendgeschichte der Jungfrau auf Grundlage des apokryphen Evangeliums Matthäi
bis zur Rückkehr aus Ägypten in deutschen Reimpaaren erzählt. Es muß darum
auffallen, daß sie auf dem Stifterbilde als Fürbitterin bei ihrem Sohne für das
höfische Ehepaar, das ihr eine Gabe überreicht, noch in der alten ernsten
Auffassung erscheint, umso mehr, als gerade diese ritterlichen Gesellschaftskreise
damals im Vorfrühling des Minnedienstes und Minnegesanges standen, und sie

in deren Dichtungen schon als höchstes Ideal einer saeldenreichen, gütigen Frau
gepriesen wurde, als

„Sempiterni, fons amoris,
Consolatrix tristium,
Pia mater salvatoris
have, virgo virginum."

(Ewiger Quell der Liebe, Trösterin der Traurigen und gütige Mutter des Erlösers,
sei gegrüßt, Jungfrau der Jungfrauen32).

Maria gegenüber erscheint Johannes der Täufer in der ganzen
Dürftigkeit des Anachoreten, des christlichen Einsiedlers und Vorläufers des

weltentsagenden Mönchtums. Mit ungepflegtem Haar und Bart trägt die hagere
Gestalt nur das zottige Fell eines Kamels mit einem Kopfdurchlaß, das unten

beidseitig in einen Zipfel ausläuft und Arme wie Unterschenkel frei läßt. Aber
ihn kennzeichnet nicht nur der Nimbus als einen Heiligen, sondern die Scheibe

auf dei Brust mit dem weißen Lamme, das die Kreuzesfahne trägt, auch als den

Verkünder des Heilandes, der als Bußprediger in der Wüste den seinen Anhängern

noch unbekannten Nazarener mit den Worten begrüßte: Sehet das Lamm

Gottes, welches der Welt Sünde wegnimmt (Joh. 1, 29), der ihn taufte, ihm aus

der Schaar seiner eigenen Jünger in Andreas und dessen Bruder Simon Petrus

das erste eigene Paar zuführte (Joh. 1, 35 f.) und der ihm den Weg bereitete

(Matth. 3, 3f.; Marcus 1, 9f.; Lucas 3, 21/22). Vielleicht wollte der Maler gerade
durch diese ärmliche Darstellung des hl. Mannes den Angehörigen der vornehmen

Gesellschaft, die ihm auf dem Bilde beigesellt ist, ins Gewissen rufen, daß nicht

Macht und Reichtum bei Gott angenehm macht und er es nicht ungestraft .läßt,

wenn die Mächtigen sich an ihren Mitmenschen vergreifen, wie Herodes und

seines Bruders Weib an dem frommen Einsiedler Johannes. Denn gerade in der

Familie der Toggenburger hatte es bis dahin nicht an Gewalttätigkeiten gefehlt
und in allernächster Zeit sollten sie sogar durch einen Brudermord vermehrt

werden.
Die zwei Gruppen weltlicher Pe r son e n, welche auf die beiden

Heiligen zuschreiten, um ihnen ihre Gaben zu Handen des Heilandes zu

überreichen, und die nach den ihnen vorangestellten (78 cm hohen) Kampfschilden
den Geschlechtern von Toggenburg und von Rapperswil angehören, zählten da-

32) J. V. von Scheffels gesammelte Werke. Frau Aventiure. Lieder aus Heinrichs von

Ofterdingen Zeit. Bd. VI, S. 121, II.

120



mais zu jenen führenden adeligen Familien, deren männliche Angehörige gewohnt
waren, an den Hoflagern der deutschen Könige und Fürsten zu verkehren. Das
verrät ihre Haltung und Kleidung. Leider blieben auch diese Figuren in ihrer
Gesamtheit nur sehr schadhaft erhalten und bei keiner die Zeichnung des Gesichtes.
Hinter dem Rapperswiler Schilde naht der Madonna ein Ehepaar. Der junge Mann
scheint eine Art Mütze zu tragen. Sein bis auf die Schuhe herabfallender Rock
wird um die Hüften von einem Gürtel gehalten, dessen langer, verzierter Senkel
tief herabhängt. Darüber trägt er einen mit kostbarem Pelzwerk gefütterten
Mantel33). Vom Kopfe seiner etwas kleineren Gattin blieb nur ein Teil der
Bedeckung erhalten als eine Art „coiffe", „toque" oder Haube mit breiten, steilen
Seiten, wie sie, von der französischen Mode übernommen, seit dem 13. Jahrhundert

von vornehmen Frauen auch in deutschen Landen überall getragen wurden.
Man setzte sie auf das „gebende", eine einfache oder doppelte Binde aus
Leinwand, welche die Haare zusammenhielt, und die man, unter dem Kinn fest
anliegend, über dem Scheitel band als das Abzeichen der verheirateten Frau. Rock
und Mantel unterscheiden sich im Schnitt nicht von denen der Männertracht, doch

mußte der erstere auch die Schuhe bis auf die Spitzen bedecken. Er wird von
einem bei reichen Damen oft sehr kostbaren Gürtel mit langen Senkeln gehalten.
Darüber liegt der ebenfalls mit Pelzwerk gefütterte Mantel aus schwerem Stoffe,
mit einer Randborde geschmückt, der in eine kurze Schleppe endigt34).

Die Gruppe hinter dem Toggenburger Schilde besteht aus vier Personen,

dem Elternpaar an der Spitze und zwei Söhnen dahinter. Auch diese Figuren
blieben leider gleich schlecht erhalten, doch läßt sich aus den Fragmenten
erkennen, daß ihre Bekleidung der des gegenüber stehenden Ehepaares entspricht,
das es aber an Größe etwas überragt, wie von den beiden jugendlichen Söhnen

der vordere ältere den jüngeren. Beide stehen in etwas geduckter Haltung35).
Eine Inschrift in gotischen Majuskeln unter dem Täufer, dem Wappenschilde und

dem Elternpaare lautet:

+ ISTI • FVNDAVERVNT ¦ HANC DOMVM • ANNO

DOM • M ¦ C • X • C • II + (1192).

In der Stiftungsurkunde ist unter „domus" die zu erbauende Johanniter-

Kommende zu verstehen, in deren Bruderhaus die „novella ecclesia" das kleine,

schon bestehende Kapellchen einbezogen wurde. In der Inschrift wird mit

„domus" die Gesamtanlage des Ritterhauses mit der neu erbauten Kapelle

bezeichnet: „isti fundaverunt" bezieht sich auf die im Bilde dargestellten, nicht

auf den Gründer Diethelm V., die Jahrzahl 1192 aber gibt das Jahr der Ausstellung

der Stiftungsurkunde an.

i6) Vgl. A. Schultz. Das höfische Leben zur Zeit der Minnesinger. Bd. I, Abb. 68.

34) Vgl. A. Schultz. Das höfische Leben zur Zeit der Minnesinger. Bd. I, Abb. 55.

35) Die Höhe der Figuren beträgt: Johannes 155 cm, Gatte 140 cm, Gattin 130 cm,

Söhne 128 und 125 cm.

121



•
Als Hintergrund des Bildes diente die übertünchte Wand. Die Ornamente des

Rahmens sind sehr einfach und wurden nur stellenweise ausgeführt.
Von besonderem Interesse sind die Darstellungen der Gaben, welche von

den beiden Familienvertretern der Maria und dem Täufer überreicht werden. Der
ersteren bietet der Rapperswiler Graf einen Zweig mit Äpfeln und ein Bäumchen
mit stilisierten Wurzeln dar. Nach altem deutschem Rechtsbrauche wurde als

Symbol bei der Übertragung eines Baumgartens vom Schenker oder Verkäufer dem
Beschenkten oder dem Käufer ein Zweig mit Früchten übergeben, bei Waldstücken
ein Zweig von Haseln oder Birken, hier im Bilde sogar ein Bäumchen mit
Wurzeln30). Der Herr von Rapperswil schenkte demnach den Johannitern zu Bubikon
beides. Die Bestätigungsurkunde darüber ging verloren, wie so manche andere

aus dieser Zeit. Dafür waren die auf dem Wandgemälde dargestellten
Rechtssymbole den Zeitgenossen ebenso verständlich, wie ein Schriftstück. Der Graf
von Toggenburg hält mit dem Täufer zusammen ein großes Pergamentblatt, auf
dem zwischen zwei geblümten Randstreifen ein Backsteinmäuerchen eingezeichnet
ist. Dieses dürfte das Übertragungssymbol für das „domus" in der Stiftungsurkunde
und in der Inschrift unter dem Wandbilde sein, demnach für das Johanniterhaus.

Stifter von Gotteshäusern werden zuweilen mit dem Modell ihrer Stiftung
auf den Händen dargestellt, auf Bildern von Klostergründungen auch mit dem

Plan für deren Anlage. Rechts neben diesem Pergamentblatte sind zwei Streifen
gemalt. Sie können zwei Balken darstellen und würden dann andeuten, daß der
Gründer zum Mauerwerk auch noch das Holz für die Gebäude lieferte, demnach
das gesamte Baumaterial. Stellen sie aber nur Stäbe dar, dann sind sie das übliche
Rechtssymbol bei Güterabtretungen37). Jedenfalls sind beide Symbole deutlich

genug, um den Grafen von Toggenburg als Gründer der Kommende zu kennzeichnen.

Jak. Grimm waren die hier aufgeführten Übertragungssymbole noch nicht
bekannt und auch nicht den spätem Bearbeitern seiner „Deutschen Rechtsaltertümer"

Andreas Heusler und Rudolf Hübner. Da die Jahrzahl in der
Inschrift nicht das Herstellungsjahr des Bildes bezeichnet, bleibt noch die Aufgabe,
dieses, möglichst enge begrenzt, zu bestimmen. Als ein geeignetes Hülfsmittel
zu ihrer Lösung könnte in Ermangelung dokumentarischer Belege die Stilkritik
beigezogen werden, doch dürfte sie für ein inhaltlich so seltenes Bild aus so

früher Zeit, zu dem Vergleichsmaterial gänzlich fehlt und das so schadhaft
erhalten blieb, versagen. Zuverlässigere Resultate liefern die Formen der beiden

Kampfschilde, Heraldik und Familiengeschichte. Die erstem weisen auf das Ende

des 12. und den Anfang des 13. Jahrhunderts. Bis um die Mitte des 12.

Jahrhunderts deckten die Kampfschilde den Reiter vom Augenschutz des Helmes bis

auf die Füße, gegen Ende dieses und zu Anfang des 13. Jahrhunderts reichen sie

30) Jak. Grimm. Deutsche Rechtsaltertümer. 4. Auflage, Bd. I, S. 180f.

31) Prof. Hans Fehr, der diesen Erklärungen beistimmt und sie in der Zeitschrift der

Savigny-Stiftung für Rechtsgeschichte, Bd. LXIV, Germanistische Abteilung, S. 276/77

veröffentlichte, deutet den Streifen als „kahlen Baumstamm", wofür die Darstellung weniger
spricht.

122



noch bis zu den Knien und werden gegen die Jahrhundertmitte noch kürzer, doch
nicht überall in gleichem zeitlichem Verlaufe. Die Veränderungen ihrer Formen
lassen sich, besser als auf den seltenen Buchmalereien, auf den seit dem Ende
des 12. Jahrhunderts immer häufiger werdenden Siegeln verfolgen39).
Glücklicherweise blieb aber in unserem Lande auch ein Originalschild erhalten. Er
war wahrscheinlich über dem Grabe des Freien Arnold von Brienz in der Kirche
des von ihm 1197 gestifteten Benediktinerinnen-Klosters in Seedorf (Kt. Uri)
aufgehängt (S. 12) und befindet sich heute im Schweiz. Landesmuseum l0). Seine
Form und Größe stimmen mit der der beiden in der Kapelle gemalten überein, nur
mit dem Unterschiede, daß seine Seiten etwas stärker nach außen gebogen sind,
die erstere auch mit der des Siegelfragmentes an der Stiftungsurkunde von 1192'1).
Als bildliche Darstellungen von Kampfschildern in natürlicher Größe dürften aus
dieser frühen Zeit die beiden der Toggenburger und Rapperswiler Edeln weit
über unser Land hinaus die einzig erhalten gebliebenen sein.

Da die Siegelstempel je nach Umständen kürzere oder längere Zeit im
Gebrauche blieben, zuweilen über eine Generation hinaus, so erklärt es sich leicht,
daß an Urkunden aus gleicher Zeit Siegel verschiedener Formen hängen können.
Das zeigt sich auf den Siegeltafeln zum Genealogischen Handbuch zur Schweizergeschichte

und solchen von Urkundenbüchern. Immerhin läßt sich aus den
heraldischen Dokumenten schließen, das Stifterbild werde nach dem Jahre 1207 und

vor 1230 gemalt worden sein.

2. Die dargestellten Personen aus den Familien der Grafen
von Toggenburg und von Rapperswil

Die oben aufgeführte Inschrift (S. 121) erscheint nur auf der rechten Seite

unter der Toggenburger-Familiengruppe mit dem Datum 1192, doch ohne die

Namen der Dargestellten, wohl aber mit einem Kampfschilde, den ihr Familienwappen

schmückt. Sie bricht unter dem Ehepaare ab und läßt demzufolge den

Raum unter den beiden Söhnen frei. Es soll darum zunächst versucht werden, aus

der Größe der dargestellten Personen weitere Aufschlüsse zu gewinnen. Wenn

wir annehmen, es habe der Maler darin ihr Alter andeuten wollen, dann würde

er uns in den Rapperswilern ein junges Ehepaar, in den Toggenburgern ein älteres

mit seinen beiden Söhnen als Jünglingen vorführen. Leider ging die Zeichnung
in allen Köpfen verloren, doch entbehrten sie zweifellos noch eines individuellen

Ausdruckes. Das „Gebende" um die Köpfe der beiden weiblichen Figuren
kennzeichnet sie eindeutig als verheiratete Frauen. In dem auf den Fußspitzen tänzelnden

Schritt des Toggenburgers kann man, ähnlich wie in der Kleidung der Maria,
eine schon damals veraltete Stilübernahme erkennen. Die Bewegungen der Per-

M) ü. Demay. Le costume au moyen âge d'après les sceaux, p. 139s. — A. Schult/.
Das höfische Leben zur Zeit der Minnesinger. Bd. II, S. 70ff.

w) P. Ganz. Gesch. d. herald. Kunst in d. Schweiz im XII. und XIII. Jahrb., S. 26ff„
Taf. I.

I]) Jahrheft der Ritterhaus-Gesellschaft Bubikon. 1938, Taf. zu S. 26. — Zeller-Werdmüller,

Bubikon, Taf. IV, 1.

123



sonen sind würdevoll. So verlangte es die höfische Sitte als „diu maze", das nicht
zu wenig, nicht zu viel, damals von Angehörigen des Adels. Aber sie sind nicht
steif. Die Inschrift bezieht sich zunächst zweifellos nur auf das darüber dargestellte

Ehepaar der Freien resp. Grafen von Toggenburg, wogegen der Plural
„fundaverunt" nicht spricht. Das Datum 1192 bezieht sich auf die Ausstellung
des Stiftungsbriefes. Darum wird der Stifter auf der Grabplatte seines Tischgrabes
„primus fundator hujus domus", d.h. erster Stifter dieses Hauses genannt, möge
primus den ersten Gründer der Zeit nach bezeichnen oder den eigentlichen, was
er insofern war, als er die Gründung veranlaßt hatte, selbst wenn er die Bauten
nicht mehr durchführen konnte. Da ihm schon im Tischgrabe ein Denkmal gesetzt
worden war, stellt ihn das Wandbild nicht mehr dar, wohl aber die Familie seines

Sohnes Graf Diethelm L, des Stammhalters, und seiner Gattin Guta von
Rapperswil mit ihren beiden einzigen Söhnen Diethelm II. und Friedrich I.

Durch die Mitgift seiner Frau an Land und Leuten war Diethelm I. ein reicher
und mächtiger Dynast geworden, was ihm den Aufstieg in den Grafenstaud und

neue Zuwendungen an das Johanniterhaus ermöglichte, das bei des Vaters Tode

erst in den Anfängen stand. Wann dieser Aufstieg in einen höheren Stand

erfolgte, wird nicht überliefert, wohl aber wird sein Sohn Diethelm II. als Stammhalter

schon in einer St. Galler Urkunde vom 24. Juni 1209 „Comes Diethel-

mus junior de Toggenburg"42) genannt. Als sich Vater und Sohn nach dem Brudermorde

von 1226 wieder versöhnt hatten, schenkten sie 1228 dem Johanniterhause
Bubikon ihren Hof und die Kirche zu Tobel trotz der Einsprache der Söhne des

Mörders. Der Vater Graf Diethelm I. (VI.) starb schon um 1230 und um diese

Zeit auch seine Gattin Guta von Rapperswil43).
Das Stifterbild entstand zweifellos schon vor dem Brudermorde,

d.h. vor dem Jahre 1226, vermutlich etwa um 1220. Da Diethelm

II. erstmals 1209 als der jüngere Graf von Toggenburg urkundet, muß er
damals volljährig gewesen sein, demzufolge nach altem deutschen Recht wenigstens

im 15. Altersjahre gestanden haben {i). Er dürfte darum um 1194geboren worden

sein. Die vermutliche Vermählung seines Vaters Graf Diethelms I. um 1190 läßt
sein Geburtsjahr um 1170 ansetzen. Graf Diethelm II. starb zwischen 1236 und

1247, seine Gattin Gertrud von Neuenburg folgte ihm erst 1260 in hohem Alter45)
und liegt in Bubikon begraben (S. 31). Wenn man die Entstehung des Bildes
auf 1220 ansetzt, wäre der Vater Diethelm I. damals 50 Jahre alt gewesen, seine

Gattin 46 Jahre; der älteste Sohn, Diethelm IL, würde in der Mitte, der jüngere
Friedrich I. zu Anfang der zwanziger Jahre gestanden haben. Mit diesen

Altersberechnungen dürften ihre Darstellungen auf dem Stifterbilde übereinstimmen.

42) Genealog. Handb. zur Schweiz. Geschichte I, S. 48, No. 12.

4S) Vgl. die zum Teil veraltete Gesamtdarstellung der älteren Geschichte der Grafen von
Toggenburg von Hermann Wartmann im St. Galler Neujahrsblatt von 1865. Die sehr
ausführliche Geschichte des letzten Grafen Friedrichs VII. veröffentlichte P. Butler in den
St. Galler Mitteilungen zur vaterländ. Gesch. Bd. XXII und XXV.

u) J. Grimm. Deutsche Rechtsaltertümer. 4. Auflage, Bd. I, S. 575.

«) Genealog. Handb. z. Schweiz. Gesch. Bd. I, Taf. VIII u. S. 48, No. 10 u. 12.

124



Die folgende Generation kann nicht mehr in Frage kommen, da Graf Diethelm II.
sechs Söhne hatte, deren vier älteste erst seit 1228 in Urkunden genannt werden.

Lückenhafter und unsicherer als für die Toggenburger sind die Quellen für
die Familiengeschichte der Freien und Grafen von Rapperswil, die
seinerzeit zu längeren genealogischen Auseinandersetzungen zwischen E. Krüger
und H. Zeller-Werdmüller im Anzeiger für Schweizer-Geschichte führten46).
Auf dem Familienbilde werden die beiden Personen neben dem Kampfschilde mit
Wappen von Rapperswil als ein jüngeres Ehepaar dargestellt. Der Mann könnte
darum der Freie Rudolf III. gewesen sein, von dessen erster Frau man den Namen
nicht kennt. In den Jahren 1210—1220 treffen wir ihn verschiedene Male mit
seinem Bruder Heinrich IL, Wandelberg als Parteigenossen König Friedrichs II.
in dessen Gefolge an seinen Hoflagern zu Basel und Hagenau (S. 25). 1217

pilgerten beide, wie oben gemeldet wurde (S. 25), nach dem hl. Grabe, wobei für
den letztern ein Sturm auf dem Meere während der Rückreise zufolge eines
Gelöbnisses die Veranlassung zur Klostergründung bei Wettingen gab. Seinen Bruder,

Rudolf III., könnte die glücklich überstandene Fahrt zu Schenkungen eines

Baumgartens und von Waldstücken an das Johanniterhaus Bubikon veranlaßt
haben, worüber die Urkunden verloren gingen, während die Rechtssymbole dafür
auf dem Bilde erhalten blieben. Zweifellos war er auch Mitstifter des Familienbildes

und durfte sich dafür mit seiner Gattin unbekannten Namens gegenüber
von seinem Verwandten, dem Grafen Diethelm I., und dessen Familie darstellen
lassen. Er starb schon an einem 24. November nach 1223. Sein einziger Sohn,
Rudolf IV., seit 1232/33 als Graf Rudolf I. aufgeführt, scheint noch 1229 ledig
gewesen zu sein und das Bild kann ihn darum auch nicht darstellen47).

3. Die Entwickung der Schildbilder in den Wappen
von Toggenburg und von Rapperswil.

Genauere Daten als die Schildformen können die Schildbilder liefern,
wobei aber zu berücksichtigen ist, daß die willkürlich gewählten Erkennungsfiguren

in den Wappen zur Unterscheidung der Angehörigen der verschiedenen

adeligen Familien erst seit dem 13. Jahrhundert als feststehende erblich

wurden, ein Wappenrecht aber, das sie geschützt hätte, damals noch nicht

bestand48). Wir treffen darum zu dieser Zeit in der gleichen Familie zuweilen
noch verschiedene Schildbilder, ohne daß sich die Gründe dafür einwandfrei
nachweisen ließen. Als erstes führte das hohe Dynastengeschlecht der Kiburger Grafen
seit dem Ende des 12. Jahrhunderts ein erbliches Schildbild in seinen Siegeln
und im Verlaufe der nächsten Zeiten folgten ihm darin auch andere adelige
Geschlechter. Aber gerade bei den Toggenburgern und Rapperswilern traf dies nicht
zu. Als zweite Erkennungsfigur trat zum Schildbilde der Helmschmuck oder
die Zimier, deren in der oberdeutschen Dichtung im letzten Jahrzehnt des 12.

46) Bd. IV, VI, VII.
") Genealog. Handb. z. Schweiz. Gesch. Bd. I, S. 66, 14.

«) P. Ganz, a.a.O., S. 35.

125



Jahrhunderts erstmals im „Ereck" 4n) des Hartmann Aue und darauf im „Lan-
zelet" '") des Thurgauers Ulrich von Zazikofen gedacht wird. Letzterer war
wahrscheinlich ein Geistlicher und Zeitgenosse des Grafen Diethelm L, in dessen

Umgebung er 1214 als Zeuge erscheint und für den er vermutlich das welsche
Gedicht auf dessen und seiner Freunde Bitte ins Deutsche übersetzte51). In den

erhaltenen Siegeln aber erscheint die Zimier etwas später, erstmals bei dem

jüngeren Grafen Hartmann von Kiburg 1234 und bei dem älteren 1239. Auf den

Schilden des Wandbildes fehlt dagegen noch jede Andeutung von Helm und
Helmschmuck als sog. Ober w appen. Eine besondere heradlische Bedeutung kommt
aber den beiden Kampfschilden zu, weil sie die einzigen und frühesten
in voller Größe mit Wappen gemalten weit über die oberdeutschen Lande

hinaus sein dürften.
Als ältestes Siegel der Toggenburger blieb das Fragment an der Stiftungsurkunde

des Freien Diethelm aus dem Jahre 1192 erhalten. Es zeigt rechts einen

aufgerichteten (roten) Löwen, links einen halben (blauen) Adler aneinandergefügt.

Dieses Schildbild stimmt mit dem auf dem Wandbilde und dem im Schilde
des in vollem Waffenschmucke auf der Grabplatte dargestellten Stifters überein

(Taf. VI), doch beweist hier die Beigabe eines Turnierlielmes mit Zimier, daß

es keine genaue Kopie des 1443 zerstörten Originales sein kann. Trotzdem dieses

Schildbild auch noch auf einigen Siegeln vorkommt, so fehlen doch allen diesen

Darstellungen die Tinkturen (Wappenfarben), die erst das Wandbild übermittelte.
Bis zu dessen Entdeckung war man auf die Abbildungen in Grünebergs großem
Wappenbuche, ungefähr aus dem Jahre 1466, und in Aegidius Tschudis
Originalwappenbuche in der Stiftsbibliothek St.Gallen angewiesen52), sowie auf die

Beschreibung von Johannes Stumpf. Das ähnliche Bild führten im Siegel anfänglich
die Herren von Hinwil53), welche behaupteten, Stammesgenossen der Toggenburger

zu sein, bis sie sich im 14. Jahrhundert ein neues, eigenes zulegten, ebenso

die Grafen von Märstetten und zu Anfang des 13. Jahrhunderts einer der Herren

von Sax54).
Nach dem Siegelfragment Diethelms V. auf der Stiftlingsurkunde erscheint das

gleiche Schildbild in einem vermutlichen Rundsiegel35) an dem undatierten Schreiben,

das dieser zwischen 1198 und 1207 an Papst Innocenz III. richtete (S. 19),
und wieder als Fragment eines Spitzsiegels, ähnlich dem ersten, an einer Urkunde
des Grafen Diethelm II. von 1229, mit der er die Kirche von Bolligen dem Kloster
Rüti schenkte, drei Jahre nach dem Brudermorde. Später findet es sich noch auf
einem Siegel spitzovaler Form an einer Urkunde Berchtolds IL, Canonicus zu Em-

1!') Ausgabe von F. Bech, 1893, v. 2335f.
j(') Ausgabe von K. A. Hahn, Frankfurt, 1845, v. 4438f.
51) J. Bächtold. Gesch. d. deutschen Literatur in d. Schweiz, S. 87ff.
°2) F.Gull. Wappen der Grafen von Toggenburg. Schweiz, herald. Archiv, 1890, S. Iff.

auf Tafel Abb. 1.

•r'3) F. Hegi und W. Merz. Zürcher Wappenrolle, S. 129/30.
«*) F. Gull, a. a. O., S. 2/3.
6») F. Gull, a. a. O., S. 5, Abb. 2.

126



brach, aus dem Jahre 1249, sodann mit bekrönten Wappentieren56) in einem Rundsiegel

von dessen Bruder Wilhelm, Canonicus in Basel, aus dem Jahre 126057), und
ist etwas anderer Form und mit der Umschrift „Graf Wilhelm v. T." an einer
Urkunde des Klosters Maggenau von 1268 r,s). Ein letztes Mal erscheint es in einem

spitzovalen Siegel von Kraft III., Canonicus in Konstanz, angehängt einer Urkunde
vom 2. April 1303 59), worauf es dieser aber als Propst in Zürich durch das neue

Wappen auf einem neuen Siegelstempel ersetzen ließ, das eine (schwarze) Dogge
mit (rotem) Halsband zeigt, so auf einer Urkunde von 131960). Auf den vier
letzten Siegeln sind die Wappentiere bekrönt, doch in schlechter Ausführung,
und noch fehlt jede Andeutung eines Oberwappens.

Die Gründe für die Annahme eines neuen Wappens kann man nur
vermuten. F. Gull glaubt, der Brudermord von 1226 und die darauf eine Zeitlang
folgende Zerrüttung der Familienverhältnisse im Hause Toggenburg könnten sie

veranlaßt haben. Denn sie vollzog sich unter den Kindern des gewalttätigen zweiten

Grafen. Diese Vermutung ist naheliegend. Zwar erscheint das neue Wappen
in den erhalten gebliebenen Siegeln erst auf dem an einer Urkunde des Grafen

Kraft I. aus dem Jahre 1249 61), d.h. erst nach 23 Jahren, doch darf man nicht

vergessen, wie sehr die Erhaltung von Urkunden dem Zufall anheimgestellt war
und daß darum die überlieferten nur einen bestimmten Anhaltspunkt für Daten
nach vorwärts bieten. Da Krafts I. Name erstmals in der Urkunde seines
Großvaters und seines Vaters von 1228 für die Schenkung eines Hofes und die Kirche
zu Tobel an das Johanniterhaus Bubikon, gemeinsam mit seinen vier älteren
Brüdern aufgeführt wird, dürften die Urkunden von ihm bis zum Jahre 1249

verloren gegangen sein.

Nun wird dieses neue Wappen aber auch auf zwei Grabplatten in der Klosterkirche

von Rüti dargestellt. Die ältere gehörte zum Grabmale eines unbekannten

Toggenburger Grafen. Es steht in der Gabel des nach oben verlängerten
senkrechten Armes eines kreuzartigen Ornamentes, das man als Johanniterkreuz
ansprechen und die Grabplatte darum Heinrich von Toggenburg, dem ersten Großprior

für Deutschland, gestorben um 1274, zuweisen wollte62). Dagegen spricht
nicht nur, daß sich Heinrich wahrscheinlich in der Kapelle seiner Kommende

Bubikon und nicht in der Kirche des benachbarten Prämonstratenser-Klosters
Rüti begraben ließ, sondern daß auch die Schildform des Wappens auf die erste

Hälfte des 13. Jahrhunderts als Entstehungszeit weist und das Kreuz mit dem

vom Johanniterorden geführten wenig Ähnlichkeit hat. Eher könnte diese namenlose

Grabplatte einst für den ermordeten Grafen Friedrich I. hergestellt worden

sein, d.h. nach 1226. Für diese Zeit würde auch die Form des Wappenschildes

6C) F.Gull, a.a.O., S. 7,8, Abb. 6.

<") F. Gull, a. a. O., S. 9, Abb. 9.

53) F.Gull, a.a.O., S. 9/10, Abb. 10.

r>ä) F. Gull, a. a. O., S. 13, Abb. 16.

d) F. Gull, a. a. O., S. 13, Abb. 17.

ö) F.Gull, a.a.O., S. 7/8, Abb. 5.

62) H. Zeller-Werdmüller. Die Prämonstratenser-Abtei Rüti, a.a.O., S. 218, No. 18.

127



sprechen. Das neue Toggenburger Wappen führten auch die weltlichen Söhne
des Brudermörders, während die geistlichen Angehörigen der Familie das alte
weiter benutzten. Die andere Grabplatte schmücken die Wappen des Grafen
Friedrichs V. von Toggenburg, gestorben 1364 und seiner Gattin Kunigunde von
Vatz63).

Das Schicksal rächte das von Diethelm II. an seinem Bruder Friedrich I.
begangene Verbrechen an seinem eigenen hartherzigen Sohne, dem oben genannten
Kraft L, der 1254 aus Rache von einem seiner Edelknechte wegen Schädigung
seines Bruders ermordet wurde61). Auch Krafts I. Bruder Friedrich II. führte
das neue Wappen auf zwei Siegeln an Urkunden von 1260 und 126865). Eine
H elm zi er, darstellend zwei sinkende Fische, nach auswärts halbkreisförmig
gebaucht, erscheint erstmals auf vier Reitersiegeln Friedrichs III. aus den

Jahren 1266—1302, und auf einem Rundsiegel von 1271 66). In den späteren
zeigt sich die Weiterentwicklung der Heroldskunst fast lückenlos.

Eine Beschreibung des neue n Toggenburger Wappens findet sich in
dem Clipearius Teutonicorum, den der Zürcher Chorherr Konrad von Mure in
den Jahren 1260—1264 dichtete, und der in einer Abschrift des Zürcher Chorherrn

Magister Felix Hemmerlin (1389—1455) erhalten blieb. Sie lautet:

„Toggenburg cum torque canis pilosus habetur

Gilvo, pro preda qui semper hyare videtur."

„Toggenburg soll in gelb einen behaarten Hund mit einem

Halsband haben, der immer nach Beute zu schnappen scheint"67).

In der Wappenrolle von Zürich, entstanden um 1340, findet sich das volle

gemalte neue Wappen 68) und ebenso in der Manessischen Liederhandschrift auf

dem Bilde des Minnesängers Kraft IL69), dem Sohne des ermordeten Grafen

Kraft I.70), demnach etwas früher als im Clipearius. Auffallenderweise fehlt es

auf den Balken aus dem „Hause zum Loch" in Zürich mit den Wappenmalereien

von 1305/06.
Weit weniger zahlreich als die Wappen der Toggenburger blieben die der

Freien und Grafen von Rapperswil erhalten. Das älteste gemalte

findet sich ebenfalls auf dem Kampfschilde des Stifterbildes in Bubikon. Es zeigt

drei rote, grüngestielte Rosen. Auch über die Wappen dieses Geschlechtes
verdanken wir F. Gull eine kleine Arbeit71). Auffallenderweise zeigen die Gull
bekannten jüngeren Wappen, als das auf dem Bubikoner Kampfschild, nur eine

«) Zeller-Werdmüller. Rüti, a.a.O., S. 218, Abb. 17.

6I) Christian Kuchimeister. Nüwe Casus Monasterii sancti Galli. St. Galler Mitt. z. vaterl.
Gesch. N. F., Heft 8, S. 70ff.

m) F. Gull, a. a. O., S. 8/9, Abb. 7 u. 8.

«) F.Gull, a.a.O., S. 10/11, Abb. 12, 13.

67) P. Ganz, a.a.O., S. 178/79, No. 36. -- F.Gull, a.a.O., S. 3. — Hegi u. Merz. Die

Wappenrolle von Zürich, S. XLIff.
68) F. Gull, a. a. O., Taf. Fig. 3. — Hegi und Merz, a. a. O., S. 35, No. 64 u. Taf. V, 64.

c«) F.Gull, a.a.O., Taf. Fig. 2.

7Ü) K. Bartsch. Die Schweiz. Minnesinger, S. LIX.

128



rote, fünfblätterige Rose mit weißem oder gelbem Butzen ohne oder mit grünen
Blattstielen im weißen Felde, ähnlich denen der Herren von Gutenstein 72) und
von Güttingen73), doch mit anderer Zimier. In dieser Form, d.h. mit einer
Rose, findet es sich auf dem Grabsteine Heinrichs IL, Wandelberg71), mit drei
Rosen dagegen auf einem Grabsteine, vermutlich des Grafen Rudolfs I., gestorben
1262, und seines Sohnes Rudolf IL, gestorben 1283, sowie auf dem von dessen
Schwester Anna, Gattin Hartmanns d. j. von Kiburg, gestorben 1253, alle im
Kloster Wettingen75).

In seinem Clipearius Teutonicorum (1260/64) beschreibt es Conrad von Mure:

„Rapreswile roses très fert prestante rubore,
Dicque quod hic comes est nostre concernimus höre".

„Rapperswil trägt drei Rosen von leuchtender Röte und

wisse, wir nehmen zu unserer Zeit wahr, daß hier ein Graf sitzt,,76).

In der Zürcher Wappenrolle findet sich dieses Wappen nicht, wohl aber,

sogar zweimal, auf den Balken aus dem „Hause zum Loch", 1305/0677). Das

ist umso auffallender, als der letzte Rapperswiler Graf schon 1283 starb.

Die Marschälle von Rapperswil, Dienstmannen der Grafen, führten
das Wappen mit einer Rose, aber mit besonderer Zimier. Es findet sich in der
Manessischen Liederhandschrift auf dem Turnierbilde des Marschalles Albrecht
von Rapperswil, der zu Anfang des 14. Jahrhunderts lebte, und kommt darum

für unsere Untersuchungen nicht mehr in Betracht78).

Die Genealogie der Rapperswiler ist unsicher bis zum Beginne des 13.

Jahrhunderts79). Das älteste Siegel hängt an einer Urkunde des Klosters

Pfäffers, dat. 1232. Es zeigt das Wappen Rudolfs IV., advocatus de Rapperswil,
und führt drei ungestielte Rosen als Schildbild. Die Form des Siegels entspricht
noch der zu Ende des 12. Jahrhunderts üblichen. Es könnte darum schon von

Rudolf III., gestorben am 24. November nach 1223, gebraucht und von Rudolf IV.

übernommen worden sein80). Als erster Graf führte dieser seit 1233 ein großes

Rundsiegel mit einem eigenartigen Spitzschild, dessen Seiten schwach ausgebogen

sind, der obere Rand etwas eingebogen, mit drei gestielten Rosen als Schild-

¦!) Schweiz, herald. Archiv. 1892, S. 9ff.
¦2) Zürcher Wappenrolle, a.a.O., Taf. IV, 55.

73) Wappen im Hause z. Loch in der Zürch. Wappenrolle, a. a. O., Taf. XXXI, 105.

") Anz. f. Schweiz. Altertumskde., 1881, S. 197, Taf. XVI, 1. - F.Gull, a.a.O., Taf.

Ill, 1.

") Anz. f. Schweiz. Altertumskde., 1881, S. 197/98, Taf. XVI, 2, 3. -- F. Gull, a. a. O,
Taf. Ill, 2, 3.

<6) P. Ganz, a.a.O., S. 178/79, No. 33.

") Zürch. Wappenrolle, S. 217, Taf. XXIX, No. 16 und Taf. XXXII, No. 156. - F.Gull,
a.a.O., Taf. Ill, 5.

78) Bartsch. Schweiz. Minnesinger, a. a. O., S. CCVIII.
T9) So auch zum Teil bei F.Gull, a.a.O., S. 12T3. Wir hielten uns an die im genealog.

Handbuch zur Schweiz. Gesch., Bd. I, S. 64ff. u. Taf. XI.

°) F.Gull, a.a.O., S. 14, No. 62.

129

80 \



bild81). Später hängt das gleiche Siegel an Urkunden aus den Jahren 1244, 1256,

1259 und 1261. Er gebrauchte es demnach bis zu seinem Tode am 27. Juli 1262.

Kuchimeister berichtet, man habe ihn für den frömmsten Ritter und einen
richtigen Degen gehalten83). Seine zweite Gattin, Mechtild von Neifen, führte ein

Spitzsiegel, das die nämliche Form aufweist, wie das auf dem Wandgemälde in
der Johanniterhaus-Kapelle. Es zeigt eine Dame, neben ihr oben zu Seiten zwei

gestielte Rosen der Rapperswiler und unter ihr das Hifthorn im Wappen ihres

eigenen Geschlechtes83). Beide zusammen gründeten 1259 das Cisterzienserinnen-
Kloster Wurmsbach und ließen sich dort begraben, wo ihre Grabplatte die
ähnlichen altertümlichen Spitzschilde, untereinander gestellt, zeigt84). Das volle
Rapperswiler Wappen mit den zwei Schwanenhälsen als Zimier findet sich
erstmals auf dem Siegel des Grafen Rudolf II. an einer Urkunde des Klosters Pfäffers
von 128285). Er starb am 15. Januar des folgenden Jahres 1283 als der letzte
seines Geschlechtes.

Der Kampfschild auf dem Wandbilde dürfte demzufolge das älteste erhaltene

Wappen der Freien und Grafen von Rapperswil mit drei Rosen darstellen,
das sie neben dem mit einer Rose schon vor ihrer Erhebung in den Grafenstand
führten.

Die Typen der Buchstaben auf der Inschrift des Wandbildes entsprechen
solchen auf Siegeln und Grabplatten aus dem Ende des 12. und Anfang des 13.

Jahrhunderts, doch sind die letztern zuweilen sorgfältiger und schöner ausgeführt.

4. Die kunst- und kulturgeschichtliche Bedeutung
des Stifterbildes und sein Kultur kreis.

Unter den Wandmalereien aus dem 13. Jahrhundert, von deren einstmaligem
Bestände ein gütiges Geschick wenigstens eine Anzahl religiösen Inhaltes vor
Zerstörung rettete, nimmt die des Stifterbildes in der Kapelle von Bubikon eine

einzigartige Stellung ein. Denn sie gehört weder zu den Heiligenmalereien noch

zu den biblischen Bildereien. Anderseits aber auch nicht zu den Malereien
weltlichen Inhaltes, wie sie in einigen Versuchen von Darstellungen aus dem Ritterleben

oder als Illustrationen zu der reichen Sagenliteratur in Poesie und Prosa in
Wohnräumen einiger Burgen und städtischer Häuser die Wände schmückten oder
als sogenannte Monatsbilder das Leben und Treiben im Wechsel der Jahreszeiten
schilderten. Vielmehr ist diese Wandmalerei den zu diesen Zeiten noch seltenen

Votiv- und Stifterbildern beizuzählen, die als Kombinationen kirchlicher und
profaner Kunst seit dem späteren Mittelalter auf Bestellung einzelner Personen oder
Familien gewöhnlich zum Danke für himmlische Errettung aus Gefahren in Kirchen
und Kapellen geschenkt wurden. Solche leuchteten aber ebenso als fromme Stif-

»i) F.Gull, a.a.O., S. 14, Abb. 3.

*2) St. Galler Mitteilgn. zu vaterländischen Gesch., N. F., 8. Heft, S. 32.

»») F. Gull, a. a. O., S. 15, Abb. 4 (19).
8*) F. Gull, a. a. O., S. 16, Abb. Taf. Ill, 4.
»4 F. Gull, a. a. O., S. 17/18, Abb. 5.

130



tüngen, da und dort, in Glasmalerei ausgeführt, in den Fenstern selbst kleiner
Eigenkirchen bis hinein in die Berglande. Dabei ließen sich die Stifter, wie auf
den Altarflügeln, einzeln oder mit der Gattin, gewöhnlich als knieende Beter, seit
dem 13. Jahrhundert auch mit beider Wappen und seit dem 15. Jahrhundert mit
den hl. Männern und Frauen, zu denen sie als ihren Patronen in Beziehung
standen, darstellen, seltener unter Bildern nach der Bibel oder den Legenden,
immer aber in bescheidener Größe.

Was an Wandbildern in der Schweiz bis zum Jahre 1906 erhalten blieb, führte
uns Konrad Escher vor in seinem verdienstvollen Buche: „Untersuchungen zur
Geschichte der Wand- und Deckenmalerei in der Schweiz vom IX. bis zum Anfange
des XVI. Jahrhunderts"86). Über die, welche seither meist bei Restaurationen
durch Zufall zutage gefördert wurden, berichteten jeweilen die periodisch
erscheinenden Fachzeitschriften. Auf das Gebiet des Kantons Zürich beschränkt,
und demzufolge enger begrenzt nach Zahl und Bildinhalt, bearbeitete 1928 Walter
Hugelshofer „Die Zürcher Malerei bis zum Ausgange der Spätgotik" in den

Mitteilungen der Antiquarischen Gesellschaft87). Beide Verfasser konnten unser Bild
noch nicht kennen. Denn schon während der Reformationszeit wurde, wie wir
vernahmen, die Johanniterhaus-Kapelle außer Gebrauch gesetzt und durch

Einziehung eines Zwischenbodens in zwei dunkle Magazinräume unterschlagen.
Dadurch teilte man auch das Stifterbild und überließ es schonungslos seinem Schicksale,

worauf es auf Jahrhunderte unbekannt blieb. Dabei litt die Hälfte
unmittelbar über dem neuen Fußboden des oberen Raumes stärker als die darunter,
hoch über dem Boden der Kapelle. Was von beiden heute noch zu retten war,
wurde 1943 pietätvoll von sachkundiger Hand restauriert. Eine kolorierte Pause

davon ist im Museum des Johanniterhauses ausgestellt.
Schon die Formate der beiden Stiftergruppen in etwas unter natürlicher Größe

der dargestellten Personen, die der beiden ihnen vorangestellten Heiligen in
beinahe natürlicher, die des Brustbildes des Heilandes aber in fast dreifacher
verleihen dieser Malerei eine monumentale, den ganzen Raum des Kapellenschiffes
beherrschende Wirkung. Ihr gegenüber kommt den darunter in Rechtecke

gefaßten Darstellungen aus dem 14. Jahrhundert in bescheidenen Formaten nur die

eines belehrenden und zur Andacht stimmenden großen Bilderbuches zu.

Die Komposition des Stifterbildes ist meisterhaft. Angewiesen

auf die von einem breiten Rundbogen durchbrochene Wandfläche, benutzte der

Maler den eng begrenzten Raum über dessen Scheitel für das Brustbild
Christi als Weltenrichter in größten Dimensionen an beherrschender

Stelle. Auf den Wandflächen stehen ihm zu Seiten einerseits Maria in der

strengen, byzantinischen Auffassung als vornehme, unnahbare Herrscherin im

Himmel, anderseits Joh an n e s d. T. in der ärmlichen Kleidung eines Predigers

in der Wüste, der Verkünder und Wegbereiter des Herrn, beide als die einfluß-

*«) Studien zur deutschen Kunstgeschichte. 71. Heft. Straßburg 1906.

87) Bd. XXX, Heft 4 und 5.

131



reichen Fürbitter bei ihm am Tage des Gerichtes. Auch sie gehören zum
religiösen Inhalt des Bildes, leiten aber über zum weltlichen, indem sie die
ihnen von den beiden Familienvätern in der Form von Rechtssymbolen dargebotenen
Gaben mit der einen Hand in Empfang nehmen, während sie mit der andern auf
Christus hinweisen, zu dessen Handen es geschieht, damit er am Jüngsten Tage
ein gnädiges Urteil über sie und ihre Angehörigen fälle. Die Toggenburger Herren
hatten Gründe genug, um sich für ein solches zu befleißen. Dabei lassen die

großen, den beiden Gruppen vorangestellten Kampfschilde mit Wappen keinen

Zweifel darüber, welchen Familien die Bittenden angehörten. Diese Bildersprache
war den Zeitgenossen völlig verständlich. Eine solche spekulative Frömmigkeit
mag uns heute befremden; nach kirchlicher Auffassung jener Zeit war sie aber

nicht nur christlich, sondern verdienstvoll. Auch sollte dieses Bild nicht allein
zur Andacht der Kirchenbesucher dienen, sondern sie zu ähnlichen guten Werken

anregen durch den Hinweis auf die Vorteile, die sie ihnen im ewigen Leben nach

dem Tode bringen werden. Denn das kleine Gotteshaus, dessen bedeutsamster
künstlerischer Wandschmuck es war, diente damals nicht einer Gemeinde
einfacher Landleute, sondern vor allem einer kleinen Gemeinschaft ritterlicher und

geistlicher Brüder, die sich nach den Vorschriften ihres Ordens, die einen mit
dem Schwerte, die andern durch Krankenpflege, der Kirche zur Verfügung stellten.
Aber wenn diese geistlichen Ritter auch zum Dienste für Gott und seine christliche

Kirche Leib und Leben einsetzten, ihre Kniee vor den geistlichen Handlungen
des Priesters am Altare beugten und Armut, Keuschheit und Gehorsam gelobten,
verzichteten sie doch nebenbei nie ganz auf die weltlichen Ansprüche ihres

Standes, ebensowenig wie die adeligen Herren, welche auf den bischöflichen und
äbtischen Stühlen saßen, die, wenn sie mit der einen Hand die Kirche verteidigten

und beschenkten, mit der andern ihre Standesgenossen beraubten. Obgleich die

Johanniter-Ritter darin nicht immer so hemmungslos waren, wie der weltliche
Adel, der selbst vor Mord und Todschlag zur Förderung seiner materiellen
Interessen nicht immer zurückschreckte, sogar nicht vor Brudermord, wie in der
Familie der Toggenburger, so hielten sie sich doch immer für Angehörige eines

bevorzugten Standes. Dessen Angehörige dienten zwar der göttlichen Jungfrau
Maria als der schönsten und tugendsamsten aller Frauen in himmlischer
Minne und brachten ihr die höchste Verehrung dar, warben aber daneben im
Dienste weltlicher Minne um die Gunst der Gattin eines Standesgenossen,

wenn auch unter strenger Wahrung des Liebesgeheimnisses, wie es der Minnedienst

von ihnen forderte. Und die verehrte Dame war stolz auf diesen geheimen
Verkehr und die ihr dargebrachten Huldigungen in den Minneliedern zum Preise

ihrer Schönheit und Tugenden im Rahmen von Schilderungen der Frühlingswonne,
der Herbstfreuden und der Klagen über die Härte des Winters. Sie verlangte von
ihrem Ritter sogar Dienste, zu deren Erfüllung er sein Leben einsetzen mußte,
versagte ihm dafür aber auch nicht immer den Minnesold.

Angehörige dieser ritterlich-höfischen Gesellschaft führt uns das Bild vor,
und der Maler verstand es trefflich, sie im Bewußtsein ihres bevorzugten Standes

132



in Haltung und Bewegung darzustellen, anderseits aber nicht weniger
charakteristisch die im Ansehen Gottes noch viel höher stehende Jungfrau Maria und
den frommen Asketen Johannes. Eine künstlerische Bewertung des Bildes ver-
unmöglicht dessen schadhafter Zustand. Ein solches Wandbild konnte nur zu
einer Zeit entstehen, da die strenge weltentsagende Frömmigkeit des früheren
Mittelalters vor der daseinsfreudigen Lebensauffassung der höfischen Kultur
zurücktreten mußte, beide aber, harmonisch vereinigt, bringt es zur Darstellung.
Das war auch die Zeit, da das weltliche Interesse der vornehmen Kreise sich

Dichtungen von Waffenruhm und Heldentum der Volksstämme, denen ihre
Ahnherrn angehört hatten, wieder zuwandte, wobei höchstes Glück und tiefstes Leid
der führenden Personen wechselte, wie im Nibelungenliede, während daneben,

angeregt durch die Kreuzzüge, in andern Dichtungen eine hemmungslose
Abenteuerlust die Helden in bis dahin unbekannte Länder zu sagenhaften Völkern
führte. Solche Dichtungen übersetzten aus fremden Sprachen geistliche und weltliche

Vertreter höherer Bildung nicht nur in die heimische, sondern versuchten
sie auch nachzubilden und durch den alten Sagenschatz benachbarter Völker zu

bereichern.
Aus religiöser Begeisterung für die Befreiung des hl. Grabes hatte das

abendländische Rittertum sogar um dieses einen neuen Staat geschaffen, während zu

Hause das Aufkommen neuer, strengerer Mönchsorden die Gründung von Klöstern

zu den standesgemäßen Pflichten adeliger Familien machte, alles unbeschadet ihrer

Ansprüche an die Freuden dieser Welt und unter eifriger Wahrung ihrer ererbten

Standesvorrechte.
Das wachsende Interesse für die weltliche Dichtung vergangener Generationen

verdankt man nicht zum geringsten den Mimen, jenem unvertilgbaren fahrenden

Volke von Jonglören und Gauklern, aber auch von Musikanten, Sängern und

entgleisten Scholaren, die sich ihnen anschlössen. In dieser bunten Gesellschaft, die

sich zum Teil aus dem Abraum des zertrümmerten Römerreiches durch die

Völkerwanderung hindurch ins Mittelalter gerettet hatte, bargen die Sänger einen alten

Schatz von Sagen und Volksliedern.
Seit dem dritten Kreuzzuge (1189—1192) wurde aber nicht mehr einseitig

durch Fahrende an den Höfen der Großen das Heldentum vergangener Zeiten

im Liede gepriesen, sondern von weltlichen und geistlichen Kreuzfahrern, wie

vom Pilger Richard im sogenannten Antiochialiede, auch Leiden und Heldentaten

der Teilnehmer in Gegenüberstellung zu den Leiden des Heilandes für die

Erlösung der Menschen von der ewigen Verdammnis. Doch wurde es dem Sänger

nicht immer leicht, namentlich in romanischen Ländern während der aufgeregten

Unterhaltung seiner Hörer bei Gastereien, sich für Zeitereignisse der jüngsten

Vergangenheit Gehör zu verschaffen und sie zu neuen Taten zu begeistern. Immer

wieder mußte er ihnen zurufen:
Ihr Herren, laßt nun den Lärm, ich bitt' euch sehr!

Ein glorreich Lied zu singen kam ich her.

Kein Spielmann sang und singt euch je ein besseres mehr.

133



Es singet von der heiligen Stadt, gepriesen hoch und hehr,
Wo Gott ließ seinem Leib Qual antun und Beschwer....
Zieht nach Jerusalem! ruft unser Herre Christ,
Schlagt das verfluchte Volk und machet es zunicht88)

Ganz anders klangen die Lieder der wandernden Scholaren, die zufolge ihrer
besseren Bildung befähigt waren, in lateinischer und deutscher Sprache zu dichten
und sich damit Zutritt zu den führenden Kreisen der höheren geistlichen und

weltlichen Gesellschaft, auf den Burgen wie in den Klöstern und an den Bischofshöfen,

zu verschaffen. Und wenn den meisten dieser Vaganten als Menschen
auch nur geringe Achtung gezollt wurde, so hatte doch die Natur einzelne mit
hohen geistigen Gaben ausgestattet, wie jenen unbekannten Archipoeta, wohl das

berühmteste Mitglied dieses fahrenden und zechenden Volkes, dessen „Goliarden-
beichte" mit den Versen:

„Meum est propositum in taberna mori. „Sterb ich einstens in der Schenke,

Vinum sit appositum morientis ori. Meinen Mund am vollen Becher,
Tunc cantabunt laetius angelorum chori, Werden Englein lieblich singen:
Sit deus propitius huic potatari." Gott sei gnädig diesem Zecher!"

bis auf den heutigen Tag als prächtige Gabe einer leichtgeschürzten Muse in
studentischen Kreisen gesungen wird89). Auch hohe Geistliche erfreuten sich

zuweilen an ihrer Spottlust, und wie einflußreich ihre Dichtungen selbst auf strenge
Klosterleute waren, beweisen schon die des berühmten St. Galler Mönches Notker
und die Schauspiele der später dichtenden hochbegabten Nonne Hrotsvit im

Kloster Gandersheim 90).

Der Meister unseres Stifterbildes kann nur in der Umgebung von
Gesellschaftskreisen seine Kunst ausgeübt haben, wie die, deren geistige Kultur wir
anzudeuten versuchten. Er gehörte nicht den handwerklichen Berufsgenossen an,
die um Gotteslohn den Landkirchen mit ihren Arbeiten einen nach Veranlagung
mehr oder weniger künstlerischen Bilderschmuck schufen, der darum schon zur
Reformationszeit vielerorts nicht nur aus konfessionellen Gründen ohne Widerspruch

der Gläubigen wieder zugedeckt werden durfte und später auch in Kirchen
der Katholiken als überlebt verschwand. Man könnte darum den Sitz dieser
künstlerischen Tätigkeit an einem Bischofshofe, wie dem in Konstanz, suchen, da an

solchen mit ihren Domkapiteln aus Angehörigen des Adels die Künstler am ehesten

lohnende Aufträge erwarten durften, besonders wenn die Kirchenfürsten als streitbare

adelige Herren ihre Würde mehr ihrer weltlichen Macht und dem Ansehen

ihrer Herkunft als freier Wahl ihrer Domkapitel oder einem gottgefälligen Leben

zu verdanken hatten. In neuerer Zeit wollten darum einige Kunsthistoriker Kon-

88) W. Schwarzkopf. Sagen und Geschichten aus dem alten Frankreich und England.
München 1925, S. 196 f.

8=) P. v. Winterfeld. Deutsche Dichter des lateinischen Mittelalters. Zweite Aufl., S. 122 ff.
und S. 229 ff.

9°) P. v. Winterfeld, a. a. O., siehe Register, S. 533 und S. 536.

134



stanz als Residenz des größten Bistums in oberdeutschen Landen auch zur Arbeitsstätte

einer regen künstlerischen Tätigkeit machen. Das ist naheliegend; doch
darf man nicht vergessen, daß Konstanz mehr seiner Lage als seiner Bedeutung
wegen nach der Teilung des alten Bistums Aventicum dieses Vorzuges vor Zürich
teilhaftig wurde und es im Verlaufe der Zeit nicht vermochte, seine überragende
Stellung diesem gegenüber zu behaupten. Selbst wenn wir zugeben, daß der Ruhm,
den der Bischof Otto von Freising Zürich schon um 1157 in seiner Schrift
über die Taten des Kaisers Friedrich Barbarossa spendet, es sei einst eine Kolonie
der Kaiser und Könige gewesen und habe in solchem Ansehen gestanden, daß
die Mailänder, wenn sie einmal vom Kaiser über die Alpen gerufen wurden, dort
verhört oder von Rechtes wegen verurteilt werden mußten, etwas zu überschwäng-
lich sein mag, so dürfte sich doch sein Lob, es sei die vornehmste Stadt des Herzogtums

Schwaben gewesen und an dem einen seiner Tore habe gestanden : „Zürich,
die edle Stadt, ein Schatz von vielerlei Dingen" nicht allzuweit von der Wirklichkeit

entfernen. Fallen doch in die Jahre vor und nach 1200 die zweite Bauperiode
des Großmünsters mit der Erweiterung des Chores und der Krypta, mit dem

Neubau des Kreuzganges und des Erdgeschosses des Langhauses, und in die ersten

Jahrzehnte des 13. Jahrhunderts die Erbauung des Nordturmes am Fraumünster
und seines weitgespannten Chorgewölbes. Und wenn auch mit dem Tode Berchtolds

V., des letzten aus dem mächtigen Herzogsgeschlechte der Zähringer, im

Jahre 1218 die politischen Zustände der Stadt sich bis zur Regierungszeit König-

Rudolfs von Habsburg unsicherer gestalteten, so entwickelten sich dafür umso

gedeihlicher ihre freiheitlichen Institutionen und zufolge ihres regen Handels und

ihrer aufblühenden Gewerbe ihr Wohlstand.
Was damals in Kirchen und Klöstern, an den Toren, in Rittertürmen und festen

Steinhäusern gemalt wurde, ging fast gesamthaft verloren oder verschwand

unter der Tünche in späteren Zeiten. Sicher aber dürfte Zürich, wo seit dem

Beginne des 13. Jahrhunderts ein so reges geistiges Leben mit künstlerischer
Betätigung in Wort und Bild blühte, keiner Stadt in Oberschwaben nachgestanden haben.

Dafür zeugen nicht nur die oben aufgeführten kirchlichen, sondern auch der
malerische Schmuck in privaten Bauten, wie an der Balkendecke im Steinhause „zum
Loch" mit den Wappen adeliger Geschlechter weit in der Runde im Wechsel mit

Ornamenten, wahrscheinlich ausgeführt für einen Besuch König Albrechts im Jahre

1305. Ein künstlerisch viel bedeutenderer Schmuck aber entstand um dieselbe Zeit
im zweiten Stockwerke des an den ürimmenturm angebauten Hauses „zum langen

Keller" an einer Saalwand von 15 m Länge und 3 m Höhe, auf der ein Bildfries mit

einem Würste siedenden Bauern beginnt, daran anschließend in zwei Reihen von je

sechs runden Medaillons in sog. Monatsbildern die ländlichen Beschäftigungen während

des Jahres dargestellt und die großen Figuren des thronenden deutschen

Königs inmitten der sieben stehenden Kurfürsten zwischen zwei Szenen aus dem Ritter-

leben vorgeführt werden, eingerahmt von einem Wappenfries, unten von einem

Teppichbehang. Wo aber den Malern schon ein solcher Reichtum an Bildmotiven

zu Gebote stand, da entbehrten sicher auch eine Anzahl weiterer Räume in andern

135



Häusern nicht eines ähnlichen Wandschmuckes91). Daß damals selbst Darstellungen

aus den alten Heldensagen zur Zierde von Räumen in Burgen verwendet
wurden, beweisen die fünf Fragmente aus der Sage Dietrichs von Berne (Verona) im

Schloßturme zu Maienfeld, an die sich Schilderungen einer Weinlese anschließen.

Und wie mannigfaltig erst der Inhalt war, mit dem adelige Herren ihre Trinke
stuben ausmalen ließen, zeigen die Wanddekorationen im Hause „zur Zinne" zu

Dießenhofen aus dem zweiten Jahrzehnt des 14. Jahrhunderts, wahrscheinlich
veranlaßt durch einen Besuch des Herzogs Leopold von Österreich, darstellend
Begebenheiten aus dem Ritterleben, die Erstürmung einer Minneburg, eine Jagd
und sogar den Inhalt des derben Schwankes von der „Auffindung des Veilchens",
den man zu Unrecht Neidhart von Reuental zuschrieb, während daneben allerlei
„Schabernack" das menschliche Leben schildert92). Wenn diese „Veilchenauffindung"

vor Schluß des Jahrhunderts auch an einer Wand im Hause „zum Grundstein"

in Winterthur wiederholt wurde, so ist das ein deutlicher Beweis für den

beginnenden Zerfall der höfischen Kultur.
Der künstlerisch vornehmen Darstellung der ritterlichen Gesellschaft auf dem

Stifterbilde in der Kapelle zu Bubikon ebenbürtig ist die des Freien Ulrich I.

von Regensberg auf einer um 1280 entstandenen Grabplatte. Sie zeigt
den streitbaren Edeln, der mit seinem Bruder Lütold 1267 die unglückliche
Fehde gegen Zürich führte und damit den Niedergang seines Hauses einleitete,
zwischen 1277 und 1280 starb und im Barfüßerkloster dieser Stadt begraben wurde.
Als man dort 1532 ihre linksufrige Seite durch das Oetenbacher-Bollwerk sicherte
und dazu zahlreiche Grabplatten aus dem aufgehobenen Kloster verwendete, mußte
die Ulrichs als Belag einer Schießscharte dienen. Bei dessen Abbruch 1903 wieder
bloßgelegt, überführte man sie nach dem Landesmuseum93). Das lebensgroße,
eingeschnittene Bildnis des Verstorbenen zeigt in der Darstellung seines Kleides
den gleich schönen Fluß der Linien, wie die Gewänder seiner Standesgenossen
auf dem Wandbilde der Kapelle zu Bubikon, die teilweise zerstörte Randinschrift
ist aber weit kunstvoller als die gemalte auf dem Wandbilde. Beide Kunstdenkmäler

sind Zeugen von der hohen Kultur eines Zeitalters, dessen Glanz ihr
späterer Niedergang nie völlig zu verdunkeln vermochte und die auch im Zürichgau
Werke schuf, die solchen an geistlichen und weltlichen Fürstenhöfen als Pflegestätten

des höchsten literarischen und künstlerischen Schaffens nicht nachstanden.
Was in Konstanz an profanen Malereien aus dem 13. und 14. Jahrhundert

erhalten blieb, übertrifft nicht, was zu gleicher Zeit an solchen in Zürich
entstand. Von den hohen literarischen Interessen der oberen Gesellschaftskreise dieser
Stadt zeugt aber ganz besonders die Manessische Liederhandschrift, welche nach

91) K.Escher. A. S. A. 1933, S. 178 f. und 251 f. — K. Frei. Jahresbericht des Schweiz.
Landesmuseums 1933, S. 55 f.

92) Mitt. d. Antiquar. Gesellschaft Zürich. Bd. XXIV, Heft 6, S. 270 ff., Taf. II, VI,
VII, VIII. — K.Escher. Wand- und Deckenmalerei, a.a.O., S. 43 f.

W) H. Zeller-Werdmüller. Das Grabmal Ulrichs I. von Regensberg. A. S. A., Bd. IV, 1903,
S. 294 ff., Taf. XVI. — J. Futterer. Got. Bildwerke d. deutschen Schweiz, S. 191/92, Abb. 220.

136



neuesten und wohl endgültigen Forschungsergebnissen um und nach der Mitte
des 14. Jahrhunderts in ihren Mauern geschrieben und bebildert wurde, wie
wahrscheinlich sogar auch die beiden älteren nach ihren späteren Aufbewahrungsorten
als „Heidelberger" und „Weingartner" zubenannten Handschriften. Denn hier
hatte sich um die beiden Rüdiger Manesse, Vater und Sohn, und des letztern
Bruder Johannes, Chorherr und Custos am Großmünster, ein Kreis eifriger Sammler

der älteren und zeitgenössischen Minnelieder gebildet, die dafür der Sänger
Hadlaub im Liede pries. Den damaligen zahlreichen Gruppen ostschweizerischer
höfischer Modedichter gehörte auch Graf Kraft 11. von Toggenburg (fn. 1261)

an94). Er steuerte zu dieser Sammlung sieben Minnelieder bei, welche die
Liebesbeteuerungen an seine Dame in anmutige Naturschilderungen einkleiden, von ihr
aber nicht erhört wurden, trotzdem er versichert:

„Got weiz wol daz ich staete (in Treue fest) bin
und iemer staete wesen wil
an der minneclichen frouwen reine"95).

Während Kraft II. von Toggenburg zu den frühesten Vertretern des Minnesanges

zählt, gehört Albrecht, der Marschall von Rapperswil, zu

ihren spätesten. Er erscheint noch 1312 in einer Urkunde96). Da Graf Rudolf II.
von Rapperswil als letzter schon 1283 starb, muß sein Marschall Albrecht seine

drei Lieder schon vor dieser Zeit gedichtet haben. Im reichen Kranze der erhalten

gebliebenen gehören sie zu den originellem97). Die Manessische Handschrift
stellt ihn als tjostierenden Kämpfer dar. Er scheint demnach ein ritterlicher Herr

gewesen zu sein, doch kennt man sein Geschlecht nicht. Im Wappen führt er eine

weiße Rose mit grünem Stiel, aber im schwarzen Feld, dazu eine eigene Helmzier.
In einem ähnlichen Kreise, wie dem um die Manessen, entstand wohl auch

um 1340 auf langem Pergamentstreifen die als „Zürcher-Wappenrolle" bekannte,

große Sammlung von Wappen adeliger Geschlechter, nachdem Conrad von Mure,
der Freund des Grafen Rudolf von Habsburg, Chorherr und Kantor am

Großmünster, schon zwischen 1242 und 1249 in einem lateinischen Lehrgedicht die

Wappenbilder zahlreicher edler Geschlechter poesielos besungen hatte (S. 128).
Wo aber die Bildkunst Werke auf so hoher Stufe, wie in der Manessischen

Liedersammlung schaffen konnte, da liegt es nahe, auch die Vorstufe dazu, wie sie uns
im Stifterbilde der Johanniter-Kapelle zu Bubikon entgegentritt, am gleichen Orte

zu suchen. Denn obgleich es damals zur Erlernung der Malerei noch keine orts-

gebundenen Kunstschulen gab, sondern nur Werkstätten, und die Kunst darum

mit Meister und Gesellen dahin wanderte, wohin diese gerufen wurden oder

freiwillig zogen, so blühte sie doch zweifellos'da am schönsten, wo sie die
verständnisvollste und eifrigste Pflege fand.

91) K. Bartsch. Schweiz. Minnesänger, S. LV.
M) K.Bartsch a.a.O., S. 76, 11—13.

96) K.Bartsch, a.a.O., S. CCVII.
9T) K. Bartsch, a. a. O., S. 381 ff.

137



Nach dem Namen des Meisters zu forschen, wäre aussichtslos. Denn selbst
wenn in den Akten der Konstanzer und Zürcher Archive Namen von Malern aus
dieser Zeit erhalten geblieben wären, was leider nicht zutrifft, so hätte die

Zuweisung an einen bestimmten zufolge des Fehlens von sicherem Vergleichsmaterial

wenig wissenschaftlichen Wert. Auf alle Fälle war er ein bedeutender
Künstler. Freuen wir uns darum, daß ein gütiges Geschick uns wenigstens eines
seiner Werke, wenn leider auch nur als Fragment, erhalten hat.

d) Die andern Wandgemälde in der Kapelle

1. Die Malereien in der Vorhalle.
Einige Zeit nach dem Stifterbilde dürften die beiden doppelten Figurenreihen

an der äußern Westwand der Kapelle gemalt worden sein. Sie erhielten noch vor
Schluß des 13. Jahrhunderts durch die Erbauung der Vorhalle (S. 85) einen Schutz

gegen Wind und Wetter und blieben trotz der späteren brutalen Behandlung auch

dieses Raumes wenigstens in größeren Fragmenten erhalten. Die obere Reihe
auf der linken Seite des Portales führt uns in ihrer rechten Hälfte bis zur
vorstehenden Blendwand einen feierlichen, eng aufgeschlossenen Zug von Männern

vor, welche durch Nimben (Heiligenscheine) in wenigstens drei verschiedenen

Farben ausgezeichnet werden (Taf. XV). Seine heute verdorbene Spitze
reichte ursprünglich bis zum seitlichen Steingewände des Portales, die erhalten

gebliebene beginnt mit einem jugendlichen, vornehmen Manne. Er trägt eine Art
Mütze auf dem Lockenhaar, wie sie die Mode im 13. Jahrhundert in mannigfachen

Formen schuf98), während der Zuschnitt der Gewänder ihr weniger
unterlag. Sein vornehmes Kleid läßt auf einen Adeligen, vielleicht sogar auf einen

Fürsten, schließen. Es besteht in einem langen, in Falten herabwallenden Mantel
und einem bis über die Kniee reichenden glatten Rock mit breiter Borde, unter
dem das Hemd bis über die Fußknöchel sichtbar wird. Ihm folgt ein bärtiger
Bischof im Ornate, mit einer Inful in der frühen, niederen Form. Um den Hals

wird das weiße Humerale (amictus) sichtbar. Auf der dunkelfarbigen Dalmatika

liegt das helle Band der Stola, das über die faltige Tuniceila beinahe bis zu deren

breiter Randborde herabreicht, unter der die Alba nur die Spitzen der Schuhe

sehen läßt. Im rechten Arme trägt er einen Rodel oder ein Buch. In dieser Figur
dürfte der hl. Augustinus (f 430), der große Kirchenlehrer und Gründer des

Augustinerordens, dargestellt sein, nach dessen Regel die Johanniter ihre eigene

aufbauten, was vielleicht der Rodel oder das Buch andeuten soll. Darauf folgt
ein eigenartiges Paar in leichtfaltigen, hellen Gewändern, denen schwarze, schmal-

armige, zweispitzige Kreuze in den Formen des früheren Mittelalters aufgeheftet
sind, die beinahe aufdringlich wirken. Sie könnten darum ihre Träger als

Johanniter kennzeichnen. Der vordere ist tonsiert und dürfte darum einen Johanniter-
Priester darstellen, der hintere jugendliche trägt auf den Locken eine Mütze und

¦¦>*) A. Schultz. Das höfische Leben, a. a. O., Bd. I, S. 234, Abb. 68.

138



um seine Schultern hängt ein Mantel mit reicher Borde. Er zupft die Saiten einer
Rotte und soll vielleicht einen jungen Johanniter-Ritter darstellen. Jedenfalls
dürfen uns die Nimben oder Heiligenscheine nicht zu der Ansicht verleiten, wir
hätten hier eine Schar von kanonisierten Heiligen vor uns. Nimben wurden
in der Kunst anfänglich nur zur Kennzeichnung von Gott Vater, Christus, Maria
und der Engel verwendet, erst nach und nach auch für biblische Personen und
schließlich auch für die von den Päpsten heilig gesprochenen und von der Kirche
kanonisierten Märtyrer und Bekenner, doch ohne daß es für ihre Verwendung
bestimmte kirchliche Vorschriften gab99). Auch hier wollen sie nur die beim

Jüngsten Gerichte Erlösten als die Seligen darstellen im Gegensatze zu den
Verdammten auf dem Gegenbilde. Diesem Paare folgt ein tonsierter Abt im schwarzen

Ordenskleide, den der einfache Hirtenstab, das Pedum, als solchen kennzeichnet.

Hinter ihm steht wieder ein Mönch in einem Rocke aus grobem Stoffe über dem

Hemde, die Lenden mit einem Stricke umgürtet und barfuß. Er hebt seine Hände

empor, wie der heilige Franziskus von Assisi zum Empfange der Wundmale Christi.
Wir glauben darum, in ihm den Gründer des Franziskanerordens, der 1223 vom
Papste Honorius III. die Bestätigung erhielt, selbst zu erkennen. Nach seinem

Tode im Jahre 1226 und seiner Heiligsprechung 1228, verbreiteten sich seine

Anhänger rasch über die Lande, und ihre Klöster genossen hohes Ansehen. Der heilige
Franz verdeckt zum Teil einen jungen Mann, der auf dem Kopfe ein Schappel trägt,
das zu jener Zeit auch ein beliebter Haarschmuck junger Herren war. Er wandert

an einem langen Stabe, wie ihn die Jakobspilger nach dem Vorbilde ihres Pa-

trones, des Apostels Jakobus d. ä., benutzten, namentlich wenn sie nach dem

Kloster San Jago da Compostela zu dessen Grabe wallfahrteten. Aber eine

Pilgergestalt in der üblichen Darstellung ist der Jüngling nicht.

Die oberen Hälften der nachfolgenden Figuren sind gänzlich zerstört. Die

Blicke aller erhaltenen richten sich nach dem Oberteile des Portales, wo
wahrscheinlich im oder über dem Tympanon ein jetzt nicht mehr vorhandenes Brustbild

von Gott Vater oder von Christus gemalt war, dem die drei vordersten mit
erhobener Hand ihren Dank für die Erlösung besonders eifrig vorzutragen
scheinen. Die Inschrift im Rahmen über dieser Gruppe, soweit sie noch

vorhanden ist, lautet:

icti munera pr cr abit-hic-Deus-omni...
Die Lettern sind sorgfältiger und formschöner gemalt als auf dem Stifterbilde
und weisen die Malerei einer etwas späteren Zeit zu.

Von der unteren Figurenreihe blieb nur das Bruststück einer Figur, die ihren

Kopf in den Händen trägt, erhalten. Sie könnte den hl. Felix oder den hl. Dionysius,

Bischof von Paris, dargestellt haben, vielleicht aber eher Sanct Felixens

Schwester, die hl. Regula, die in Zürich den Märtyrertod erlitt. Ein rückwärts

schauender Kopf gehört sicher einer hl. Frau an, die aus der Hand einer zweiten

W) Jos. Sauer. Symbolik des Kirchengebäudes und seiner Ausstattung in der Auffassung
des Mittelalters. Freiburg i. Br. 1924, S. 231 ff.

139



eine Gabe in Empfang zu nehmen scheint. Vielleicht stellt diese Figurenreihe,
im Gegensatze zu der darüber, einen Zug seliger Frauen dar.

In beiden Reihen zusammen dürften wahrscheinlich die beim Jüngsten
Gerichte ausgeschiedenen Seligen, glücklich über ihre Erlösung, in feierlichem Zuge
dafür Gott ihre Dankesbezeugungen (munera) darbringen.

Ganz anderer Art ist das Gegenstück auf der Wand jenseits des Portales
(Taf. XV). Auch dieses ist leider zum größten Teile zerstört, doch lassen die
erhaltenen Reste noch deutlich erkennen, daß hier eine kleinere Gruppe von Männern

und Frauen dargestellt war, alle mit gefesselten Händen und mit einem
laufenden Strick um die Hälse zusammengebunden. Es sind die Verdammten.
Die drei ersten erheben ihren Blick bittend zu der gleichen zerstörten Figur
empor, wie die Seligen auf der Gegenseite. Der linke Teil des Bildes gegen das

Portal fehlt ganz. Der erhaltene besteht aus drei Männern, einem alten,
bärtigen vorne, einem jüngeren dahinter und einem dritten, den sie bis auf einen Teil
des Kopfes verdecken. Deutlich erkennbar ist dagegen eine vornehme Frau mit
dem „Gebende" um den Kopf, das sie als solche kennzeichnet, und einem Schap-

pel darauf, wie solche in mannigfaltiger Ausführung seit dem 13. Jahrhundert
von Frauen und Jungfrauen getragen wurden und bei diesen auf dem Lande in

den Volkstrachten weiter leben, an manchen Orten sogar bis in unsere Zeit,
besonders als Brautkronen und als Kränzlein, die in den katholischen Gegenden
die Kinder bei kirchlichen Feiern tragen. An die Frau ist ein Mann gebunden mit
häßlichem, frechem Gesichtsausdruck, wahrscheinlich ein verstockter Sünder, und

als Letzter folgt ein alter, bärtiger Mann, der sich eines der geschwänzten, eber-

köpfigen Geschöpfe zu erwehren sucht, das nach seinen Augen greift. Diese

Darstellung ist von ganz besonderem Interesse. Denn während die gefangenen
Menschen längs einer Mauer dahin zu schreiten scheinen, rasen die Teufel in wilder
Jagd aus einem Gebäude, der Burg des Höllenfürsten Luzifer, heraus. Diese wird
hier nur durch balkenartige Streifen dargestellt, die vielleicht einen Turm
andeuten wollen 10°).

Schon im Mittelalter waren Darstellungen dieser Art seltener als die
typischen des jüngsten Gerichtes, auf denen die Erlösten von den Engeln nach dem

Himmel geleitet oder sogar getragen, die Verdammten dagegen von den Teufeln
als den Gehilfen des Luzifer gemartert und nach dem weiten, offenen Rachen des

Leviatan geschleppt oder in das Fegfeuer, das Purgatorium, geworfen werden.

Die durch die Lüfte rasende wilde Jagd geschwänzter Teufel mit Eberköpfen,
Drachenflügeln und Klauen findet ihre phantasievollste und figurenreichste
Darstellung in einer der 96 Zeichnungen des Malers Sandro Botticelli (1444—1510)
zum Inferno (XVII) in Dantes Divina Commedia, wo sie in dieser Art über die

Auferstandenen dahinrasen, um sich ihre Opfer zu holen. Die Erinnerung an

solche Darstellungen lebt noch bei dem gelehrten Luzerner Stadtschreiber
Renward Cysat in der zweiten Hälfte des 16. Jahrhunderts in den Anweisungen für

w») W. Molsdorf. Christliche Symbolik d. mittelalt. Kunst, a.a.O., No. 820, S. 177/78.

No. 844, S. 132. Ober die Darstellung der Teufel vergleiche No. 839—849, S. 128 ff.

140



die Aufführung seiner Volksschauspiele weiter, wonach die Teufel mit wilden,
tierischen Köpfen, Klauen an Händen und Füßen und Schwänzen das
Untermenschliche darstellen sollten, indem sie in seltsamen Sprüngen mit Schreien,
Lärmen und Heulen jede Handlung vor der Hölle, die auf der Bühne gespielt
wurde, übertreibend nachahmten, während die aus der Hölle erlösten Apostel
ein deutsches Benedictus, die „Altväter" lateinische Lobgesänge anstimmten101).
Es bringen demnach auch hier noch, entsprechend den Möglichkeiten und Bedürfnissen

der Schaubühne, beim Jüngsten Gerichte die Teufel durch ihr rohes Ge-
bahren gegen die Verdammten ihre Schadenfreude, die Erlösten dagegen ihre
Dankbarkeit durch würdevolles Benehmen zum Ausdrucke.

Beide Seiten zusammen stellten darum wahrscheinlich ein Jüngstes Gericht
dar, dem das Mittelstück mit Christus als Weltenrichter heute fehlt. Den

Zeitgenossen führten diese beiden Bilderreihen schon vor dem Betreten des

Gotteshauses das Glück vor, dessen sich die Guten am Tage des Gerichtes, dem

„dies irae", erfreuen werden, und die schrecklichen Qualen, welche den Bösen

dann bevorstehen. Vielleicht gab der Brudermord von 1226 im Hause des Grafen

von Toggenburg zu dieser Wanddekoration die Veranlassung, doch war ihre
Wirkung nicht stark genug, um auch fernerhin Gewalttätigkeiten in dieser Familie zu

verhindern, was der gewaltsame Tod des Grafen Kraft I. zwischen 1249—1253

zeigte102), unter dessen Eindruck der Großprior des Ordens und Komtur zu

Bubikon, Heinrich von Toggenburg (1256—1274, S. 31) sie vermutlich um 1256

malen ließ.

2. Die Wandmalereien im Kapellenschiffe.
Die Untersuchung der Wände im Kapellenschiffe anläßlich ihrer letzten

Restaurierung zeigte, daß in ältester Zeit außer dem Stifterbilde weitere Malereien

fehlten. Dagegen förderte man bei der Entfernung der Tünche als unterste

Schicht einen bräunlichen Anstrich zutage, ähnlich dem der Außenwände, jedoch

mit rechteckigen, aufgemalten Steinfugen in dunklerer Farbe. Schon seit der

ersten Hälfte des 14. Jahrhunderts füllten sich die Wände, mit Ausnahme der

Westwand, mit einem Bilderreichtum bis hinauf zur Scheitelhöhe der kleinen

rundbogigen Oberfenster. Es ist bedauerlich, daß er nur in wenigen
Fragmenten erhalten blieb. Veranlassung zu seiner Zerstörung gab, wie schon

berichtet wurde, nicht nur die Einziehung eines Zwischenbodens, sondern namentlich

die Verwendung der dadurch entstandenen Räume im Erdgeschoß als Wagenschopf,

schließlich sogar zum Einbau von Schweineställen, und jener darüber

zu Getreideschütten. Süd- und Nordwand wiesen wahrscheinlich einen

Bilderschmuck auf, der nicht nur reich nach Inhalt, sondern nach dessen Komposition

z. T. ganz einzigartig war. Vermutlich zogen sich, etwas über der Höhe der

Deckplatten in den Wandnischen, je zwei breite Streifen mit figürlichen Dar-

101

102
Eugen Müller. Schweizer Theatergeschichte, 1944, S. 110.

Christian Kuchimeister. Nüwe Casus Monasterii sancti Galli. St. Gallische Geschichts-

quellen V. 1881, S. 70 f.

141



Stellungen den beiden Wänden entlang, der untere, wie üblich, mit in Rechtecke
abgeteilten, gerahmten Bildern, der obere, wenigstens stellenweise, im Wechsel
mit aneinander gereihten Einzelfiguren, ähnlich denen in der Vorhalle. Darüber
lösten sich diese Malereien in Architektur und Ornamentik auf, wo vielleicht
noch einzelne weitere Figuren erschienen. Leider aber geben uns die wenigen
verblaßten Fragmente davon keine klare Vorstellung mehr. Nur das Bild über
der später in die Nordwand eingebrochenen Türe nach dem Friedhofe, die dessen
untern Teil zerstörte, ist im obern noch erkennbar. Es wird von einem
Architekturrahmen mit seitlichen Türmen umschlossen, die vielleicht eine Stadt darstellen
sollten und gewährt den Einblick in den Raum eines Hauses. Rechts wendet sich
darin eine stehende Frau nach einer Wiege zu ihren Füßen, über der ein
herabschwebender Engel ein Rauchfaß schwingt und ein zweiter links daneben kniet.
Auch wollen Beschauer ein Kindlein in den Armen der Frau sehen. Ein weiteres
Rauchfaß hängt von einem Turme hinter dieser Darstellung herab bis zur Kopfhöhe
der Frau. Von ihr links abgerückt erkennt man zwei Männerfiguren. Wenn wir in
der Frau die hl. Elisabeth als Mutter Johannes d. T. erblicken, dann würde einer
dieser Männer ihr Gemahl, der Priester Zacharias, sein und die Architekturen und

Weihrauchgefäße könnten sich auf einen Tempel als dessen Wirkungsstätte
beziehen. Es ist auch nicht ausgeschlossen, daß die ganze übrige Wandfläche einst
Szenen darstellte, die zu dem Leben der Eltern und des Kindes in Beziehung
standen, da Johannes d. T. Patron der Johanniter war. Links seitwärts gegen das

Kapellenportal erkennt man auf dem oberen Figurenstreifen noch die kleine Figur
eines Mannes, der über eine Treppe herabgestürzt worden zu sein scheint. Die
romanische Wandnische rechts neben der Türe (S. 110) wurde wahrscheinlich erst
nach der Erstellung des Bildes ausgebrochen, und im 15. Jahrhundert malte man
ohne Bedenken das zum hl. Grabe gehörende Bildwerk darüber (S. 111).

Noch schlimmer ist es um den Bildschmuck auf der Südwand bestellt, dessen

erhaltene Spuren beweisen, daß sie in gleichem Umfange bemalt war. Deutlich
erhalten blieb nur der große Wappenschild der Grafen von Heiligenberg. Er

zeigt in weiß einen schwarzen Zackenschrägbalken (Taf. XIII). Nachdem im Jahre

1277 Graf Hugo I. von Werdenberg (S. 34) von dem Grafen Berchtold III. von

Heiligenberg, Bischof zu Chur, mit dem dieses Geschlecht 1298 ausstarb, seine

Grafschaft und die Burg Heiligenberg gekauft hatte, führte auch er zuweilen das

Heiligenbergwappen neben oder mit dem eigenen, da seine Schwester Hedwig
mit des Bischofs Berchtold gleichnamigem Vater, Berchtold IL, vermählt

gewesen war103). Das Wappen an der Kapellenwand dürfte darum andeuten, daß

der Komtur Hugo I. in Bubikon, als Graf von Werdenberg III., die Malereien
ausführen ließ, wahrscheinlich im Zusammenhange mit den Erweiterungsbauten der

Kommende (S. 84), d.h. während der ersten drei Jahrzehnte des 14. Jahrhunderts.

llia) W. Merz u. F. Hegi. Die Zürcher Wappenrolle, S. 22, No. 38, Taf. Ill, No. 38.

Genealogisches Handbuch z. Schweiz. Gesch., Bd. I, Stammtafel XXI, 5 u. S. 195, 5. Die

frühesten Familienbeziehungen im Hause der Grafen von Werdenberg sind noch nicht sicher

festgestellt.

142



In den Malereien auf den beiden Seitenwänden aber erschöpfte sich der
künstlerische Schmuck der Kapelle nicht. Nachdem man den Chorbogen schon vor
Schluß des 13. Jahrhunderts, d. h. unter Komtur Heinrich von Lichtensteig (f 1297)
größtenteils zugemauert hatte (S. 102), wurde auch die neue Wandfläche unter
dem Stifterbilde bemalt, sogar schon vor den Seitenwänden, doch nicht auf
einmal und darum weder nach einem bestimmten Plane für einen zusammenhängenden

Bildinhalt, noch in gleichen Größenformaten der Darstellungen. Links
oben neben dem Türgewände nach dem Chörlein stellen drei aneinandergereihte,
aber einzeln gerahmte Bilder von ungleicher Breite die drei ersten der sogenannten

„sieben Freuden der Jungfrau Maria" dar: die Verkündigung, die Heimsuchung
und die Geburt Christi. Zufolge ihres Standortes unter dem später eingezogenen
Zwischenboden sind sie zwar stark verblichen, aber nicht zerstört (Taf. XVI).
Die Figuren zeigen in Haltung und Bewegung noch die vornehme Ruhe des 13.

Jahrhunderts, „diu maze" der höfischen Erziehung, und in den Formen die
vornehme Schlankheit der Personen, wie den schönen Linienfluß ihrer Gewänder
zufolge der damaligen höfischen Trachten. Die Verkündigung stellt die Jungfrau

Maria und den ihr die frohe Botschaft von ihrer Bestimmung überbringenden
Engel Gabriel in ruhiger Haltung einander gegenüber dar. Bei ersterer wird die

freudige Überraschung nur angedeutet durch die leicht erhobene linke Hand. Vor
ihr steht als Symbol ihrer Keuschheit eine hohe stilisierte Lilie in einer schön

geformten Vase. Der Engel, welcher seine Botschaft mit der erhobenen Rechten

begleitet, hält in der Linken das lange, schmale, gegen den Boden herabfallende

Band, auf dem sie geschrieben stand. Die Heimsuchung stellt Elisabeth,
die Gattin des Zacharias, dar, wie sie die zu ihr ins Gebirge nach einer Stadt

Judas gewanderte Maria mit offenen Armen empfängt (Luk. I, 39 f). Beider Frauen

Gewänder wallen in langen Falten zu Boden herab, um nach höfischer Sitte selbst

die Füße zu bedecken. Damit diese schmale Gruppe zu besserer Geltung gelange,

gesellte ihr der Maler die bekrönte hl. Catharina von Alexandrien bei, die in

ihrer Rechten ein kleines Rad als Symbol ihres Martyriums hält. Ihren Kultus
brachten die Kreuzzüge nach dem Abendlande, wo er sich rasch verbreitete, da

die Heilige auch als Patronin der Gelehrsamkeit verehrt wurde. Vielleicht war
ihr darum auch einer der beiden neuen Altäre an der Chorwand geweiht, über

die wir leider keine Überlieferungen besitzen. Die Geburt Christi stellt die

Mutter Maria auf dem Lager liegend dar, wie sie in ihrem Schöße das in Windeln

gewickelte Christuskindlein hält, während zu ihren Füßen Joseph sitzt. Über ihrem

Haupte leuchtet der große Stern von Bethlehem, das Kindlein aber verschwindet
beinahe neben den großen Köpfen von Ochse und Esel über ihm. Es sind die

Sinnbilder des Juden- und des Heidentums, besonders aber die Zeugen für die

Erfüllung der Weissagungen der Propheten Jesaia (1,3) und Habakuk (111,2

nach der Septuaginta) auf das Erscheinen des Heilandes104). Ungefähr in der

Mitte unter diesen Bildern wird der Tod der Maria in einem Breitbilde dar-

1,u) F. A. v. Lehner. Die Marienverehrung in den ersten Jahrhunderten. Stuttgart, 1886,

S. 240.

143



gestellt. Auch hier beschränkt sich der Maler wieder auf das Wesentliche. Auf
dem Sterbelager liegt die Greisin in ihrem Hause am Berge Sion, umgeben von
den auf ihren Wunsch von überall her herbeigeeilten Aposteln. Mitten unter ihnen
breitet Christus, gekennzeichnet durch den Kreuznimbus, über sie die Arme, indem
er sie auffordert, sich neben ihn auf seinen Thron zu setzen, worauf die Seele
ohne Schmerz aus ihrem Leibe in seine Arme geschwebt sein soll105). Noch fehlt
auf dem Bilde jede Andeutung eines Raumes, der die späteren Darstellungen so
stark verweltlicht, ebenso wie die der kirchlichen Zeremonien, welche den Ernst
des Sterbens nur beeinträchtigen. Eigentümlicherweise wird diese Bilderfolge
auf der jenseitigen Wandfläche des Choreinganges nicht fortgesetzt, sondern an
ihre Stelle tritt die große Darstellung eines sogenannten Gnadenstuhles
als Hochbild größeren Formates (Taf. XVI). Diese wurde wahrscheinlich aus
Frankreich übernommen. Der Gnadenstuhl sollte das Geheimnis der göttlichen
Dreifaltigkeit zum Ausdruck bringen. Sein Aufkommen kann seit dem 12.

Jahrhundert nachgewiesen werden. Er stellt Gott Vater auf dem Throne sitzend dar,
der vor sich im Schöße das Kreuz mit dem daran genagelten Sohne hält. Leider
blieben von dem Vater nur die Konturen des gescheitelten Hauptes mit dem
Kreuznimbus dahinter, sowie einige Falten seines Mantels erhalten, von dem Sohne

nur Haar und Nimbus und tief darunter die beiden nebeneinander an den Kreuzesstamm

genagelten Füße, sowie der Querbalken des Kreuzes. Von der Taube, die
senkrecht auf sein Haupt herab fliegt, blieb nur der leere, weiße Raum auf dem

dunkeln Rocke Gott Vaters, vom Throne die hellen Stellen der beiden hohen

Lehnen auf der dunkeln Rückwand des Bildes übrig.
Nach den Malereien auf den beiden Seitenwänden der Kapelle entstanden

vermutlich unter dem Komtur Hugo II. von Werdenberg (1357—1363) zwei Bilder-
reihen aus der Leidensgeschichte des Herrn in kleineren Formaten unter der
Inschrift des Stifterbildes auf der Fläche der alten Chorwand, von denen nur kleine

Fragmente erhalten blieben. Das obere zeigt den mit erhobenen Armen im
Gebete knieenden Heiland im Garten Gethsemane. Sein gelocktes Haar
umrahmt ein Kreuznimbus. Neben ihm schlafen zwei Jünger. Des einen Haupt
ruht auf den über den Knieen gekreuzten Armen, während der andere hinter ihm

es auf seine Hand stützt. Das noch kleinere Fragment von einer Dornenkrönung

zeigt nur noch den Kopf des sitzenden Heilandes und einen Teil seines

Oberkörpers. Zwei Schergen drücken ihm mit einer Stange die Dornenkrone so

gewaltsam auf das Haupt, daß auf der Stirne Bluttropfen erscheinen, doch sind

nur noch von dem Schergen links die beiden Hände erhalten, mit denen er die

Stange umfaßte, sowie kleine Teile des Körpers (Taf. XVI). Da gleiche Darstellungen

aus dem H.Jahrhundert sich aber noch zahlreich vorfinden, kann man

sich von dieser mühelos eine Vorstellung machen. Eine aus ungefähr gleicher

Zeit befindet sich in der Kapelle von Ober-Stammheim 10G). Oft wurden diesen

w6) M. Liefmann. Kunst und Heilige. Jena, 1912, S. 195/96.

106) Mitt. der Antiquar. Gesellschaft Zürich, Bd. XXIV, S. 266 u. Taf. V.

144



Passionsdarstellungen solche aus der Jugend Christi gegenübergestellt. Auf der
Chorwand in Bubikon trifft das nicht zu, denn die erhaltenen Mariendarstellungen
sind älter und ganz anderer Art.

Der Bemal ung des hl. Grabes gedachten wir schon oben (S. 111).
Sie entstand in der ersten Hälfte des 15. Jahrhunderts infolge der Verbreitung

des hl. Grabkultes und steht künstlerisch den altern Wandbildern nach.

Leider blieb auch sie nur fragmentarisch erhalten. Auf der Rückwand der
Nische ist die Auferstehung Christi dargestellt. Neben der schweren, geborstenen
Deckplatte des Sarkophages entsteigt ihm der auferstandene Christus mit der
Siegesfahne, heute leider kaum mehr erkennbar. Davor liegen zwei der Wache
haltenden Krieger, der eine im Plattenharnisch mit einer Schaller als
Kopfbedeckung. Daß der andere auch eine Eisenrüstung unter dem blauen Waffenrocke
trägt, verraten seine Eisenhandschuhe. Den Helm dagegen ersetzt eine braune

Lederkappe. Beide scheinen mit Halbarten bewaffnet zu sein, worauf nur noch

die langen Stiele deuten. An den Seitenwänden der Nische kniet je ein großer
Engel, dessen Flügel bis in den flachen Nischenbogen hinein ragen. Auf der
Wand rechts neben der Wandnische kniet ein Heiliger mit Nimbus im Gebete,
wahrscheinlich der Patron des Stifters dieser Malerei, während dieser selbst in

kleinerer Ausführung rechts unter ihm in gleicher Haltung dargestellt ist. Sein

Wappen hängt über ihm, doch läßt sich dessen Schildbild leider nicht mehr
erkennen. Ein breites rotes Gesimse, an dem zu beiden Seiten des Scheitels des

Nischenbogens je drei leere Schildchen hängen, schloß die Grabmalmalerei ab

von dem alten Wandbilde, über das sie rücksichtslos gemalt wurde. Die Stirnseite
der Nischenplatte belebt ein kunstloses Zickzackornament, das dem im Rahmen

des Stifterbildes nachgeahmt ist.

Auch die Nische in der Südwand erhielt auf der rechten Seite einen
malerischen Schmuck in einem breiten, ebenfalls über das alte Wandbild gemalten

Streifen, auf dem eine Reihe im Gebete knieender Komture mit langen Barten auf

spätgotischen Konsolen dargestellt werden, von denen die vier zunächst der Nische

erhalten blieben (Taf. XVII). Jedem ist sein Wappen vorangestellt. Sie waren, das

erste ausgenommen, mit dem des Ordens gevierteilt. Sicher erkennen läßt sich

noch das dritte, welches dem Großprior Graf Friedrich von Zollern angehört,
der 1368 69 auch als Komtur in Bubikon erscheint (S. 39). Das folgende blieb
ebenfalls erhalten und zeigt als Schildbild im Familienwappen ein tierartiges
Wesen (Steinbock?). Wenn dieser Streifen fortlaufend die Komture darstellte,

von denen nur die vier zunächst der Wandnische erhalten blieben, dann

würde das Wappen dem Werner Schürer (1372—1382, S. 39) angehört haben.

Das trifft aber nicht zu, da dessen erhaltenes Siegel einen großen Stern

aufweist107). Zu den im Fuße der Nische geborgenen Gebeinen (S. 104) dürften sie

auch kaum in Beziehung stehen, da Graf Friedrich von Zollern auf Rhodus starb

(S. 39) und nicht überliefert wird, daß seine Gebeine nach Bubikon überführt

') Zeller-Werdmüller. Bubikon, a. a. O., Taf. IV, 9.

145



wurden. Die Schildformen weisen als Herstellungszeit dieser Malerei in die zweite
Hälfte des 15. Jahrhunderts.

Der Verlust der Wandmalereien ist umso bedauerlicher, als sie zufolge ihrer

Vielseitigkeit und der teilweisen Eigenart ihrer Motive uns nicht nur sehr wertvolle

Beiträge zur Geschichte dieser Kunstbetätigung während des 13. und 14.

Jahrhunderts in der Schweiz, sondern auch zur Ikonographie liefern würden.
Leider haben auch die Farben, besonders der Purpur, sehr stark gelitten und sich

zum Teil verändert, weshalb der Zustand der Fragmente uns von der einstigen
Schönheit der Originale keine richtige Vorstellung mehr zu vermitteln vermag.

Die Namen der Maler der Wandbilder aus dem 13. und 14. Jahrhundert
werden uns immer unbekannt bleiben. Für die Kenntnis der an andern Orten im
Kanton Zürich erhalten gebliebenen aus diesem Zeiträume, verweisen wir auf

die Übersicht, die uns Walter Hugelshofer in seiner Arbeit: „Die Zürcher
Malerei bis zum Ausgange der Spätgotik" (Mitt. der Antiquarischen Gesellschaft in

Zürich, Bd. XXX, Heft 4 u. 5) bietet, in der aber die seit ihrem Erscheinen im

Jahre 1928 aufgedeckten Malereien fehlen. Die beiden Wandbilder aus dem 15.

Jahrhundert entstanden zu einer Zeit, da die mittelalterliche Kunst sich allmählich
fremden Stilformen zuwandte, weil die einheimischen daseinsmüde geworden
waren. Da aber die ersteren nicht genügend verstanden wurden, um damit die

andern neu zu beleben, brachten sie zunächst nur Verwirrung in die Stilformen,
namentlich in die des Ornamentwerkes, während Figuren und Bilder noch in den

werkstattgewohnten Überlieferungen weiter gemalt wurden. Als sich dann auch

in ihnen eine neue Zeit ankündete, bedurfte man in den reformierten Landen dieser

Kunst nicht mehr, in den katholisch gebliebenen aber fehlte es dafür zunächst

an jungen, künstlerischen Kräften und darum auch an Aufträgen. Umso reicher
und jugendfrischer blühte dafür die Fassadenmalerei der städtischen Gebäude

auf. Wohl bieten uns die Mitgliederverzeichnisse der aufkommenden Lukas-

Bruderschaften, in denen sich die Angehörigen von Handwerken mit künstlerischer

Betätigung andern, zum Teil wissenschaftlichen Berufen beigesellen, auch die
Namen von Malern. Aber nur ausnahmsweise lassen sie sich mit erhaltenen
Arbeiten bekannter Meister in Zusammenhang bringen.

Wenn der Verfasser zum Schlüsse versucht, die Entstehungszeiten der erhaltenen

Fragmente von Wandmalereien näher zu bestimmen, indem er sie den
Amtszeiten der Komture zuweist, bei denen das Verlangen nach solchen zufolge ihrer
Standeszugehörigkeit vorausgesetzt werden darf und unter denen die dazu

notwendigen Geldmittel zur Verfügung gestanden haben dürften, so ist er sich der

Unzulänglichkeit dieser Grundlagen wohl bewußt. Wo aber die schlechte Erhaltung

dieser Malereien eine stilkritische Beurteilung ausschließt, dürften sie immerhin

ein verwendbares Hülfsmittel sein.

Als älteste Wandmalerei entstand um 1220 das Stifterbild über dem

Chorbogen unter dem ersten Meister Burkard (S. 30). Darauf folgte unter dem ersten

Komtur Graf Heinrich von Toggenburg das Jüngste Gericht zu Seiten des

Eingangsportales auf der Ostwand der Vorhalle um die Mitte des 13. Jahr-

146



hunderts (S. 31), diesem die Ma r i e n d a r s t e 11 u n g e n auf der teilweise
zugemauerten Chorwand unter Komtur Heinrich von Lichtensteig im letzten
Viertel des 13. Jahrhunderts (S. 33), ihnen die großen, leider fast
ganz zerstörten Bilder auf der Nord- und der Südwand der Kapelle unter
Komtur Graf Hugo I. von Werdenberg im ersten Viertel des 14.
Jahrhundert s (S. 34), ihnen die Fragmente zweier P as si on s d ars t e 1 lu n g e n

auf der alten Chorwand und des C r u z i f i x u s sowie die Ornamentmalereien
in den Fensternischen im ersten Stockwerke des alten Bruderhauses unter

Graf Hugo II. von Werdenberg 1358—1367 (S. 37), darauf die des hl. Grabes
in der Nordwand der Kapelle unter Graf Hugo von Montfort um 1440 (S. 46)
und zuletzt die der vier Komture neben der Nische in der Südwand unter
Komtur Johann Witt i ch nach 14 5 0.

e) Die ältesten Stifterdarstellungen in der schweizerischen Glasmalerei
und die erhalten gebliebenen Glasgemälde von Johannitern in schwei¬

zerischen Kommenden

In der kirchlichen Glasmalerei findet sich die älteste bekannte Darstellung
eines Stifters in einer Maßwerkfüllung im Kreuzgange des Klosters Wettingen
aus der Zeit um 1256, wo er, wahrscheinlich als Abt, zu Füßen einer thronenden
Madonna kniet108). Ebenso begegnen wir einem im Gebete knieenden Geistlichen,
aber in kleinem Formate, unter dem großen Bilde der hl. Margaretha gegenüber
dem Wappen der Freien von Weißenburg, deren Geschlecht er angehörte, mit
einem Spruchbande über ihm, das ihn als „Johannes, Gründer der Kirche" bezeichnet,

in einem Kirchenfenster zu Blumenstein (Kt. Bern) aus der Zeit um 1300109).

Um diese Zeit entstanden auch die Figurenfenster im Johanniter-Priesterhause
zu Buchsee, auf deren einem erstmals ein Johanniter-Bruder in der
Ordenstracht unter dem kleinen Ordenspatron Johannes d. T. dargestellt
wird, während wahrscheinlich Cuno von Buchsee, der Gründer des Hauses

und Stifter des Fensters, zu Füßen des Ordenspatrons, Johannes des Täufers,

in weltlichem Kleide mit einer Coife oder Gupfe n") auf dem Kopfe als

kleines Figürchen kniet111). Vor dem Jahre 1308 erhielten auch die Oberfenster
im Hochschiffe der Klosterkirche zu Kappel a. A. einen Schmuck mit Glasgemälden.
Auf dem einen kniet ein jugendlicher Ritter, über dem ein Spruchband die Inschrift

trägt: „got hilf her dim diener mir junge waith vo escitibrich", womit

erstmals die Person des Stifters genannt wird"'-'), die wir auf den unglück-

los) H.Lehmann. Das Kloster Wettiugen und seine Glasgemalde. 1926, S. 50 ff., Abs. 11.

— Derselbe. Zur Gesch. d. Glasmalerei in d. Schweiz, bis zum Ende des 14. Jahrh. Mitteilungen

der Antiquar. Gesellschaft Zürich, 1906, Bd. 26, S. 176, Fig. 11.

109) H.Lehmann. Zur Gesch. d. Glasmalerei in d. Schweiz, a.a.O., S. 181, Fig. 17 u.

Taf. I.
110) A.Schultz. Das höfische Leben, Bd. II, Abb. 15.

'") H. Lehmann, a. a. O., Taf. V u. S. 187, Fig. 19.

147



liehen Mitverschworenen bei der Ermordung des Königs Albrecht im Jahre 1308

beziehen dürfen. Zwei Stifternamen führt ein um 1311 gemaltes kleines Glasgemalde

aus dem Kirchlein von Pleif (Kt. Graubünden), zur Zeit im Landesmuseum,
auf. Es stellt zu Seiten des stehenden Kirchenpatrons St. Vincenz den Pfarrer
der Kirche sowie einen Ritter mit Wappenschild und den Inschriften dar:

R[udolfus] rector h/ufu/s ec/clesi/e." und /J/ofa/nes d[ominjus fde/
[BJelmu[njt."', ein Brüderpaar aus dem alten freien Geschlechte der Herren von
Belmont, das schon um die Mitte des 14. Jahrhunderts ausstarb, und dessen

ehemalige Burg über dem Dorfe Surava an der Albulastraße noch heute als restaurierte

Ruine auf einem Felskopfe über weiten Landen thront.

Als Sühne für die Ermordung ihres Gatten gründete die Witwe Albrechts, Elisabeth

von Tyrol, 1310 das Franziskaner-Doppelkloster Königsfelden, dessen Bau ihre
Tochter Agnes, die verwitwete Königin von Ungarn, nach dem Tode der Mutter
seit 1313 weiterführte. Zur Ehrung des Andenkens an die Eltern stifteten zwischen
den Jahren 1313 und 1337 die zahlreichen Söhne mit ihren Gattinnen in die
Chorfenster die prächtige Folge von Glasgemälden, die bis heute zum größten Teile
erhalten blieb. Darauf ließen sich die Stifterpaare jeweilen in der untersten
Felderreihe darstellen mit Spruchbändern, die ihre Namen verzeichneten313).

Älter als alle diese S t i f t e r b i 1 d e r von ganz anderer Artder
Darstellung und in einer andern Technik ausgeführt, ist das
große über dem Chorbogen in der Kapelle des Ritterhauses
Bubikon. Die ersteren sind nur bescheidene Beigaben zu den Bildfenstern, nicht

selbständige Bildnisdarstellungen für sich. Die Stifter erscheinen

darauf ausnahmslos als knieende Beter und verraten wohl durch ihre
Kleidung ihren Stand, aber nicht durch eine auch nur versuchte Portraitähnlichkeit
eine bestimmte Person. Seit dem 14. Jahrhundert kommen solche immer häufiger

vor, sowohl auf Glasgemälden als Wand- und Tafelbildern, besonders auch auf
solchen von Altären, wobei sich mehr und mehr das Bestreben nach einer
Portraitähnlichkeit der Dargestellten zeigt. In der schweizerischen Glasmalerei kann ein

solcher Versuch erstmals auf drei Stifterscheiben von Komturen des Johanniter-
ordens aus dem Ende des 15. und Anfang des 16. Jahrhunderts nachgewiesen
werden, die alle mit dem Ritterhause Bubikon in engeren Beziehungen standen.

Im Jahre 1498 ließ der Obermeister (Großkomtur) des Ordens und gleichzeitige

Komtur der Ritterhäuser Bubikon und Wädenswil, Graf Rudolf von
Werdenberg, (S. 60) den Chor der Dorfkirche zu Bubikon, deren Kollatur
dem Orden zustand, und wo ein geistlicher Ordensbruder als Leutpriester amtete,

neu erbauen 114_). Bei diesem Anlasse stifteten, damaliger Sitte gemäß, nicht nur der

Bauherr, sondern auch der damalige Komtur im Priesterhause Küsnacht und frühere
Konventuale in Bubikon, Andreas Gubelmann, Glasgemälde in die Fenster, wahr-

llL') H. Lehmann, a.a.O., S. 185 86. — Zürcher Taschenbuch, 1894, Titelbild, und
Kunstdenkmäler des Kantons Zürich, Landschaft, Bd. 1.

IU) A. Nüscheler. Die Gotteshäuser der Schweiz. 1864, S. 295.

148



scheinlich jeder ein Paar. Auf dem einen ließen sie sich mit ihrem Wappen, auf
dem andern mit ihrem Schutzpatron resp. ihrer Schutzpatronin darstellen; drei
davon blieben erhalten. Es sind Prachtstücke von ca. 73 cm Höhe und ca. 33 cm

Breite. Graf Rudolf von Werdenberg (Taf. Ill) erscheint darauf im
Ordensornate, nach Vorschrift für die Ritter mit einem Vollbart. Er trägt einen
schwarzen Mantel mit dem aufgehefteten weißen Ordenskreuz auf der linken
Schulter und einen violetten Rock. Im Gebete auf einem Fliesenboden knieend,
werden seine gefalteten Hände von einem Rosenkranze aus 13 massiven, großen
Kugeln und einer mittleren aus Silberfiligran umwunden. Vor ihm steht eine kleine

vierteilige Tartsche, auf der das Wappen des Ordens mit dem seines Geschlechtes,
einer roten Kirchenfahne in Weiß, wechselt. Der tiefblaue Damasthintergrund
hebt sich wirkungsvoll ab von der silbergrauen Steinarchitektur des Rahmens.

Dem würdigen vornehmen alten Herrn sieht man nicht an, daß er in früheren
Jahren sogar Raubritterei trieb (S. 60f.). Das Gegenstück ging verloren. Der

Komt urAndreas G u beimann (Taf. V) stammte wahrscheinlich aus Dürnten,

war von 1487 bis 1494 Conventual und Seelgerätmeister im Ritterhause

Bubikon, darauf bis 1495 Schaffner in dem zu Wädenswil und rückte 1496 zum

Komtur des Priesterhauses Küsnacht auf, wo er bis zu seinem Ableben im Jahre
1519 amtete. Nach Antritt seiner neuen Würde erhielt er als Angehöriger des

Bürgerstandes von dem kaiserlichen Protonotar im Kloster Einsiedeln, Albrecht
von Bonstetten, einen Wappenbrief, den das Zürcher Staatsarchiv aufbewahrt.
Er ist als Priester bartlos dargestellt, im übrigen aber in gleicher Stellung und

Kleidung wie Rudolf von Werdenberg. Statt des Rosenkranzes hält er in den

Händen das rote Käppchen des Priesterkomturs. Über ihm flattert ein Spruchband
mit der Inschrift: „o sancta agatha ora p[ro] me andren gubelman
cothendatori in Küssnach 1498". Vor ihm steht seine kleine Wappentartsche
mit dem Johanniterwäppchen in der rechten oberen Ecke. Der leuchtende rote

Damasthintergrund verleiht, im Gegensatze zu den ruhigen Farbtönen des

Bildwerkes, dem Glasgemälde eine vornehme malerische Wirkung. Auf dem Gegenstücke

steht die h 1. A g a t h a mit der Kerze in der Hand, an die sich der Komtur
mit seiner Bitte als seine Schutzpatronin richtet115).

Eine Folge von großen Kirchenscheiben, aus der 8 erhalten blieben, kam

durch die Vermittlung des bekannten Zürchers Joh. Casp. Lavater an den Fürsten

Leopold Friedlich Franz von Anhalt-Dessau. Sie zierten früher die Fenster der

Kirche in Maur (Kt. Zürich) und wurden vom Fürsten mit vielen andern in
die des gotischen Hauses im Parke des Schlosses zu Wörlitz bei Dessau versetzt.
Um die großen Figuren der einzelnen Apostel flattern Spruchbänder mit den

fortlaufenden Teilabschnitten des Glaubensbekenntnisses. Zu Füßen einiger von ihnen

kniet das kleine Figürchen des betenden Stifters gegenüber seinem Wappen,
zuweilen auch mit dessen Namen zwischen beiden. Leider gingen auf dem Trans-

a*) FI. Lehmann. Lukas Zeiner und die spätgot. Glasmalerei in Zürich. Mitteilungen
der Antiquar. Gesellschaft Zürich, Bd. XXX, Heft 2, S. 38 ff., Taf. VI. -- A.Keller. Neu-
jahrsbl. d. Lesegesellschaft Wädenswil 1931, S. 51 ff. m. Abb.

149



porte manche der von Lavater gesandten Glasgemälde ganz oder teilweise in
Brüche, worauf man sie mit vorhandenen Stücken aus anderen zuweilen unrichtig
ergänzte. Einige dieser Apostelscheiben wurden als Paar gestiftet, so auch die
beiden von dem Komtur Andreas G u b e 1 m a n n. Die noch erhaltene stellt
ihn als knieenden Beter zu Füßen des Apostels Johannes dar, der die Schlange
beschwört, welche aus dem Kelche mit dem vergifteten Weine, den ihm die feindlichen

Götzendiener reichten, herausstieg. Gubelmann trägt auch hier das (rote)
Käppchen des Johanniterpriester-Komturs und sieht dem auf der oben
aufgeführten Bildnisscheibe sehr ähnlich. Der Schulter seines Mantels ist das

achtzackige Johanniterkreuz aufgeheftet. Auf dem Fußstreifen steht: „zu Küsnach
- 1511 -"116). Dies ist nur noch die rechte Hälfte der Inschrift, die linke

mit dem Stifternamen stand auf dem verlorengegangenen Gegenstücke117).
Andreas Gubelmann scheint ein kunstfreundlicher Herr gewesen zu sein.
Aufeiner Wandmalerei in der Kirche zu Seengen ließ er neben seinem Wappen den

hl. Georg zu Pferde im Kampfe mit dem Drachen darstellen118), denn Georg war
der Patron der Johanniter-Ritter, aber auch Patron der Kirche in Küsnacht, in der
im Jahre 1502 „blesi wercher, dischmacher von Basel" eine Holzdecke mit Friesen
in Flachschnitzerei erstellte119).

Im Jahre 1507 wurde auch die K i r c h e in Wald umgebaut, wo das Ritterhaus

Bubikon die Kollatur und die Kastvogtei besaß und wo es demzufolge auch

durch einen Bruder den Kirchendienst ausübte. Laut Verfügung des Rates von
Zürich hatte der Orden damals an den Bau des Chores 275 Pfd. beizusteuern.
Dieser scheint schon vor Vollendung des Kirchenneubaues fertig geworden zu

sein, da die Säckelmeisterrechnungen von Zürich 1507 eine Ausgabe von 26 Pfd.
17 Sch. für die Schenkung eines Standesscheibenpaares verzeichnen. Die damals
in dessen Fenster gestifteten, erhalten gebliebenen Glasgemälde tragen die Jahrzahl

1508. Von diesen kommt hier nur das von dem Oberst meister des
Johanniter ordens Johannes Heggenzi geschenkte Paar in Betracht120)
achtzipfligen weißen Kreuze auf der linken Brustseite. Auf dem Fliesenboden

liegen die Schaller hinter, die Eisenhandschuhe vor seinen Knieen, und neben diesen

116) J. R. Rahn. Die Glasgemalde im gotischen Hause zu Wörlitz. Sonderdruck aus der
Festschrift für Anton Springer. Leipzig 1885, S. 14, No. 8, 9. — H. Lehmann. Lukas Zeiner,
a. a. O., S. 59/60. Photo Landesmuseum, No. 24076.

117) Nach den auf die Glasgemälde verteilten Sätzen des Glaubensbekenntnisses wäre
das Gegenstück zu Johannes das mit dem Apostel Andreas gewesen. Dieser war der
Namenspatron des Komturs, und würde darum sehr gut passen; doch kniet auf diesem
Glasgemälde ein anderer, kleiner, betender Stifter. Nach dem Wappen ihm gegenüber dürfte der
Zürcher Chorherr Jakob Edlibach dargestellt sein. Nun ist der Fuß der Andreasscheibe sichtbar

stark zerstört worden, und es könnten darum aus einer ganz zertrümmerten das Edli-
bach-Wappen und das Stifterbildchen in diese herübergenommen worden sein, wie solche

Versetzungen auf den Wörlitzer Glasgemälden häufig vorkommen (Photo Landesmuseum,
No. 44070). Dann wäre die Andreasscheibe das Gegenstück gewesen und mit dem zerstörten
Scheihenfuße auch der erste Teil der Inschrift verloren gegangen.

118) R. Bosch. Aus der Geschichte der Kirche von Seengen 1927.

i«) Kunstdenkmäler des Kts. Zürich, Landschaft, Bd. 2, S. 370, Anmerkg. 1.

i2») H. Lehmann, Lukas Zeiner, a.a.O., S. 50 ff., Taf. XVIII.

150



(Taf. IV). Es zeigt eine ähnliche Komposition und Größe wie die in Bubikon,
doch sind die beiden Gegenstücke von etwas ungleichen Ausmaßen (72 und 79 cm
Höhe und 29 und 37cm Breite). Auf dem einen kniet der Stifter barhaupt als

Ritter in spätgotischer Rüstung und rotem Waffenrocke darüber und mit dem
steht die viergeteilte Tartsche mit dem Wappen seiner Familie im Wechsel mit
dem des Johanniterordens. Das lange Spruchband, welches über ihm flattert, trägt
die Inschrift: „Her johans hegenzi obrister meister jn tütsche landen S. johäs orden
1508" (Taf. IV). Zwei seitliche (ergänzte) Baumstämmchen, die sich oben in

spätgotisch stilisiertem Laubwerk mit Früchten verschlingen, bilden den Rahmen.
Als Oberstmeister stand Johann Heggenzi von Wasserstelz gleichzeitig den beiden

Johanniterhäusern zu Bubikon und Wädenswil nach dem Tode des Grafen Rudolf
von Werdenberg von 1506 bis zu seinem Tode 1512 als Komtur vor, residierte
aber, wie dieser, im Ordensschlosse zu Heitersheim, von wo er nur nach den

beiden Kommenden kam, wenn wichtige Geschäfte es verlangten, was damals
nicht oft vorkam (S. 63/64). Das Gegenstück stellt Johannes d. T. dar als

seinen Namenspatron und den des Ordens im roten Mantel über dem hellbraunen
Rocke aus Kamelshaaren. Auf seiner vom Mantel verdeckten linken Hand ruht
das Lamm Gottes mit der Siegesfahne, auf das er mit der rechten hinweist. Der
Rahmen entspricht dem des Gegenstückes, der nach diesem ergänzt wurde. Darin
steht die Jahrzahl 1508121).

Von Johannes Heggenzi blieb auch eine etwas spätere runde Wappenscheibe

erhalten, auf der zwei Engel wieder den vierteiligen Wappenschild
halten. Ihren ursprünglichen Standort kennt man nicht, doch stimmt sie auffallend
mit zwei andern überein, die aus der Kirche von Ottenbach (Kt. Zürich) ebenfalls

an das Schweizerische Landesmuseum kamen122).

Alle diese Glasgemälde befanden sich nach ihrer Entfernung vom
Bestimmungsorte in der Sammlung des Zürcher Dichters, Zeichners und Altertumsfreundes

Joh. Martin Usteri, kamen nach dessen Tod (1827) in den Kunsthandel und

wurden 1894 vom Schloß Gröditzberg in Schlesien für das Schweizerische

Landesmuseum zurückerworben123).
Die Stiftungen in die Gotteshäuser Maur und Wald sind Meisterwerke des

Zürcher Glasmalers Lukas (Lux) Zeiner, der mit seiner Werkstatt die

spätgotische Glasmalerei vor ihrem Niedergange nochmals zu einem glänzenden
Aufleuchten brachte. Die fein ausgeführten Köpfe gehören nicht zu den gewohnten

typologischen Darstellungen eines Werkstattbetriebes, sondern sind so

charakteristisch und individuell, wie sie nur ein tüchtiger Tafelmaler zeichnen und ein

geschickter Glasmaler in seine Arbeiten übertragen konnte. Gegen eine natur-

121) H.Lehmann, Lukas Zeiner, a.a.O., Taf. VIII, Abb. 47, 48, S. 51. — A.Keller,
a.a.O., S. 59 ff. m. Abb.

122) H.Lehmann, Lukas Zeiner, a.a.O., S. 54/55. Photo Landesmuseum, No. 7271. Der

Engel rechts ist neu.
12S) Katalog der Ausstellung von Glasgemälden aus dem Nachlasse des Dichters M.

Usteri. Zürich, 1894, No. 1—5 und No. 8.

151



getreue Wiedergabe der beiden Komture v. Werdenberg und Heggenzi könnte ihr
Wohnsitz in Heitersheim sprechen, der ihnen wenig Gelegenheit bot, sich von
einem Meister in Zürich protraitieren zu lassen, und daß man solches damals für
derartige Stifterscheiben auch nicht verlangte. Wie dem sei: „Niemand kann alles
wissen" war schon des Zeitgenossen Niklaus Manuel in Bern Bekenntnis.

Daß die mittelalterliche Plastik sich bestrebte, sowohl zum Schmucke von
Domfassaden als namentlich auf Grabdenkmälern Personen naturgetreu
darzustellen, steht außer Zweifel, es sei hier nur an das Bildnis des Königs Rudolf
von Habsburg im Dome zu Speier erinnert. Aber erst seit dem Anfange des 16.

Jahrhunderts tritt bei uns das bürgerliche Portrait124) als selbständiges
Kunstwerk in Erscheinung, nicht weil den Künstlern die Fähigkeit dazu gefehlt
hätte, sondern weil kein Verlangen nach solchem Bildwerk bestand, da auf
Stifterbildern Wappen und Aufschrift das Bildnis der dargestellten Person ersetzten.

In dem Stifterbilde über dem Chorbogen der Kapelle in Bubikon besitzt unser
Land die ältesten bekannten Familiendarstellungen aus dem

früheren Mittelalter, d.h. aus der Zeit von ca. 1220. Wenn unsere Vermutung
zutrifft, es stellen die Stifterscheiben von Lukas Zeiner die drei Komture portrait-
getreu dar, dann blieben uns in ihnen nicht nur die ältesten bekannten
Bildnisscheiben, sondern sogar die drei ältesten Bildnisse bestimmter
Personen aus dem Ende des 15. und Anfang des 16. Jahrhunderts erhalten.

Aus dem Ende des 15. Jahrhunderts bewahrt die Kirche von
Moosseedorf (Kt. Bern) das volle Wappen aus einer Wappenscheibe des

Albrecht von Nünegg, Komtur zu Buch see, Tobel und Feldkirch,
der diesen Kommenden seit den 1480er Jahren und bis 1496 vorstand, worauf er
nach Rhodus reiste und dort kurz nach seiner Ankunft starb. Es ist eine Arbeit
des Berner Staatsmannes und Glasmalers Urs Werder, der zur Kommende

Buchsee zweifellos in engeren Beziehungen stand, da er in seinem Testamente

in deren Kirche eine Jahrzeit mit Vigilie und Seelmesse für sich, seine Frau und

seine Vorfahren stiftete125). Von einer Standesscheibe von Bern, die der Rat von
Bern zu dieser Zeit in das Gotteshaus schenkte und bei Urs Werder malen ließ,
blieben leider nur der Reichsschild und die beiden Berner Standesschilde

erhalten126).

Unter den großen Wappenscheiben in den Fenstern des Hoc h Schiffes
im Berner Münster befindet sich auch eine des C 1 ä r i (statt Peter) St o 1 z

von Bickelheim, Komtur des Johanniterhauses zu Biberstein aus dem

Anfange des 16. Jahrhunderts. Er stand dieser Kommende während der Jahre

1J1) W. Hugelshofer. Die Zürcher Malerei bis zum Ausgange der Spätgotik. Mitt.
d. Antiquar. Gesellschaft Zürich, Bd. III, Heft 4 u. 5. — Hans Rott. Quellen und Forschungen

zur Oberdeutschen Kunstgeschichte. Textband.
1SÒ) H. Lehmann. Die Glasmalerei in Bern zu Ende des 15. u. Anfang des 16. Jahrh.

A. S. A., Bd. XIV, S. 299. — Thormann u. v. Mülinen. Die Glasgemälde in bernischen Kirchen,
S. 79,4. — Photo Landesmuseum, No. 9031.

126) H. Lehmann, a. a. O., S. 299. — Thormann u. v. Mülinen, a. a.O., S. 61 (28). Photo

Landesmuseum, No. 12214.

152



1503—1520 vor. Wie die andern dort eingesetzten enthält sie nur das Wappen
in einem architektonischen Rahmen127).

Im Jahre 1505 stifteten der Komtur und der Schaffner der Kommende Tobel
im Thurgau je ein Glasgemälde in das Fenster der einen Schrägseite im Chor der
KirchezuAffeltrangen. Das des Komturs stellt vor blauem und schwarzem

Damasthintergrunde das gut stilisierte Wappen des Komturs in einem Rahmen
aus Astsäulen auf grünem Grasboden dar, von denen die rechts 1882 ergänzt
wurde und ebenso der Helm. Im roten Schildfelde stehen drei weiße, nach rechts

aufsteigende Ringe. Die Helmzier bilden zwei unten schwarz, oben weiß geteilte
Hörner über roten Ähren, auf denen sich die drei weißen Ringe wiederholen. Ein
Schildchen zwischen den Hörnern stellt das Johanniterwappen mit durchgehendem,

weißem Kreuz im roten Felde dar. Die alte Inschrift lautet: „Coral vo

schwalbach s. Johannes ordens comentltur zu Tobel vn receptor i
obë tütsch[en] [Landen] 1508." Auf dem Gegenstücke steht der Ordenspatron

Johannes d. T. in einem fast bis zu den Füßen reichenden Rocke aus
Kamelhaaren und einem roten, gotisch drapierten Mantel darüber. Auf der Linken

trägt er das Lämmchen mit der roten Siegesfahne, auf das er mit der Rechten

hinweist. Links zu Füßen steht sein Wappenschildchen, in dessen blauem Schildfelde

ein grünes Kleeblatt aus dem Dreiberg im Schildfuße herauswächst, während

rechts oben ein weißes Kreuzchen angebracht ist. Dem Wäppchen gegenüber

kniet das betende Stifterfigürchen in purpurenem Mantel und Rock. Auf
der linken Brustseite des Mantels ist das Johanniterkreuz aufgeheftet und unter
dem Hals hält ihn eine lang herunter fallende, mehrfach geknüpfte Doppelquaste
zusammen. Gewundene Pfeiler werden mit einem Astbogen als Rahmen verbunden,

der stark restauriert ist. Die Inschrift am Fuße lautet: „Bruder Johans

bann/wart s/. Johans ordens Schaffner zu tobel 15/08/." Die Glasgemälde

sind 89 cm hoch und 39 cm breit128).
Im Jahre 1510 schenkte auch der Komtur Peter von Englisberg zu

Buchsee seine Wappenscheibe indie Kirche von Bremgarten bei Bern,

wo 1306 die Johanniter zu Buchsee von den Freiherren von Bremgarten nach

Zerstörung ihrer Burg durch die Bernerden Grundbesitz mit der Kollatur der Kirche im

Dorfe erworben hatten. Die Scheibe befindet sich zur Zeit im historischen

Museum in Bern und stellt das volle Wappen des Schenkers in einem spätgotischen
Rahmen dar, in dessen Oberstück der kleine Wappenschild des Ordens eingesetzt
ist. Ein Streifen am Fuße trägt die Inschrift: „Fr. Peter vo engelsperg Ko-
medur disz husz 1510" 129).

Eine zweite Wappenscheibe des Peter von Englisberg
befand sich 1936 im Kunsthandel. Sie trägt das Datum 1558. Da P. von Englisberg
am 28. Februar 1545 starb, muß es sich um eine Nachstiftung handeln. Er nennt

'2') H. Lehmann. A. S. A., Bd. XV, 1913, S. 223.

128) J. R. Rahn. Die mittelalt. Architektur u. Kunstdenkm. d. Kantons Thurgau, S. 7/8.

I2]») H. Lehmann. A. S. A., Bd. XV, S. 221/22. — Thormann u. v. Mülinen, a. a. O.,
S. 60. — Meisterwerke d. Schweiz. Glasmalerei, Bl. 19. Photo Landesmuseum 9066.

153



sich darauf Komtur zu Basel. Über dem großen Familienwappen hängt das

kleine des Ordens in der Luft. Nach Komposition und Stilformen dürfte die.

Scheibe eher um 1540 gemalt worden sein. Über einem einfachen Aste, der die
beiden seitlichen Säulen verbindet, ist ein Reiterkampf zwischen geharnischten
Johannitern und Türken, die sich zur Flucht wenden, dargestellt, vielleicht als

Erinnerung an ein Erlebnis aus der Jugendzeit des Komturs auf Rhodus130).
Auch eine Doppel wappenscheibe zweier Angehöriger der Familie

von Breitenlandenberg aus dem Anfange des 16. Jahrhunderts befand
sich 1928 im Kunsthandel. Die beiden Wappenschilder stehen einander gegenüber.
Das vierteilige links zeigt das Wappen von Breitenlandenberg im Wechsel mit
dem des Johanniterordens. Eine Tafel darunter trägt die Inschrift: „Oaberyl/
von der Praytten-Landenberg Rytter Bruder Sant Johans-Ordens Kotnp

(tur/ z Filingen." Auf der Tafel rechts und unter dem einfachen Breitenlan-

denberg-Wappen steht: „Moricz von der Pratt Landeberg." Das Oberbild
zeigt eine (oben abgeschnittene) Wildschweinjagd. Die Scheibe wurde in der
Werkstatt des Ludwig Stillhart in Konstanz (1507—1537) gemalt«1).

Nach Einführung der Reformation war in den zu ihr übergetretenen Gebieten

an Stiftungen von Glasgemälden durch Angehörige des Johanniterordens selbst

in Kirchen, wo dieser auch weiterhin die Kollatur besaß, nicht zu denken. Wohl
aber treffen wir auf solche ausnahmsweise in katholisch gebliebenen Gegenden,
als Stiftungen von Ordensleuten der noch bestehenden Komtureien, so denen zu

Hohenrain und Reiden.
Eine Figurenscheibe mit Wappen stiftete 1557 Melchior von

Heidegg, Ordensstatthalter zu Reiden. Zwischen der Madonna mit
dem Christuskindlein auf den Armen und Johannes dem Täufer steht der Wappenschild

der Familie von Heidegg (Kt. Luzern) und darauf ein kleines Emblem des

Johanniter-Ordens. Im Oberbilde reitet der Statthalter auf ein Steinhaus zu, vor
dessen Portal ihn Mann und Frau ehrfurchtsvoll empfangen und ersterer ihm den

Willkomm in einem „Kopfe" (Becher aus Maserholz) reicht. Die Inschrift am

Fuße lautet: „Melchior Von Heideck Sanct hans Ordens Stathalter Z'rey'den."
Darüber steht die Jahrzahl 1557132).

Die größte und schönste Wappenscheibe stifteten Joseph von Cambia,
Ritter Sankt Johannes Ordens, Komtur zu Hohenrain und
Reiden und der Bruder Oswald Eisner, Statthalter zu Hohenrain im Jahre 1562

in den Kreuzgang der ehemaligen Benediktinerabtei Muri (zur Zeit in
der kantonalen historischen Sammlung in Aarau). Sie stellt zwischen die beiden

Wappen des Ordens und des Komturs den Täufer Johannes mit dem Gotteslamm,
das die Siegesfahne trägt, auf dem „Buche mit den sieben Siegeln". Johannes

13°) Photo Landesmuseum, Nr. 31625.
rd) Photo Landesmuseum, Nr. 26368.
IS2) H.Lehmann. Geschichte der Luzerner Glasmalerei, S. 115, Taf. 142, Abb. 176. —

Das Glasgemalde befindet sich in der Sammlung des J.E.Sidney in London. Photo
Landesmuseum 32089. — Über die Kommende Reiden vgl. H. Lehmann, Zofinger Neujahrsblatt 1945.

154



weist mit der Rechten darauf hin. Unter den beiden Wappen steht als drittes das
des Statthalters Eisner. Im Oberbilde ist das Martyrium des Täufers sehr eigenartig

dargestellt. Denn im Hintergrunde des freien Platzes in einer Stadt wird
dieser rechts vor dem Gefängnisse enthauptet, während sich im Vordergrunde
vornehme Paare städtischer Bürger ergehen, links tafelt Herodes mit der Herodias,
dem Weibe seines Bruders Philippus, im Hofe seines Palastes, wobei ihnen deren
Tochter Salome, begleitet von zwei Dienerinnen, auf einer Schüssel das

abgeschlagene Haupt darbringt (Matth. 14,1 — 12; Mark. 6) 133) (Taf. XVIII).
Nachdem in den Jahren 1558 und 1559 in den Kreuzgang des Frauen.-

kl osters Tänikon bei Aadorf im Thurgau mehr als zwanzig Figurenscheiben
gestiftet worden waren, folgten 1563 und 1564 und 1585 bis 1587 zwei weitere
Gruppen, wobei zur letzteren auch der Komtur Arbogast von Andlau
zu Tobel, dem 1596 Ludwig von Roll im Amte folgte 134), seine Wappenscheibe
beisteuerte. In Breitformat ausgeführt, zeigt sie als Mittelbild dessen volles

Wappen mit dem des Ordens im Schildhaupte, umrahmt von einem Blattkranze,
in einem reichen Holzrahmen. Zu dessen Seiten steht links der hl. Johannes d. T.
als Ordenspatron, rechts greift der ungläubige Thomas, umgeben von den Aposteln,
dem Herrn nach der Seitenwunde. Über ihm trägt ein Spruchband die Inschrift:
„beati oculi qui non vident et credunt" (Joh. 20, 24—29). Die Inschrift am Fuße

lautet : „Arbogast von Andlctor Ritter S. Johans Ordens Com/tur zu Tobel.../.
Er wurde seines Amtes 1596 entsetzt. Das Glasgemälde kam 1891 auf der Auktion
der Sammlung von C. und P. N. Vincent in Konstanz (Katalog-No. 82) an das

Museum für Kunst und Geschichte in Genf135).
Von den Kommenden Klingnau-Leuggern blieb eine Wappenscheibe

aus dem Jahre 1556 erhalten, die einen Komtur im Harnisch mit
Streitkolben darstellt, dessen roten Waffenrock nach Vorschrift des Ordens das weiße

Kreuz schmückt. Er ist Schildhalter seines vollen Wappens, das im Schildhaupte
wie üblich ein Johanniterkreuz aufweist. Im Oberbilde ist recht primitiv das

Martyrium Johannes des Täufers dargestellt. Die Inschrift am Fuße ist unrichtig
ergänzt. Sie sollte lauten: „J. Gothart von Landenberg1^) [Sant Johanns-Ordens]
Comenthur zu Clingnow vnd /Leuggeren/ 1556"131) (Taf. XVIII).

Als Ausnahme blieb die Stiftung eines Johanniter-Ritters der Kommende

Basel in das dortige Schützenhaus erhalten, dessen Fenster noch heute

die schönste Sammlung von Wappenscheiben aus dem 16. Jahrhundert ziert.

133) H. Lehmann. Die Glasgemälde im kantonalen Museum in Aarau. 1897, S. 32, 1. Photo
Landesmuseum No. 11982.

'"*) J. J. Leu, Helv. Lexikon Bd. 18, S. 130.

m) J. R.Rahn. Die Schweiz. Glasgemälde in der Vincent'schen Sammlung in Konstanz.

Mitteilungen d. Antiquar. Gesellschaft Zürich, Bd. XXII, Heft 6, No. 88. — P. Boesch. Die

Glasgemälde aus dem Kloster Tänikon. Mitt. d. Antiquar. Gesellschaft in Zürich, Bd. XXXIII,
Heft 3, S. 59, No. 39. Abb. Taf. XXVII, 54 u. S. 59, Abb. 13.

136) Rudolf II. von Landenberg soll vor 1396 Komtur zu Küsnacht gewesen sein (Hist.-
biogr. Lex. d. Schweiz, Bd. IV, S. 585).

137) Das Glasgemälde wurde vom Landesmuseum in Paris gekauft. Photo Landesmuseum
514 und 9328.

155



Sie zeigt in prächtigem Architekturrahmen das doppelt behelmte Familien-
w appen der Schenk von Schweinsberg mit dem des Johanniterordens

im Schildhaupte. Es ist eine Arbeit des bekannten Basler Glasmalers

Ludwig Ringler (1558—1605). In den oberen Zwickeln ist eine Seeschlacht
zwischen den Türken und den Johannitern (Maltesern) dargestellt. Die Inschrift
lautet: „Herman schenckh zu Schweinsberg Sant Johans ordens Ritter 1564"
(Taf. XVIII). Auch Caspar schenkte im gleichen Jahre noch ein reicher ausgeführtes
mit einer Reiherjagd im Oberbilde und ein etwas einfacheres 1566 Philipp Jörg,
Dekan des Stiftes Fulda mit dem Monogramm des Glasmalers138).

Eine weitere große Wappenscheibe des Friedrich Christian
Forstmeister von Gelnhausen, Komturs zu Hohenrain und Reiden,
Kriegsoberst in kgl. spanischen Diensten, datiert 1640, befand sich 1924 im
Kunsthandel139). Sie stellt zu Seiten des großen Wappens des Komturs mit dem des

Ordens im Schildhaupte links einen Johanniter-Ritter im Kriegsharnisch, auf
türkischen Waffen stehend, dar und ihm gegenüber die allegorische Figur der
Fortuna auf einer Kugel mit geblähtem Segel, das ein Johanniterkreuz schmückt. Das

Oberbild versucht eine der ruhmvollen Seeschlachten zwischen den Galeeren der

Johanniter-Ritter und denen der heidnischen Seeräuber unter General Valdi in

den Jahren 1633 und 1634 zu veranschaulichen140) (Taf. XIX).
Während der Zeit von 1670 bis 1707 wurde von der Kommende Hohenrain

namentlich der Glasmaler Joh. Jak. Bucher in Sursee beschäftigt141). Aber selbst

in den katholischen Landen fehlte es seit dem 17. Jahrhundert sowohl bei den

Landesbehörden als der Bevölkerung an engeren Beziehungen zum Orden, die

Scheibenstiftungen veranlassen konnten, und zudem den Komtureien an Geld für
solche Zwecke.

Der Wappenscheiben des Johannes Stumpf im Gemeindehause zu Stammheim

von 1562 und des Schaffners Hans Wirz von 1532 im Landesmuseum wurde schon

oben gedacht (Taf. XIX).

138) Moritz Heyne. Die Basler Glasmaler des 16. Jahrh. und die Scheiben des Basler
Schützenhauses. Basel, 1883, S. 24. Photo Landesmuseum 15506, 15511 u. 15518.

«») H.Lehmann. Gesch. d. Luzerner Glasmalerei, S. 182, Taf. 197, Abb. 240.

uo) K. Falkenstein. Gesch. d. Johanniter-Ordens, Bd. II, S. 24 ff.
H1) H. Lehmann. Gesch. d. Luzerner Glasmalerei, S. 215, 217, 233.

156



TAFEL VII

^ -y ¦- KJL -^v

S!•»i »> M
feV,< V

0:

«SM

HiB£>v *'***"
H H

I •».

* *

:#

3s!

•riSHB^¦ ¦

Die Vorhalle der Kapelle und die Schaffnerei nach ihrer Wiederherstellung.
Jahrheft der Ritterhaus-Gesellschaft Bubikon 1943.



TAFEL Vili

I I&** *•*** «a
i*

Der sogenannte Festsaal im Vorratshaus (Schütte) der Kommende Bubikon. 1548.

Aufnahme des Zürcher kant. Hochbauamtes.

Die Kornschütte im Vorratshaus der Kommende Bubikon, z. Zt. Ausstellungsraum.

Aufnahme des Zürcher kant. Hochbauamtes.



HEk*,§ß'm ^r Sfe?^9 Jd~i^it~f

'teiJi^^.r^^t^^^^^-^^-gU^id^fitiPf

TAFEL IX

_...

8T=

V: ' m«; ..>

f" :.<-ru

• *'-,. 11.01 11 f :,

-I U?I ll

I i

Die Kommende Bubikon im 16. Jahrhundert mit den alten Wappen der Freien von
Toggenburg, des Komturs Joh. v. Hattstein (1512—1546) und der Kommende.

Zeichnung angeblich von Johannes Stumpf.

P<-.,:

«*A
*v

rwv-r ^-CLi

^lsS* d~ r. «ff
d.d\.*¦'•i-ie

tìO
*1-u..

mffV é£^> ^ -i'Cfct

=¦-..- '

V

P7

1*.-.=
• -;'-

*.*K ' »JK» ;v
w .4

¦««.

Ft 5**«s a fe«
i"1-'- -

r
rrPP~S~- *\

Die Kommende Bubikon im 16. Jahrhundert.
Rekonstruktion von Architekt W. Leemann, Zürich.

Nach H. Zeller-Werdmüller, Das Ritterhaus Bubikon, 1885, Taf. I.



TAFEL X

-rr,

f.

1

II II Tl ÎI*r

I¦ ..'X*'

Westfassade
des neuen Bruderhauses mit dem anstoßenden Teil des Vorratshauses (Schütte) rechts.

Aufnahme des Zürcher kant. Hochbauamtes.

lì
mm -i ¦

¦¦"¦.

I
-.

Westfassade des Vorratshauses (Schütte) und des neuen Bruderhauses.

Aufnahme des Zürcher kant. Hochbauamtes.



TAFEL XI

*'ii"**ry.

» « ri rh JMI

Jl
III 111 I f

s¦ smm

Die Ostseite der Kommende Bubikon.
Aquarell von L. Schultheß um 1840.

nm^rnam

nii I! uf EI ii
ü irn

» c

¦,-..*
W* "Mei

Kr*¦.**Km,,îj$r $2*['P*-¦ 'fÇ£ .**

¦•S '::

#*SS

Ostfassade des Vorratshauses (Schütte) (links) und des neuen Bruderhauses (rechts).
Aufnahme des Zürcher kant. Hochbauamtes.



TAFEL XII

\ ^:*. /X \fcJBfc..i.9 / g
7 flWS7m

• "Tj

rsà ^ •

<?? ^v^v^ M L_'

"*&,. -..
^r™ SS ä 7r

RI
rr^ at

'
i :f r ¦ J^ Jh

Kapellenschiff. Ostwand mit dem Stifterbilde und den andern Wandmalereien.
Aufnahme des Zürcher kant. Hochbauamtes.

\

hr> ¦:

Im

^ffr*

¦

Kapellenschiff. Nordwand mit dem hl. Grab und Ostwand mit dem Stifterbilde.
Aufnahme des Zürcher kant. Hochbauamtes.



TAFEL XIII

¦

r¦
r

Kapellenschiff.
Ostwand mit dem zugemauerten Triumphbogen und dem Stifterbild und Südwand mit
Darstellungen der Komture und Wappen des Komturs Hugo II. v. Werdenberg.

Aufnahme des Zürcher kant. Hochbauamtes.

Ü*%i5

Kapellenschiff. Westwand mit Durchgang vom Bruderhause nach der Komturei
und Nordwand mit den Wandmalereien. In der Mitte der Abguß des Stiftergrabes.

Aufnahme des Zürcher kant. Hochbauamtes.



TAFEL XIV

g» ¦mmif^mmmsiU^tmie.-Jimt
"f.tu «jWBPV •»». _»--

(f1

f i
1 fc*. >i ift

fi <J!P,'t?* Ï* *"~ JM»)B(5S>«6itt*»*iMfc»"* ¦'«i»'*«; «¦= » wa.'.»*« -

r'* <Yj
!.''' »

A-S&v.-
¦>*•>.

V. A R*!VHS m1 ¦*>\

c
' **k i* r

1 ' ill
VJ,

Die Madonna. Daneben Graf Rudolf von Rapperswil und seine Gattin.

«'».Al tm*nt-$tm
i

i»

lÛO» if*
w*\M -v«M

•fO*^ I* SB'.F'
' *\ëLF' i

f

Afa. i »JSraffi I
fon fo

"lU'i
s

^1 *
' ihPu l : <;_•¦ ;V t&ct* -4AA^x ï~> mm âr-Tit.¦PM

¦_t— ^ m*_-mm 'WM' "«j»

no*t»cXCff\ +1—^—^
»Tf)

Johannes der Täufer. Daneben Graf Diethelm I. von Toggenburg, seine Gattin
Guta von Rapperswil und ihre beiden Söhne, die Grafen Diethelm II. und Friedrich.

Aufnahmen des Schweiz. Landesmuseums.



TAEFL XV

ifabc:. .' #31C 0*~ï

>* **-

i^

i
M

h>W:l¥^
t .,.-

'

* JL ¦ et4Ë£

Das jüngste Gericht: die Seligen (Vorhalle der Kapelle; links vom Portal).

'

¦

--«% "w»

-OV

W «S

7// ' ' mV
S: "-Sfr •'t-' Ul ¦

**;>

N»

-

Das jüngste Gericht: die Verdammten (Vorhalle der Kapelle; rechts vom Portal).



TAFEL XVI

-

t\ '
fcS-iElP f •T/ \t 7"

r, *•

r. \

idit¦»?¦)

i...&t4.^W.s.. êkd£#d- 'ÌLP

-,1 -&¦¦
!*2v

-ß

i« ü

>•••

—p.
V

r ß
- tt

•F- •>

W.^f:» jj
* JI1

ü tiU^

east. i.<*J

«-

•1

S k-

Wandgemälde an der Ostwand des Kapellenschiffs.
Oben: Verkündung, Heimsuchung, Geburt Christi, Tod Marias.

Unten: Gnadenstuhl. Jesus in Gethsemane und Dornenkrönung.



TAFEL XVII

¦

s"»

mmm
r*$'m$m

'¦¦

.--.

a.

r.f
ri< ' •¦-

"*,

'¦¦¦- f.

Darstellung der Komture an der Südseite des Kapellenschiffs.

-¦¦•TAPr

& •\>

*y«

»

*
i I

mmmm

¦qjprW

Das hl. Grab an der Nordseite der Kapelle.



TAFEL XVIII

Fl
m »£ffl

(Oirpb voti(, .(imbuì ;ymi
it JjMiutfcu^iiJ 'ìyiìm ô
jallrcv yijonumm (^mt

L-fliu (dmniirs Orante L orattn

piniDrt -Oìiodò Lìi'Ufr itan
.J^wimre Ori«« -^ rei

V'.li-
' /TTvv\Jt•,\ ..>

¦•

'.:'•'.-:-: $

«EST

y^ «S i1

'

f^Bó l^a^f"»P#/^',«tscb«<,- leEtCoiumftu in ifltAiumr vu IM

Wappenscheiben:

1- Joseph v. Cambia, Komtur zu
Hohenrain und Reiden.

2. Gotthard v. Landenberg, Komtur
zu Klingnau und Leuggern.

3- Johanniterritter Hermann Schenk
v. Schweinsberg.

¦•.Vmf Vw

A

M

V
p

d
"ï?^Ki.

s-Wfta^ftinr?1


	Das Johanniterhaus Bubikon : Geschichte, Baugeschichte und Kunstdenkmäler. Teil 2 : Baugeschichte bis zum Ende des Mittelalters, Beschreibung der Kapelle und ihrer künstlerischen Ausstattung

