
Zeitschrift: Mitteilungen der Antiquarischen Gesellschaft in Zürich

Herausgeber: Antiquarische Gesellschaft in Zürich

Band: 24 (1895-1899)

Heft: 5

Artikel: Der mittelalterliche Bilderschmuck der Kapelle zu Waltalingen bei
Stammheim

Autor: Durrer, Robert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-378849

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-378849
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


MITTEIL. D. ANT. GESELLSCHAFT IN ZVRICH. Bd. XXIV. 5. TAFEL

i

F',

¦¦:

e\¦ vr
/5?

dd

'•:

k
Sss?

/C?r. X

A
ii

JPdf

à

r-,

Ad

ro
>

WALTALINGEN.

PASSIONSSZENEN IM SCHIFF. HAND I. 1:10.



MITTEIL. D. ANT. GESELLSCHAFT IN ZVRICH. Bd. XXIV. TAFEL II.

c->

^
'd

n d
<V

>.} 3f:\ S

¦

\ /
^

mtfP

¦n,

"W,/

<3>*:'ji
W

WALTALINGEN.

PASSIONSSZENEN IM SCHIFF. HAND I. 1:10.



Der mittelalterliche Bildersclimock

der

Kapelle zu Waltalingen
bei Stammheim.

Von

Robert Durrer.

Zürich.
In Commission bei Fäsi & Beer.

Druck von L. Amberger vorm. David Bürkli.

1898.



Antiquarische ee-^suAafk

^ Zürich

/ ii i i1

¦ Id- \ N>



ffllMfreIII i ^L; H Hi d

MMjJmm

mi k
M A

mi hâ.

ìèis^vy

MESS
*.*'--¦' ¦ -

PlliSkfc!ii

•'»if

No. 1. Antoniuskirchlein zu Waltalingen.

.(MIA.!

«sa
ä3

»?

^'¦™i!t^r*-P''*-'¦ ,u^¦y>*&
.„ij»wi*IÌIF±.y

Die Funde der letzten Jahre haben uns wieder so recht die Farbenfreudigkeit des Mittelalters

in Erinnerung gebracht. Wo immer der Zauberhammer des Forschers die Tünche eines

ehrwürdigen Gotteshauses berührt, da leuchten unter den abspringenden Splittern die bunten
Reste der alten Dekoration hervor. Kein noch so kleines Kirchlein erweist sich ohne Spuren
solch' vergangener Pracht.

Am Vorabend der Reformation war der fromme Eifer neu erwacht ; mit beinahe fieberhafter

Hast erneuten Grosse und Kleine den Schmuck ihrer Gotteshäuser. Es ist erklärlich, wenn
die Welt von solchem Figuren- und Farbenreichtum übersättigt ward, und der Bildersturm der
Reformation will mir fast wie eine naturgemässe Reaktion erscheinen.

29*



— 234 (4) —

Ein neuer Geist und ein neu erfasstes Evangelium haben denn auch schonungslos mit diesen

Wandgemälden aufgeräumt ; die Katholiken giengen damit nicht viel glimpflicher um als die

strengsten Puritaner. Nur äusserst wenige solcher Schildereien haben sich von der Maurerkelle
oder dem Besen des Gipsers unberührt erhalten. Erst die jüngste Zeit bringt diesen Zeugen
mittelalterlicher Kunst und Frömmigkeit wieder grössere Pietät entgegen und es ist gewiss ein sonderbarer

Zufall, dass gerade Gemeinden, wo der Bildersturm seinen Anfang nahm, den vorreforma-
torischen Wandschmuck wieder zuerst zu Ehren gezogen. Schon seit Jahren blicken in der Kirche

von Burg bei Stein, dem einstigen Wirkungskreise des Pfarrers Oechsli, die alten Passionsbilder

wieder von den Chorwänden und auch in Waltalingen sind die neu entdeckten Bilderfolgen wenigstens
in Proben erhalten geblieben.

Diese Malereien in Waltalingen bei Stammheim bilden ein typisches Beispiel von völlig
durchgeführter Wanddekoration eines bescheidenen Landkirchleins. Sie beweisen, mit welcher Plan-

mässigkeit man trotz jahrelanger Unterbrechung und bloss ruckweisen Fortschreitens der Arbeit
zu verfahren pflegte. Und sind es auch keine Kunstwerke ersten oder auch nur zweiten Ranges,

so bleiben sie doch ungemein wertvoll als ein Spiegelbild mittelaltei-lichen Geistes. Wie klar
lassen sie den innigen Zusammenhang von Kirche und Privatleben erkennen, jene sinnliche

Auffassung religiöser Dinge, die zu einem rein menschlichen, freundschaftlichen Verhältniss zu den

Schutzheiligen führte, und auch die ungebändigte Kraft einer Generation, der man den Teufel an

die Wand malen musste, um sie in Schranken zu halten.

Das bescheidene Antoniuskirchlein liegt halbversteckt von den stattlichen Bauernhäusern
des Dörfchens Waltalingen am Fusse der Veste Schwandegg.1) Nur spärliche urkundliche Notizen
sind aus älterer Zeit über dasselbe erhalten; keine davon reicht über das Ende des XV.
Jahrhunderts hinauf. Es sind dies nur drei Kaufbriefe, Grundzinse und Ackerfeld betreffend, aus den

Jahren 1492, 1493 und 1519, welche die blosse Thatsache belegen, dass der Patron der Kapelle
der hl. Eremit Antonius war.2) Vielleicht, dass auch noch eine andere Nachricht zum 1. Juni 1471

auf unser Gotteshaus zu beziehen ist. Damals gestattete der Diözesanbischof dem Leutpriester zu
Stammheim auf die Dauer eines Jahres in der Kapelle des Schlosses Schwandegg auf einem
tragbaren Altare Messe zu lesen.3) Ich bin geneigt, die Identität dieser „Schlosskapelle" mit der

i) Obwohl Waltalingen in kirchlicher Hinsicht von jeher zur Pfarrei Stammheim gehörte, war es in politischer,
d. h. gerichtlicher Beziehung von Stammheim geschieden und unterstand nicht, wie jenes, dem Obervogte auf Steinegg,
sondern dem von Andelfingen. Es gehörte auch nicht zum Landgerichte Thurgau, sondern die hohe Gerichtsbarkeit
daselbst stand, als ehemaliges Kiburger Erbe, dem Stande Zürich zu.

2) Perg. Urk. Gemeindelade Waltalingen, ebendaselbst liegen auch zwei Urbare vom Januar 1535

und vom St. Ulrichstag 1585, ein Kechnungsbuch von 1533 und die Kapelleurechnungen seit lö38 in ununterbrochener

Reihenfolge. — Die Kirchenlade von Staminheim ist leider am 1. März 1701 mit dein Hause des Kirehenpflegers Jakob

Kappeier verbrannt. —

3) Konstanzer Bistumsarchiv im erzbisch. Archiv zu Freiburg i./B. Liber absenciarum et induciarum.



— 235 (5)

Antoniuskapelle von Waltalingen anzunehmen. Auf Schwandegg finden wir keine sichern Spuren
eines Kapellenraumes1) und Analogien, wo der Name eines Schlosses mit dem darunter gelegenen
Dorfe verwechselt wird, lassen sich ja die Menge anführen. Dazu kommt, dass man eine Weihe
der Kapelle von Waltalingen nicht nachzuweisen vermag; es fehlt jede Spur von Konsekrationskreuzen

diesen untrüglichen Weihedokumenten. Unter einem Altare portatile ist aber keineswegs
ein Tragaltar im wörtlichen Sinne zu verstehen. Tragaltäre finden sich nicht nur in im Bau

begriffenen, noch unvollendeten Kirchen, sondern auch in vielen grössern Kapellen, die sehr häufig
ungeweiht blieben. Der Ausdruck bezeichnet das Sepulcrum, einen kleinen Stein, in dem Reliquien
eingeschlossen sind und der in den Altartisch eingelassen wird. Mit bischöflicher Bewilligung darf
dann über einem solchen Reliquienstein celebriert werden.2) Durch den Gebrauch ersparte man sich

die nur dem Bischof zuständige und darum recht kostspielige eigentliche Kapellenweihe.
Die uns aus dem Mangel urkundlicher Quellen völlig

dunkle Entstehungs- und Baugeschichte der Waltalinger Kapelle
kann aber durch eine genaue Untersuchung des Baubestandes

ziemlich aufgehellt werden, so rätselhaft auch der Flickbau
auf den ersten Blick ausschaut. Sie ist aus drei unregelmässig
verbundenen Teilen zusammengesetzt. Zwischen den viereckigen
Chor A und den westlichen Teil des Langhauses C fügt sich ein

Zwischenbau B, dessen Nordseite hinter die Flucht der vor- und

rückwärts gelegenen Teile zurücktritt, während die Südwand

umgekehrt über dieselben vorspringt, wodurch dort ein kapellenartiger,

aber sehr schmaler Ausbau D entsteht.
Die älteste Partie ist sicher der Chor, ein festes,

romanisches Turmchörlein, dessen breite gotische Fenster erst später,
wie die Untersuchung zeigte, aus dem Mauerwerk ausgebrochen

wurden,3) wie auch der spätgotische Kielbogen der Sakristeitür.

— Das Schiff, dessen Mauern hinter den Flanken des

Chores zurückspringen, scheint etwas jungem Datums zu sein

und wohl erst gegen die Mitte des XV. Jahrhunderts fand die

Verlängerung des Schiffes statt, wobei den neuen Seitenwänden

die Flucht des Chores gegeben ward. Die späteste Bauperiode
bezeichnet aber jene kapellenartige Ausweitung in der vordem

12.

K

p<
CS

M
tn

_g
'3
o
e
<

CO

*) Zwar klagt die zürch. Synode im September 1529, dass zu Schwandegg noch (Altar nnd?) Bilder seien.

(Egli, Aktensamml. z. Gesch. d. zürch. Bei No. 1604). Damals gehörte das Schloss dem Meister Balthasar Spenzig,
der als Pfarrer von Stans ums Jahr 1513 eines grossen Rufes als Exorcist und Geisterbanner genossen hatte, von der

Begiernng von Bern in solchen Geschäften gebraucht wurde und znm Danke die Prostei Zofingen erhalten hatte. Trotzdem

er selber die Säkularisierung des Stiftes in bitterer Ironie auf einer Glasscheibe verhöhnte, wurde er noch im
Herbste 1530 dem Bate von Zürich wegen Verdachtes des Katholizi>mus verzeigt (Strickler, Aktensamml. z. Schweiz.

Bef.-Gesch. II, No. 1678).
2) Vgl. Wetzel und Weite Kirchenlexikon (Preib. i./B. 1847) I. 182.

3) Der Augenschein ergibt auch, dass diese spätgotischen Fenster mit Masswerk geschmückt waren. Die
Ansätze sind noch erkennbar; dasselbe musste wohl erst im XVII. Jahrh. weichen, als man die Kapelle heller zu

machen suchte und auch im Schiffe neue Lichter ausi räch.



toco

•^se^

HOBU

;sQ

tioA

^iuqog

-g

-o^

oi

e

g

"

||(I1|HU|

%

^

ASSI

M3ff37

aoxsraHD*s

P9^?S

W

j#j»

*M303n

ilNONK

^_J

X3^V£>»W

XH3M^HA

f,/



— 237 (7) —

Südflanke des Schiffes, da sie allein von Gemälden frei geblieben ist, während die ursprüngliche,
der Nordseite entsprechende Wand, die in ihrem Ansätze noch erkennbar ist und die damals dem

Umbaue wich, gerade die wichtigsten Szenen des Passionscyklus, Kreuzigung und Auferstehung,
getragen haben muss. Uebrigens bleibt diese Ausweitung insofern etwas rätselhaft, als dadurch

nur ein sehr beschränkter Raum gewonnen wurde.

Auf drei Entstehungsperioden weisen auch die Malereien zurück, mit denen die ganze
Kapelle im Laufe des XV. Jahrhunderts ausgeschmückt wurde; dieselben entsprechen aber nicht
völlig den Bauperioden.1) Den ältesten Charakter weisen die Passionsbilder der altern Schiffpartie
auf; sobald dann durch den hintern Anbau mehr Raum geschaffen war, wurden dieselben von
anderer, zweiter Hand dort fortgesetzt und der übrige freie Platz durch Heiligen- und Dedikations-
bilder ausgefüllt. Am jüngsten ist die malerische Ausschmückung des Chores, die offenbar mit
jener völligen Restauration zusammenfällt, welche den ursprünglichen romanischen Charakter
desselben so gänzlich verwischte. Die Jahrzahl 1485 auf einer Glocke mag ungefähr den Abschluss

jener Bauthätigkeit markieren, während das Datum einer zweiten Glocke 1436 mit der
Schiffverlängerung im Zusammenhang stehen könnte.2)

Als „Anfänger und Stifter" der Antoniuskapelle dürfen wir wohl die Bewohner der benachbarten

Burg, die Ritter von Schwandegg, ansehen. Mit dem ersten urkundlichen Auftreten dieses

kiburgischen Ministerialengeschlechtes im Jahre 1266, fällt die Bauperiode des romanischen Chores

zusammen. Die Gründe, welche den plangemässen Ausbau verhinderten und dem grösser
angelegten Chore ein so winziges Schiff anfügten, bleiben uns unbekannt; jedenfalls erst ganz geraume
Zeit nachher fand dessen Verlängerung statt. Rascher folgte nun die spätgotische Ummodelung des

Chörleins und die Verbreiterung des vordem Schiffes.

Dass auch bei diesen Umbauten die sehr kirchlich gesinnte Familie von Schwandegg3) und

ihre Nachfolger auf dem Schlosse nicht unbeteiligt blieben, beweist mir ein Grabstein, der in der
Mitte des Chores liegt. Derselbe ist freilich völlig abgetreten ; nur an einer einzigen geschützten

') Doch ist zu konstatieren, dass unter den Chorbildern Spuren einer altern, und in diesem Falle ältesten
Dekoration zu erkennen sind. Auf dem Bilde am Chorbogen sieht man die Silhouetten zweier geneigter Dreieckschilde
'durchschimmern. Mit geringer Phantasie könnte man aus dem fleckigen Grunde den weissen Steinbock der Herren von
Schwandegg herauskonstruieren.

2) Im Turm des Kirchleins hängen folgende Glocken : 1. f o * rex * glorie * veni * nobis » cum pace *
anno domini * m° * cccc° * xxxvi0 — 2. ANO f DOMINI MCCCCLXXXV IAR * — 3. f sancta maria ora pro
nos (sic (ohne Datum, aber mit dem Wappen der Füssli in einfachem, unten abgerundetem Schild, wohl sicher ein
Werk Peter Füsslis I, ra 1421. oder Peter Füsslis II 1478—1499). Aus dem Ende des XV. Jahrhunderts datiert wohl
auch der originelle malerische Schmuck der hölzernen Tonne im Schiff. Die einzelnen Riemen werden durch unregelmässig

verstreute, abwechselnd rot und blaue Sterne belebt. — Auf spätere Restaurationen weisen die Daten an den
sehr typischen Chorstühlen hin: 1673, 1731, 1739, 1746, 1747, 1756.

3) Die Familie zählte sehr viele Mitglieder geistlichen Standes. Eppo von Schwandegg war 1331 Kirchherr
zu Büsingen, Heiniich fl335 Leutpriester zu Hausen-Ossingen, Albrecht ebendaselbst 1335—1354, Bilgeri Conventual
von St. Blasien 1398, Adelheid Aebtissin zu Schännis 1405, Caecilia Nonne zu Hermetschwil. — Wölfli von Schwandegg,
der Letzte seines Stammes, erscheint am 26. Juni 1404 bei Stiftung der Helfereipfründe in Stammheim an der Spitze
seiner Gemeindegenossen (Wartmann, Urk.-Buch d. Abtei St. Gallen, IV, S. 722). Ob dem Helfer wohl schon
damals die gottesdienstlichen Funktionen in der Kapelle Waltalingen Überbunden wurden, zu denen der Diacon bis zur
Aufhebung der Helfereipfründe im Jahre 1800 (1812) verpflichtet blieb? Leider ist der eigentliche Stift- und
Pfrundbrief nicht erhalten. —



— 238 (8) —

Stelle erkennt man zwei Minuskelbuchstaben, deren Charakter auf das XV. Jahrhundert deutet.1)
Wer anders könnte hier in dieser Kapelle, die keinen eigenen Geistlichen hatte, begraben worden

sein, als ein Glied eines edlen Geschlechtes Doch ist nicht mehr zu ergründen, ob Wölfli von
Schwandegg, der 1419 den Stamm seines Geschlechtes beschloss, oder ein späterer Burgherr,
ein Münchwil oder Schönau, hier seine letzte Ruhestätte gefunden.2) Auch die Stifterfigur unter den

Bildern der zweiten Hand weist auf einen Schlossherrn hin.
Sicher blieben aber bei diesen Bauten die umwohnenden Landleute nicht unthätig. Das lässt

nicht nur ein Dedikationsbild der zweiten Hand vermuten, welches bäuerliche Gestalten unter dem

Schutzmantel einer heiligen Patronin zeigt, bestimmter geht das aus einem Rechtsstreit vom Jahre
1530 hervor, wo die Guntalinger ihre Ansprüche an die Kapelle mit der Behauptung begründen,
auch sie hätten zu deren Bau Sand, Holz und Steine herbeigeführt.3)

*) Es lag darunter das Gerippe eines erwachsenen Mannes.

2) Nach dem Tode Wölflis fiel Schwandegg an die Gattin des Hans von Münchwil, Verena von Seen, deren

Mutter Elisabeth von Schwandegg gewesen, eine Tochter des Nikolaus von Schwandegg (f ca 1370). — Von ca. 1476

bis 1511 sassen daselbst die aus Konstanz stammenden, später in Zürich verbürgerten von Schönau; dann finden wir
die Burg im Besitze Gregors von Roggwil, der sie 1529 dem Meister Balthasar Spenzig, Altpropst zu Zofingen,
veräusserte. —

3) St.-A. Zürich, Pfrundakten Stammheim. Orig. Papier. Rudolf Clätt, genannt Kubier, Vogt zu Ossingen,
urkundet, dass er daselbst im Namen des Obervogtes zu Andelfingen Jakob Günthart zu Gerichte sass und vor ihm
erschienen Balthasar Rüttima und Hans Schnowly, namens dei: Gemeinde von Guntalingen und Adam Akerett, Jakoh
Urich und Hans Frytsehe, als Kirchmeier einer ganzen Gemeinde von Waltalingen. „Liessend die genanten Guntellinger
dem rechten vor reden, wie dem gricht woll ze wüssend ist, wie unser herren von Zürich ein mandatt uss lassen gen
der kilchen güetteren halb, die selbigen den armen mitzuteilen unnd fürsezen. Nun schaltind nnd waltind die von
Waltellingen mit dem selbigen kilchengut one deren von Guntellingen gunst, wissen und willen und sollend oueh sagen
ob sy des guts nit ouch fähig und teilhafftig sigend dann worum yetlichs teill hab zwen fierer und habind alle

ding mit einandern, es sigend undergeng oder stür ani gen und wann sy kriegend, so habind sy einen costen und einen

rottmeister unnd habend die von Guntellingen als woll stein und holz und anders zu der cappel
gefiîrt als die von Waltellingen, nnd ouch im nechsten Capellerkrieg zu beiden teilen von der cappell gelt an
reisscosten geben, deßglichen gebend sy ouch stür unnd brüch." Die Waltalinger verantworten deh, „es sig yewelten-
har nie dhein bruch zu Waltellingen gsin, das die von Guntellingen mit dem kilchengut sich nüzit beladiget noch be-
kümbert unnd habend noch bißhar dem pfarrer von Stammheim sampt dem undervogt von Waltellingen rechnung
gäben, daran sy vernugt hand, ouch so habend sy ettlich miner herren von Zürich vor dem ersamen obervogt zu Andelfingen

von der kilchen wegen rechnung geben und die von Guntellingen inen nie kein inred gethan und in
hoffnung, diewill sy gutter rechnung bestanden und bißhar kein bruch gesin, das sich die von G. des kilchenguts
nie nichzig angenomen noch begert, sy sollend uff den hüttigen tag sich des kilchenguts nichzitt annemen."
Die Richter nahmen sich acht Tage Bedenkzeit zum Urtheil und wiesen dann die Sache an die gnädigen Herren von
Zürich, „als die recht ordenlich oberhand." Datum Montag vor Pfingsten 1530.

Die auf den Kapellenbau bezügliche Behauptung der Guntalinger war freilich nicht über alle Zweifel erhaben,
denn eine Randnotiz besagt : „Schnowli thet dar, sy hettend sand und steyn dargeführt, ist nit, warend die von
Waltellingen nit gichtig".

Am 8. August (Montags vor Laurentii) waltete der Streit vor den beiden Räten von Zürich. Den Guntalingern
wurde auferlegt, innert Monatsfrist den Beweis zu erbringen, „das si sich innert dry?sig jarenn har mit raten, gethäten,
ouch in besatzung kilchenmeygern und rechnungenn der cappellen und dero gutern zu Waltalingen mit einer gemeind
daselbs zu Waltalingen underzogen und mit inenu darinn geschalten, gewalten und gehandlot habint.« (Ratsbuch
B. VI 252, p. 18b-) Am 15. November .Zinstags vor Othmari) a° 1530 erfolgte endlich das Schlussurteil: das die von
Guntalingen, nach gehörter und muntlicher gestelter kuntschafft, ouch sunst in ermessener gestaltsame der sach, mit
iren nachpuren von Waltalingen in der cappellen gut bi inen teil gemein und rechtsame haben, also das ire armen zu
beiden teilen darus bedacht und nämlich so sy etwas der cappellen gefall und nutzung halb je zu zitenn, es sige mit



— 239 (9) —

Die Kapelle stand nur wenige Jahre in ihrem bunten Glänze; am 24. Juni 1524 fand der

Bildersturm in Waltalingen statt, wobei eine Tafel, sowie Bilder und Fahnen den Flammen
überantwortet wurden.1) Auch den Wandgemälden wird dieser Tag übel bekommen sein und

jedenfalls sind sie um diese Zeit unter der Tünche verschwunden. 1540 wollte der Rat von
Zürich die Kapelle schleifen lassen, aber die Waltalinger wehrten sich lebhaft und mit Erfolg
für ihre Erhaltung.2) Da sie ein beträchtliches Vermögen besitzt, — im Jahre 1585 hatte die

Kapelle ausser den Gütern, welche dem Messmer handlehensweise als Besoldung übergeben waren,
noch 11 Jucharten, 3 Vierling Ackerfeld, 5 Mad Wiesen und jährlich 3 Mütt, 15 Viertel Kernen, 2

Mütt Haber, 15 Eier, 92 Gulden, 59 Behemsch, 82 Batzen, 20 ß Pfennig, 13 Kreuzer Grundzinse,
und 1755 blieben die Pfleger nach Abzug aller Ausgaben zu zeigen schuldig 4 Mütt, 1 Vierling
Kernen, 1 Mütt Haber, 67 Saum Wein und 8281 Gl. 18 Kr. 4 Heller an Geld, — so wurde seither

von den Mitanteil beanspruchenden Guntalingern öfters der Gedanke aufgegriffen, das Gotteshaus

niederzureissen und das Vermögen zu teilen. Stets wurden die Angriffe der hungrigen
„Störche", wie der Volkswitz die Guntalinger tauft, von den behäbigen „Schmalzhäfen" von Waltalingen

abgeschlagen. Auch die Gefahr, die dem Heiligthume St. Antons von Seite der Waltalinger
selber drohte, als diese zu Ende des vorigen Jahrhunderts die kirchliche Trennung von Stammheim

und Errichtung einer eigenen Pfarrgemeinde planten, ist glücklich vorübergegangen.3) Heute ist

rechnungen und sunst andren geschafften handien wellen, söllint von jetlichem teil glichvil lüt darbi sin und darin einig
gefar noch vorteilig gesfich nit gebrucht sonders den armen nach vermög miner herren usgangner mandaten zum besten

nnd getrüwlichosten husgehalten werden. (Ratsbuch cit. p. 38 b.)
Gefällige Mitteilung v. Herrn Staatsarchivar Labhart; bei Egli, Aktensamml. z. zürch. Reformation 1701

und 1717 finden die beiden letzten Stellen ganz kurze Erwähnung.

1) Abschiede IV, 1, a. S. 474.

2) St.-A. Zürich. Pfrundakten Stammheim. Orig. Papier. — Strengen frommen vesten fürsichtigen ersamen
wisen sonnders günstig gnedig lieb heren uwer wyßheit sige unnser undertenig ghorsam willig diennst nach schuldigen
pflichte» alzit Jbereitt zuvor. Gnedig lieb heren umb die kilchen zu Waltelingen statt es also, das der ersam wiß her
Laurenntz pfarher zS Stamenn etwann dick im jar zu Waltelingen den altenn, so nit gan Stamen zur kilchen komen
mögennd das gotzwoïït verkündt ; da hannget ouch ein glögli, damit man zun dickermalen im Schwabenkrieg gestirmpt,
dass die von Dießenhoven habend mögenn hörenn. So ist ouch gnedig lieb heren üwer wyßheitten wol zu wissen, das

wir, als die purslütt allgmeinlich, im sommer im fâld werchennd vnnd jemanntz denn deine kind daheimen bin hüseren

sind, das ouch offt beschichtt, da ettwann die kind liederlich mit für umbgönnd, dadurch dann etwann grosse brunsten
und schaden enntspringendt, besonnders ann dennen ennden unnd orttenn, da kheine gloggen sindt, damit man stürmen
kann, denn es ouch nit lanng ist, ongfarlich bin vier jarenn, da ist danmalen ein huß zu Waltelingen mit für anggangen
unnd zìi bulver verbrunnen unni wo man nit hette könnden stirmen, were zu besorgenn gsin, das noch vil hüser hettend
mußen verbrinnen. Hierumb gnedig lieb herenn ist unnser arm ghorsam bitt an üwer wißheitt wellind dise cappel
wie von alter har beliben lassen unnd sölich unnser arm bitt von unns in gnadenn zu empfachen, das wellennd wir
als die ghorsamen alzitt trülich verdienen unnd alle zitt ghorsam sin. Damit bewar üwer wißheitten der almechtig
ewig barmhertzig gott. Geben Zinstags nochst nach Misericordia domini anno 1540.

Undervogt unnd ein gannze gmeind zu Waltelingen und Guntelingen
üwer gnadenn ghorsamen alzitt.

3) 1779 richtete Landvogt Lavater in Andelfingen auf Gesuch der Bürger von Waltalingen eine Bittschrift um
Errichtung einer eigenen Pfarrei daselbst an die g. H. von Zürich. Die Gemeinde anerbot 4000 Gld. aus dem Kirchengut,

Hr, Major Bürkli anf Schwandegg 1000 Gld. Das Gesuch wurde aber abgewiesen.

30



- 240 (io) —

der Fortbestand des ehrwürdigen Kirchleins, in welchem monatlich zwei mal Kinderlehre gehalten

wird,1) wohl für alle Zeiten gesichert.

Ich will nunmehr versuchen, den Erklärer und Führer durch den Gedankenkreis des

mittelalterlichen Malers zu machen.

Wie bereits betont, tragen die Passionsbilder in der altern Partie des Schiffes den

altertümlichsten Charakter. Sie sind durchaus zeichnerisch behandelt, die Figuren wurden in kühnem

Zuge mit rotbraunen Linien auf die Wand geworfen, dann zum teil durch tiefschwarze Umrisslinien

schärfer hervorgehoben, welche sich häufig mit den roten Kontouren schneiden, dieselben

korrigierend, ohne dass der Maler sich die Mühe genommen, die ersteren auszulöschen. Mit glatten
ungebrochenen Farben sind die Umrisse ausgefüllt, beinahe ohne jede Spur von Modellierung. Die

Gesichter bleiben stets weiss, die Haare sind durchwegs gelb, nur Christus hat rotbraune Locken
und der Haarkranz Sankt Peters ist graublau. Die Szenen sind in Feldern von ungleicher Breite
auf abwechselnd braunvioletten und blauen Damastgründen vorgeführt. Ein grau-blauer Rollenfries

bildet die Bekrönung, eine derbe Blumenbordüre, weiss in schwarz, den untern Abschluss des

Ganzen. Den Sockel deckt ein weisser, rotgelb modellierter Teppichbehang.
Auf dem ersten Felde sehen wir Christus am Oelberg, inmitten seiner schlafenden Jünger,

auf dem zweiten den Judaskuss. Der rotgekleidete Verräter sinkt seinem Herrn und Meister an die

Brust, während gleichzeitig zwei Häscher nach diesem greifen, so ungestüm oder so ungeschickt,
dass sie auch ihren Helfershelfer in die Umschlingung ziehen und die Beiden heftig aneinander pressen.
Eine fünfte Figur in langem, bis auf die Knöchel reichendem rotem Gewände will der Maler durch
den wehenden Wimpel seiner Lanze wohl als Führer der Schergenbande charakterisieren. (Taf. I.)

Die dritte Szene zeigt Christus vor Herodes. Ein blaugekleideter Kriegsmann mit
Beinharnisch und Judenhütchen führt den gefesselten Erlöser vor. Neugierig schaut ein zweiter,
krausköpfiger Scherge über des letztern Schulter, um den Eindruck der Anklage auf dem Gesichte des

Königs zu beobachten. Dieser deutet fragend oder zurückweisend auf den Gefangenen. Er ist
ein modischer Geck: in blondem Knebelbart, kurzem grünem Wams mit verschnürtSn Aermeln,
blau und grün abwechselnden, zum Zerspringen engen Hosen und gemusterten Schnabelschuhen.

Die weisse Krone ziert sein Haupt, das Szepter aber hält der hinter ihm stehende Page.
Raummangels halber — da eine kleine Fensternische das unterste Drittel des Bildfeldes abschneidet —
ist derselbe auf, statt hinter den Tronsitz zu stehen gekommen und muss auch so noch seine

Beine zusammenknicken, um das zierlich gedrechselte Judenhütchen nicht am obern Bildrand zu
zerstossen.

Den Beschluss dieser Bilderreihe macht die Geisselung, welche von geckisch gekleideten
Jünglingen mit grünen Ruten vollzogen wird. Recht gut ist die Haltung des Heilandes gelungen,
der schmerzgebeugt sich an die Geisselsäule schmiegt. (Taf. II.)

*) Schon 1638 wurde jeweilen Donnerstags Predigt daselbst gehalten, seit 1786 fand auch alle 14 Tage ein

Sonntagsgottesdienst statt. Die Donnerstagspredigt erhielt sich bis 186 i, gegenwärtig wird je den ersten und dritten
Monatsonntag nachmittägliche Kinderlehre gehalfen.



— 241 (il)

Die weltlichen Kostümfiguren sind äusserst bemerkenswert.

Die gezaddelten Rocksäume und Abhängsei der Nesteln
des Schnürärmels, die zweifache, gedrängte Knopfreihe des

enganschliessenden Wamses, das grün und blaue mi-parti der

Beinkleider, der klingende „Dusing", jener tief auf der Hüfte
sitzende Schellengürtel, vor allem auch Haar- und Barttracht,

weisen mit Bestimmtheit
auf die Zeit um 1410 hin.
Zu dieser Datierung stimmen

auch die Panzerkragen,
die spitzen Beckenhauben

und vorspringenden
Kniescheiben der Kriegsleute.1)
Von denWaffenformen trägt
die Hellebarde ausgesprö-

§ chen schweizerischen Chafe

% rakter.
œ

œ Mit der Geisselung bricht
c der Cyklus heute ab. Es

g unterliegt keinem Zweifel,
S dass an der gegenüberlie-

genden Wand sich die Fort-
__; setzung fand, wohl die

Szenen der Kreuztragung,
Kreuzigung und

Auferstehung, für welche der
Raum gerade genügen
mochte. Wir haben bereits

bemerkt, dass diese Wand

später hinaus versetzt

wurde; damals sind diese

Szenen zerstört worden.

&#&&*:...

m

p

') Man vergleiche damit die Kostümfiguren der im Jahre 1411 in
nicht allzu grosser Entfernung entstandenen „Toggenburger Bibel". Vgl.
Proben hei J. Z e m p : Die Schweiz. Bilderchrouiken. Hgg. durch die

Stiftung von Schnyder von Wartensee 1897. Besonders in Bezug auf die
Barttracht sei auch auf die Miniaturen îles „Bellifortis", einer Göttinger
Handschrift vom Jahre 1405 hingewiesen. (A. Schulz, Deutsches Leben im 14.

und 15. Jahrhundert. Taf. XIX u. XXIII). Man vergleiche auch die

einschlägigen Kapitel bei Hottenroth und Weiss. Ein Zurückbleiben der

Kunst, resp. der Mode hier im Dunstkreise von Konstanz, das während des

Konzils recht eigentlich die Metropole des Abendlandes ward, anzunehmen.

habt.n wir wahrlich keinen Grund.

-

«& ...ii-A-

¦¦ ¦¦;.;.¦

«V
MX\ SS

»
¦ .niiiiiiA.

'¦

F.»-'*.

rrm F.-

^ L7 '¦

m

a

a
fe

Ph



— 242 (12) -

N.

« -
¦

a!"

No. 6. S. Georg.

Dass dies nach der rückseitigen Vergrösserung der Kapelle geschah, beweist der Umstand, dass

die Fortsetzungen in jenem angefügten Teile gerade mit den Scenen beginnen, welche sich an
die Auferstehung anschliessen. Es sind dies die Malereien der zweiten Hand. Man erkennt
Christus als Gärtner vor Maria Magdalena, die Jünger, die zu Emaus mit ihrem Herrn am Tische

sitzen, und wahrscheinlich die Himmelfahrt. (No. 5.)

An der gegenüber liegenden Wand finden wir
rückgreifende Darstellungen aus dem Christusleben.

Sicher zu deuten sind die Begegnung Marias mit
Elisabeth und die Weihnacht. (No. 4.) Die direkte
Fortsetzung derselben ist durch den modernen Einbau
eines gemauerten Archivraumes zerstört, doch folgen
weiter noch eine Darstellung des hl. Ritters Georg

an der Rückwand (No. 6) und eine knieende Stifterfigur

in langem, rosafarbenem Gewände und

ledergelben Schuhen, begleitet von einem hockenden

roten Hündchen. (No. 5 vornen). — Diese sämmtlichen

Bilder sind nur zur untern Hälfte erhalten ; die obern Partien sind bei Anbringung der Empore
im XVII. Jahrhundert vernichtet worden. Besser als aus diesen Bruchstücken ist darum die Hand
des zweiten Malers nach drei grössern Darstellungen zu beurteilen, welche sich zwischen die Werke
der altern Hand und jene Passionsfortsetzung einfügen. (Taf. III.)

Es sind rohe, bäuerische Arbeiten. Mit rötlich-violetten Pinselstrichen sind auch hier die

Figuren kühn und frisch an der Wand vorgezeichnet. Aber die Verhältnisse sind meist misslungen,
die Gesichter ausdruckslos, oder, sobald der Künstler Ausdruck darein legen wollte, verzerrt, der

Faltenwurf weichlich ballig, die ganze Ausführung unsäglich roh und flüchtig, übrigens nicht
durchwegs gleich. Dem Maler ist eine Vorliebe für zarte, gebrochene Töne eigen, und ein
anerkennenswerter Farbensinn und Geschick für dekorative Wirkung sind ihm gewiss nicht
abzusprechen. Das kommt besonders bei jenem erhalten gebliebenen Devotionsbild zur Geltung, das

den Titularpatron S. Antonius auf dem Trone in voller Vorderansicht zeigt. Er trägt über dem

rosafarbenen Untergewande einen grauen Mantel mit zurückgeschlagener Kapuze. Die erhobene

Rechte spendet den Segen, die Linke hält ein Patriarchenkreuz, an welchem ein Glöcklein hängt.
Von beiden Seiten nähern sich ihm Hülfsbedürftige, Arme, Kranke und Krüppel. Ein halbnackter,
nur mit einem Lendenschurz bekleideter Mann hinkt an Krücken herbei. Ein anderer hebt ein

Lämmlein empor, wohl um auf die Eigenschaft des Heiligen, als Beschützer des Viehstandes, die

ihm heute noch zugeschrieben wird, anzuspielen.
Das anschliessende Feld reicht unter das erwähnte herab, weil sein Inhalt, die Gestalt des

grossen Christoffel, einen höhern Raum verlangte. Der durch ein später ausgebrochenes Fenster
demolierte Heilige erscheint auf braunviolettem, mit schwarzen Ranken damasciertem Grunde. Er
schreitet eilig durch die Fluten. Sein blauer Mantel ist über die Kniee geschürzt, die erhobene

Rechte auf einen Stamm mit winziger Krone gestützt. — Die beiden Bilder sind rundbogig und

mit einem gemeinsamen Zinnenkranze bekrönt, der sich augenscheinlich der ganzen Wand nach

fortsetzte, gleichwie auch die Borten, welche Fuss und Rahmen bilden. Zwischen gelbroten Doppelstreifen

laufen auf schwarzem Grunde zierliche weisse Blumenranken. Die distelartig krausen



— 243 (13) -
Blüten haben abwechselnd einen blauen und einen roten Kern. Den Sockel ziert ein Gefüge

von schwarz contourierten Quadern, deren jede einen breitovalen Buckel zeigt.
Ist schon das Antoniusbild kostümlich bemerkenswert, so verdient noch grössere Beachtung

jene ebenfalls rundbogig überwölbte Komposition, die ihm gerade gegenüber an der Nordwand

prangt.
Auf grüngelbem Grunde erblicken wir in völlig symmetrischer Stellung eine Heilige, in

welcher ich S. Katharina vermuthen möchte, denn sie ist gekrönt und trägt ein hellblaues Kleid,
so dass an die Madonna nicht zu denken ist. Sie breitet ihren weissen, mit Pelzwerk gefütterten
Mantel über zwei Gruppen kleiner Figuren aus. Wir haben hier den Typus eines der häufigen
Bruderschaftsbilder vor uns; unzweifelhaft repräsentieren die Schützlinge die Bewohnerschaft von
Waltalingen. Die linksseitige Gruppe, welche die männlichen Bewohner darstellte, ist leider bis

auf einige blondhaarige Köpfe zerstört; zur Rechten dagegen stehen auf einem Wiesenplane mit
erhobenen Händen die Frauen und Jungfrauen. Sie tragen bäuerische Tracht und sind sämmtlich
barfuss. Das blonde Haar lassen sie teils frei herabwallen, teils verhüllen sie dasselbe durch
ein Kopftuch. Vielleicht werden durch diesen Unterschied Frauen und Jungfrauen gekennzeichnet.1)

Suchte der Künstler der zweiten Gruppe ganz richtigerweise seine Werke in Stoff, Format
und Anordnung mit den schon vorhandenen Passionsbildern in Einklang zu bringen, so bilden

dagegen die Chorgemälde eine unabhängige, unter sich völlig abgeschlossene Komposition. Ja dieser

dritte Maler nahm gar keinen Anstoss, Heilige, die bereits von den Wänden des Schiffes

herabblickten, hier wieder darzustellen.
Die Auffassung und Ausführung ist eine entwickeltere, malerischere, wenn auch der Maler

in Bezug auf Talent auf nicht viel höherer Stufe stehen mochte, als seine Vorgänger. Man darf
aber bei Beurtheilung dieser Werke nie vergessen, dass wir nur mehr die Untermalung vor uns
haben. Diese Chorwände waren schon vor ca. 60 Jahren anlässlich einer Renovation losgeklopft
oder vielleicht losgeschabt worden ; die feinern Lasuren sind fast alle verschwunden, wo sie aber
noch vorhanden, z. B. auf dem Gesichte des hl. Antonius, der von seinem Diener heimgetragen
wird, und auf den Darstellungen am Chorbogen, da kontrastiert der gelungene Ausdruck und die

') Die Figuren stellen trotz ihrer Kleinheit sicher Erwachsene, nicht Kinder, dar. Das Kopftuch ist noch
heute unter der weiblichen Bevölkerung des Stammheimerthales allgemein verbreitet. Die wenigen mittelalterlichen
Darstellungen von Bauern aus der Ostschweiz zeigen uns dieselben meistens barfuss ; so erscheint z. B. der Bauer auf
der Illustration des Nidhart'schen Veilchens unter den neuentdeckten Fresken der Herrenstube zu Diessenhofen (aus
dem Anfange des XIV. Jahrhunderts), so das Bauernmädchen auf dem Bilde des Kirehherren Rost von Sarnen in der
Mannessischen Liederhandschrift (Kraus, Taf. 94). Das Barfussgehen der Bauerndinien erwähnt auch Steinmar,

(Bartsch, Schweiz. Minnesänger S. 188) wo er den Sommer vor dem Winter lobt, weil seine Geliebte dann keine
Schuhe als Minnelohn begehrt:

Der ich hân da her gesungen
diust ein kluoge dienerinne,
nach irre minne hân ich vil gerungen
gelungen ist mir niht an ir,
wan si wolte guot von mir.

sumer sumer süeze

als rieh ich werden müeze
daz ich beschuohe ir füeze

So waer min singen wol behalten
dar zuo naeme mich die kluoge,
diu nach dem pfluoge muoz so dicke erkalten,
schalten den wagen so er gestat:
des meiers hof si gar begât.

sumer sumer süeze,

vür winter ich dich grüeze :

ich schuohe ir niht der füeze.



— 244 (14) —

sorgfältige, liebevolle Ausführung frappant zu der rohen Erscheinung der übrigen, eben nur
untermalten Figuren.

Es ist zu vermuten, dass eine Schülerhand die Umrisse mit mennigroter Farbe nach

Vorlagen auf die Tünche hinzeichnete, denn diese Umrisse decken sich durchaus nicht immer
mit der Zeichnung der ausgeführten Bilder. Es ist dies besonders da bemerkbar, wo unter den

abgeblätterten Farben die alte, rote Vorzeichnung der Falten wieder zum Vorschein kommt und
in durchaus keiner Beziehung zur farbigen Modellierung der Gewandung steht. — Die Benützung
von Vorlagebüchern steht ausser allem Zweifel ; nur daraus erklärt sich die sonderbare Erscheinung,
dass die beiden Henker ihr Schwert mit der Linken führen. Die Vorlagen wurden eben skrupellos
im Spiegelbild umgezeichnet, um sie in Raum und Rahmen hineinzupassen.

FF.

^
r

% p
3

7,r.

-fN

No. 7. Chorgewölbe.

Bei Würdigung der Zeichnung, wie nicht minder der malerischen Wirkung beansprucht
diese Erkenntniss, dass wir im Grossen und Ganzen nur die Untermalung sehen, weitgehendste

Berücksichtigung. Die Bäume z. B. waren anfänglich keineswegs jene artischokenartigen Gebilde,

als die sie uns jetzt entgegentreten, sondern, wie Spuren erkennen lassen, mit Blättern und Baumschlag

in fast realistischer Weise fleissig ausgeführt; die mennigroten Felsen dagegen müssen stark

abgetönt gewesen sein. Immerhin möchte ich erwähnen, wie frappiert ich war, jene selbe

Grundstimmung, die uns hier entgegentritt, grün, gelb und rot, in ganz überraschender Weise

in der umgebenden Natur des Stammheimer Thaies beobachten zu können. Der Blick über die



— 245 (is) —

goldenen Kornäcker, grünen Kleefelder und rötlichen Feldwege, wie er sich z. B. von Girsberg

aus darbietet, hat mir immer die Erinnerung an jene primitiven Landschaften auf der Chorwand

wachgerufen.
Die Ausmalung des Chores ist eine vollständige. Die Gräten des Kreuzgewölbes sind zwischen

schwarzen Perlsäumen oder Pollenreihen von einem breiten, grün und rot wechselnden Streifen begleitet.
Die weissen Kappen scheinen mit den Kniefiguren der Kirchenväter und den Evangelistensymbolen

geschmückt gewesen zu sein. Am besten erkennt man den hl. Hieronymus im Kardinalshut, neben

ihm den Markuslöwen, der sich hier vielleicht mit dem Attribut des heiligen Hieronymus, das

dieselbe Thierfigur darstellt, verschmilzt. Anderwärts kommt der rote, grün geflügelte Lukasstier zum

Vorschein, ihm gegenüber eine sitzende Figur in grünem Gewände. (No. 7.) — Der Chorbogen zeigt
übereinander je zwei Darstellungen, zwischen denen ein unerkennbares Wesen, ob Engel oder

Vogel,1) den Scheitel ziert. Das gleiche Fabelwesen, ebenfalls leider
sehr defekt, erblickten wir in dem Scheitel der Fensterleibungen.

Die drei Wände sind je über einem 1,38 m hohen, weissen

Sockel mit zwei Reihen quadratischer Felder geschmückt. Die
Umrahmung der ganzen Wandfläche und der einzelnen Felder bildet ein

patroniertes Bortenwerk von schwarzen Ornamenten auf gelbem Grunde,
innert welchen noch schwarze Pollensäume die obern Bilder begleiten.
Die stoffliche Anordnung ist derart, dass je die obern Felder eine

einzelne Darstellung aus dem Leben eines Heiligen zeigen, während
die untern Felder ganz der Legende des Kapellenpatrons, des Eremiten
Antonius, eingeräumt sind.

Der obere Cyklus beginnt zur Linken in der Leibung des

Chorbogens mit der lieblichen Legende von S. Dorothea mit dem

Blumenkörbchen, welche den Lesern ja aus Gottfried Kellers „Sieben

Legenden" bekannt ist. Man erkennt auf dem stark beschädigten Bilde
¦'den eingezäunten Paradiesesgarten und das nackte Knäblein, das aus
den Händen der seligen Jungfrau das Fruchtkörbchen entgegennimmt,
um es ihrem stillen Verehrer, dem Schreiber Theophilus, zu bringen
und auch ihn dadurch zum Märtyrertode zu entflammen. (No. 8.)

Auf der Wand folgt jene Szene aus dem Leben des Apostels
Johannes, wo der heidnische Statthalter ihm den Giftbecher reichen
lässt. Doch vor dem Segen des Heiligen verflüchtigt sich das Gift in
Gestalt eines Schlängleins und auch der Heide, der vorher durch den

Genuss des Trankes getödtet worden, ersteht wieder zum Leben durch
des Zwölfboten wunderthätiges Wort.

Im nächsten Felde reitet Ritter Jörg auf wohlgenährtem
Schimmel gegen den Drachen an und befreit die Jungfrau, die auf
dem schroffen, roten Felsen kniet. (Taf. IV.)

No. 8. Linke Hälfte des Chorbogens.

') Nach Dr. Zeller-Werdmüller vielleicht ein Paradiesvogel, den man sich im Mittelalter bekanntlich ohne
Füsse vorstellte.

:•

^



— 246 (16) —

Die Schlusswand zeigt den hl. Ritter Sebastian an einen Baumstrunk gebunden und bereits

von zahlreichen farbig befiederten Pfeilen durchbohrt, während zwei kostümlich bemerkenswerte

Bogenschützen noch immer ihre Geschosse auf ihn abschnellen. Ueber jenem Bilde, links unter dem

Bogenscheitel, ist ein schwarzes W, vermutlich das Monogramm des Meisters gemalt. — Das Gegenstück

zu S. Sebastian bildet ein anderer hl. Ritter, vielleicht S. Urs oder Viktor,1) jedenfalls ein

Thebäer. In vollständiger Rüstung kniet er am Boden, während der Henker, der gleich einem

Metzger einen weissen Schurz um die Hüften trägt, das Todesschwert über ihn schwingt. (Taf. V.)
Die folgende Darstellung vermag ich nicht zu deuten. Man sieht im Hintergrund eine

Stadt oder ein Schloss mit spitzem Turm. Davor steht eine matronenhafte Heilige, vielleicht
S. Anna. — Im linken Feld schreitet in einer Baumlandschaft S. Margaretha am Kreuzesstabe

wacker aus und führt am roten Bande den burlesken Drachen spazieren. (Taf. VI.) — Den

Schluss jener obern Bilderreihe macht auf der rechten Hälfte des Chorbogens S. Katharina, die

in grünem Damastgewande, des Todesstreiches gewärtig, auf dem Rasen kniet. Neben ihr liegt
das zerbrochene Rad. Den jugendlichen Henker scheint die Rührung anzukommen. Er greift mit der

Rechten nach der Herzgegend und schwingt recht ungeschickt das Schwert mit der Linken. (No. 9.)

Die Betrachtung der untern Bilderreihe wird uns nun etwas länger aufhalten. Denn zum
Verständnis jener Darstellungen ist es unerlässlich, dass wir uns mit der Legende des heiligen Antonius
vertraut machen. Der Leser wird es gestatten, wenn ich hier zumeist wörtlich meinem Gewährs-

manne folge, denn viel besser als eine moderne Umschreibung kann die naive Sprache des

mittelalterlichen Schreibers die naiven Schildereien des mittelalterlichen Malers verdeutlichen. Es ist
derselbe Geist, der uns daraus anmutet und man wird bald bemerken, wie eng sie zusammengehören.

Die Bilder sind die getreuen Illustrationen des mittelalterlichen Schriftstellers. Fast
sklavisch hält sich der Illustrator an den Wortlaut der weitverbreiteten goldenen Legende des

Jacobus von Voragine.2)
Diese berichtet uns folgendes:
„Sant Anthonius der einsiedel ward in Egyptenland geborn unnd.gezogen und sein vatter

und müter waren cristen, des lerten sy iren sun mit fleifi, des volgt er in,(en) und b&t got lieb
unnd do er xx jar alt ward, do starb im vatter und muter. Darnache eins tags, do gieng er in
die kirchen und hört das ewangelium lesen, das da spricht: ,wiltu volkommen sein, so gee und

verkauf alles, das du hast unnd gib es armen leüten und gee und volg mir nach, und zehand ward
er ein einsidel und ließ gut und ere durch gotte und sein hercz wz alle zeit mit got bekümert,
und betet stätigklich und dienet im willigklich mit beten, vasten, und erarbeyt sein narung mit sein

henden und gab dz überig armen leüten und behielt nun sein notturft und wa er ein andächtigen
sähe leben und gôtlichen leren, das behielt er mit fleiß und gieng den einsiedel allen vor an. eren

') Von ca. 1476 bis 1499 sass auf Schwandegg der Junker Viktor von Schönau.

2) Jacobus de Voragine, Bischof von Genua, geb. 1230, t 1298, war der Bearbeiter der weitverbreitetsten,
mittelalterlichen Legendensammlung, dieser „Legenda aurea" oder „Lombardica". Für den lateinischen Text citiere
ich ein Exemplar der „Legenda sanctorum alias Loinbardica hystoria, impressa Basilee et féliciter consummata per
Nicolaum Kesler sub anno dni. millesimo quadringentesirao octogesimosexto die vero xxv mensis Junii." Daselbe
befindet sich in der Kapuzinerbibliothek in Luzern. Den deutschen Text entnehme ich einem defekten
Druckexemplar aus der Wende des XV. und XVI. Jahrhunderts in der Stiftsbibliothek Engelberg. Dasselbe ist mit
illuminierten Holzschnitten ausgestattet. Anfang und Schluss, infolge dessen auch Druckort und Datum fehlen leider.



— 247 (17) —

und an wirdigkeit und wz in(en) allen lieb und Hessen in die menschen den gotes-erer und leid

gar vil von der anfechtunge des teüfels." J)

Diese Anfechtungen des Teufels haben St. Antonius von jeher berühmt gemacht. Der
Satan suchte ihn durch Gold und Reichtümer zu verlocken ; er spiegelte ihm die Ehren und Würden

vor, welche er in der Welt erlangen könnte, er erschien ihm als reizvolles Weib und gestand als

schwarzer wüster Geselle ein, von ihm überwunden zu sein, um ihn zu geringerer Wachsamkeit

zu verleiten. Antonius aber blieb wachsam und besiegte den bösen Feind, wie gleich unser erstes

Bild in der Reihe darstellt, das ihn im violetten Ordenshabit zeigt, wie er dem Teufel die Spitze
seines Kreuzstabes in den Schenkel stosst. (No. 8.)

In ausführlicher Weise sind diese Versuchungen in drei Scenen auf der Nordwand
geschildert, — zwar sind es nicht die Nachstellungen des schönen Weibes, die hier verbildlicht sind.

Doch hören wir wieder unsern und des Künstlers Gewährsmann:

„Sant Anthonius lag des nachts in den grebern.2) Eins nachtes da lag er aber in einem

grab, do kam ein grosse schar der bösen geyst zu im und zerrissen im allen seinen leib, dz in
sein diener für tod auf dem rucken in sein zeit trugen und klagten in auch alle menschen, die in
sahen und wolten wänen er war tod und da die andern entschlieffen, do ward er wider lebendig
und hieß sich seinen junger also verwundet wider in das selb grab tragen, und do er
mit den schmerczen darinn lag, da betet er andechtiklichen, do vachten in die teüfel aber an und

erschinen im in manigerley greulicher thiergestalt und zerten in aber mit iren zenen und mit iren
hörnern und rissen in sere mit iren klaen und da sy in vast gepeiniget hettend, da kam ein liechter
schein und verjaget die teüfel, do wart er gesunt. Da verstund er sich wol das gott da gegenwertig

wz und sprach : ,o herr Jhesu Xpë wo wärest du in meinen grossen leiden, das du nitt des ersten

hie wärest vnd mir geholffen hetest und mein wunden heylest,' do sprach unser herr : ,Anthoni ich

wz hie, mich gelust wol, das du so manlich stritest und bin allweg bei dir gewesen und hab dein

schoß empfangen und erbeytet deines streites end und darumb das du so manlichen gestriten hast,

so wil ich, das dein nam in aller weit geeret werd' und damit verschwand unser herr."3)

') loc. cit. p. cclxxx ff.

2) Wir müssen uns erinnern, dass wir uns auf dem Boden Altägyptens befinden. Auf jene Eremiten der
Thebais musste der ägyptische Grabkult einen merkwürdigen Eindruck üben ; aber noch merkwürdiger muss der Begriff
gewesen sein, den s;ch die mittelalterlichen Uebersetzer und Leser von jenen Nekropolen machten.

Ich kann mich nicht enthalten, hier eine Stelle aus dem Leben des hl. Macharius, eines Schülers des Antonius,
anzuführen. Wer erinnert sich dabei nicht aus seinen Knabenjahren des Märchens „Von Dem, der das Gruseln

lernen wollte"?
„Einsmals da gieng er (sant Macharius, der einsiedel) in ein grebtnus, do lagen vil heyden begraben, do

leget er sich schlaffen und nam ein todten und legt in under sein haupt als ein polster. Do kamen die teüfel und

wolten in erschrecken und schrien: ,stee auf und gee mit unß zu dem bad' und ein ander teüfel under im schri
recht als ob er auß dem todten redte und sprach : ,ich hab ein pilgerim auf mir und mag nit kommen'. Do vorcht
sich sant Macharius nit und stieß den todten und sprach: ,stee auf ob du magst'. Do das die veind horten, do

fluhen sy und sprachen: ,du hast überwunden!'" —

s) Die lateinische Originalausgabe sehildert, viel präziser, das Ereigniss mit folgenden Worten:

„Alia vice dum in quodam tumulo latitaret multitudo demon um adeo laceravit, quod minister eius quasi
mortuum eum propriis humeris asportaret, cunque eum omnes qui convenerant, quasi mortuum plorassent, dolentibus

31



- 248 (18) —

Ganz dem Wortlaut der Legende entsprechend, sehen wir auf dem ersten Felde den

Heiligen in den Gräbern — schwarzen, zerrissenen Schrunden — schlummern. Drei phantastische,
burleske Teufelsgestalten schlagen mit Knüppeln auf ihn ein. Im folgenden Bilde trägt der
Diener den völlig Hilflosen — und es ist dem Künstler trefflich gelungen, diesen Zustand im
Gesichte des Heiligen auszudrücken — auf dem Rücken nach seinem Kloster. Weheklagend und

händeringend eilen die Schüler entgegen. Die dritte Scene führt uns wieder auf das Gräberfeld
zurück. Als geohrte Schlange, als Löwe, Wolf und phantastischer Ochse bedrängen die Dämonen
den armen, regungslos daliegenden Eremiten, aber schon erscheint der Tröster und Erretter in
einer Wolke am Himmel. (Taf. IV.)

Sind durch jene drei beschriebenen Bilder die weltberühmten Versuchungen des heiligen
Antonius repräsentiert, in einer Auffassung, die freilich mit der eines modernen Darstellers sich

kaum decken würde, so schildern drei andere Felder an der Ost- und Südwand die schöne Episode
der Begegnung des Heiligen mit dem greisen Paulus, dem ersten Einsiedler.2)

„Paulus der erst einsidel wz ein cristen und het got lieb und dienet im mit fleiß tag
unnd nacht mit beten, mit vasten, mit wachen und mit vil ander guter Übung.

Zu den czeiten het Decius das reich und der selb keyser het zwen namen, er hieß auch

Galienus; der ächtet die cristen gar ser und vieng sy und martert und tôdtet sy, wo er sy
ankam, dz wz da man zalt nach Cristi gepurt czweihundert und in dem sechfiundfünfczigesten jar.
Des selben mais vieng man zwen cristen. Den einen bestreych man mit honig in allem' seinem

leib unnd legt in an die sunnen, do kamen die mucken und würm, die marterten in iâmerlichen.

Den andern legt man in ein waichs bett, do was süsser lust, do runnen die bech, do klungen die

prunnen, do sangen die vogel, do was gutter geschmack von plumen und was vil lustes do. Und

er ward vast gepunden, das er weder hend noch fuß geregen mocht und ward manigerley plumen
auf in gestraet und that zu dem Jüngling ein freülin, das was gar schon und was gar verschemt,
das greif in an on alle schäm und handelt in wie es lust. Do wz er voi gótlicher lieb und do

er des fleysches bewegung empfieng, do waz im gar laid und do er sich nit geweren mocht, do

beyß er mit den zenen in sein selbs zungen, das dz plût darnach gieng und sprüczt dem freülin
under seine äugen und vertrib mit den bekorung und erarnet ein sig des lobs.

Von der pein, die man den zweien anlegt und von ander pein, die er die cristen sähe

anlegen, do erschrack sant Pauls ser und flöhe in ein grossen wald, do wonet er in einem holen

steine 40 jar, dz in kein Mensch nit West.

Nun waz Anthonius der münch auch in dem selben wald ein einsidel, dem ward in dem

schlaf kund getan, dz ein ander einsidel in dem selben wald war, der war besser dann er. Do

cunctis subito Antonius reviviscit et a ministro a predictum tuinulum se iterum portari fecit. Qui cum ibi ex dolore
vulnerum prostratus iaceret ex virtute animi ad conflictum deinones excitabat. Tunc illi in formis varus ferarum

apparuerunt et eum iterum dentibus, cornibus et unguibus crudelissime laceraverunt. Tunc subito splendor mirabilis
ibi apparuit et demones cunctos fugavit. Antonius autem continuo sanatus est ibique Christum adesse intelligens ait:
Ubi eras bone Jesu, ubi eras, quare a principio non fuisti hic, ut me adiuvares et vulnera mea sanares. Cui dominus:
Antoni hic eram, sed expectabam videre certamen tuum. Nunc autem, quod viriliter dimicasti in toto orbe te faciam
nominari." (loc. cit. S. XX ff.)

2) loc. cit. S. cclxiiib u. f. „Von sant Pauls dem einsidel."



— 249 (19) —

gieng er auß und suchet in uberai in der wiltnuß, do kam im zestund ein man auf einem pferd,1)
der zeygt im den rechten weg. Darnach kam ein ander, der trüg palmenfrucht, der het oben eins

menschen pild und unden ein geyßgestalt, do beschwur er in bei got, das er im sagt, wer er war.
Do sprach er: ,ich heyss Satirus der wild, der do weld und holcz ergeet nach der irrsal der un-
gelaubigen.' Darnach kam ein wolff, dar leytet in für sant Paulus zeli. Do weste sant Pauls

wol in dem geyst, dz sant Anthonius do was und rigelt die tür vast zu. Do bat in sant Anthoni
durch got, dz er in hinein ließ und sprach ; ,ich will nimmer von der tür kommen, du tust mir
dann auf; ich wolt ee sterben!' — Do tat im sant Pauls auf, da vielen sy zehand beyd frölich
umb einander. Da es nun essenszeit wz, do kam ein rap und pracht sant Pauls ein prot, dz wz
zwir als groß, als eins andern tags. Da sprach er zu sant Anthonio : ,mir sendet gote alle tag
ein prot und hat mir heüt zwir als groß gesendet durch meins gastes willen.' Dz nam sant

Antonius wunder und lobet gott darumb. darnach kriegten sy süssigklich mit einander, wer dz

prot teilet und wer dz wirdig war. Do eret sant Pauls den gast, do eret sant Antonius den alt-
herrn. Darnach legten sy ir hend beyd an dz prot und teilten es gleich von einander und assen

mit freüden und redten innigklich von got.
Und do Anthonius geessen het, do gieng er wider heim und do er nahent bei seiner zeli

wz, da sähe er, dz die engeil sant Pauls sei fürten (gen himel). Do gieng er wider zu sant

Pauls, do sähe er seinen leichnam aufgericht und knient, als ob er betet, do wolt er wânen, er
lebet. Und do er sähe, das er tod wz, do sprach er: ,o du heylige sei, dz du lebendig getan
hast, das erzaigest du in deinem tod.' Do het in sant Anthoni geren begraben, do het er nichts
domit er in begraben mocht. Do kamen zwen leo und machten ein grub, do begrub er in und die

leo giengen wieder in das holcz. Da nam sanctus Anthonius sant Pauls rock, der wz mit palmen

gezeünet, den legt er an zu hochzeiten. Jeronimus schreibet sant Pauls leben mitt fleiß. Nun
helf unß sant Pauls durch sein heyligkeit umb got erwerben dz ewig leben."

Auch hier ist der mittelalterliche Meister genau der Erzählung gefolgt. Auf dem ersten

Bilde findet der in der Wildniss irrende Eremit seine Wegweiser. Im Vordergrunde erblickt man
den Satyr, während die nur in den obern Partien erhaltene gehörnte Figur im Hintergrunde
zweifellos den Centauren darstellen soll.2) (Taf. V.) Die zweite Szene zeigt uns Antonius in der

Höhle seines greisen Kollegen. Sie sind der Komplimente überdrüssig geworden und strecken die

Hände aus, um das Brot miteinander zu brechen. In synchronistischer Weise fliegt eben jetzt
auch der Rabe mit der Doppelration durch die Felsenspalte hernieder.

Das Begräbniss des heiligen Paulus wurde folgerichtig als dritte Darstellung ausgewählt.
Antonius kniet neben dem Leichnam und die beiden Löwen scharren die Grube. Aber dem Maler
wollte es nicht recht gelingen, diese heraldischen Gebilde in solch realistischer Hantierung darzu-

') Die deutsche Uebersetzurg ist hier ungenau. Das lateinische Original spricht von einem Centauren. „Qui,
dum eum per silvas inquireret. obvium habuit ipoc entaurum, hominem equo mixtum. Postmodum obvium
habuit animal ferens fructus paluiarum, supra imagine hominis insjgnitum, deorsum vero capre formam habens. Qui
dum ipsum per deum coniuraret, ut sibi diecret, quis esset, respondit se esse satirum, deum s'.lvarum secundum errorem
gentilium. Postremo obviavit ei lupus, qui eum ad cellam sancti Pauli perduxit." (loc. cit. p. XV ff.)

2) Ein Beweis, dass dem Künstler das lateinische Original oder wenigstens eine andere Uebertragung, als

uns, vorlag.



250 (20)

stellen und so stehen sie auf den Hinterfüssen aufgerichtet, während sie den Grund mit den

Vorderpranken kratzen
Mit dieser Episode verlässt der Künstler den Boden der goldenen Legende. Die übrigen

Bilder finden dort keine direkte Erklärung, sondern sie wurzeln in der mündlichen Ueberlieferung
und der Auffassung der Zeit. S. Antonius galt dem spätem Mittelalter als der Vater der Mönchsorden,

als erster, der die Einsiedler der Thebais zu gemeinsamen religiösen Uebungen zusammen¬

führte trotzdem die auf sehr alte Quellen zurückgehende Legende

nicht direkt davon spricht, sondern gegenteils seinen Hang zur
Einsamkeit betont. Oefters wechselte er seinen Aufenthalt, um dem Zu-

drang der Menschen zu entgehen.

Auf dem nächsten Bilde im Chorbogen überwacht Antonius den Bau

eines Klosters. Mit Maurerkelle, Steinklöppel und Zimmerwerkzeug sind

die kleinen Schüler thätig, den Bau zu fördern, von dem bereits die

Kirche steht. (No. 9.) Antonius trägt auch hier, wie auf den übrigen
Bildern, einen violetten Ordenshabit und auf der rechten Seite ein

angenähtes T, ein sogenanntes Antoniuskreuz. Es ist dies die Ordenstracht

der Antönier, eines zur damaligen Zeit in schweizerischen

Landen sehr populären Ordens.

Wir müssen darauf näher eintreten, vorher aber zurückgreifend
noch ein Bild besprechen, das wir des hiesigen Zusammenhanges wegen
absichtlich in der Reihenfolge übergangen haben.

Auf der rechten Seite der Ostwand ist Antonius dargestellt, wie

er aus seiner Felsenklause einer Gruppe von Krüppeln und Presthaften

entgegenschreitet. (Taf. VO Augenscheinlich sind es mit dem sogenannten
Antoniusfeuer Behaftete; die Gruppe erinnert an das Devotionsbild im

Schiff. Unter jenen Leiden, die im Mittelalter die abendländische

Menschheit heimsuchten und denen die damalige Medizin wehrlos
gegenüberstand, fällt neben dem Aussatz in erster Linie das sogenannte
Antoniusfeuer oder heilige Feuer1) in Betracht. Diese schreckliche,

krebsartige Krankheit entstand aus dem Genüsse von Mutterkorn
(claviceps purpurea) und äusserte sich in einem Verdorren, Zusammenschrumpfen

und Abfallen der Gliedmassen. Der Pflege dieser unheilbar

Kranken widmete sich der Orden der Antönier.

In der zweiten Hälfte des XI. Jahrhunderts waren die Reliquien des 356 im Alter von

105 Jahren gestorbene hl. Antonius von Konstantinopel nach St. Didier-la Mothe bei Vienne

i» *£$48EjFm '
¦ ; »•^•#:g ^B

; > m^ dJrl Br i 'a H
-.. * HlnH^H

» M ¦ BPlFXI
1 *JÊbBk m H ' flèflH1 dm i i % WÊ

1¦i Y<\aÈa
'"

•

¦

.' : ¦- ¦

^^^^^^^^ F' P- jp^-sr.
¦;

-F..^
¦ ..-.;¦ ~ 1 ti

_
>**¦>$' :l

* J ¦tjâ
"d "¦ *

i ¦ ¦ fi r- -ßi 'i

¦¦ \-iä, "
¦

'

y.

¦'... ¦>¦¦•
'

¦.,
-";:. .;v;, -Aid' W^- pp

¦ ¦ i -d "f

* '''

No. 9.
Rechte Hälfte des Chorbogens.

') Dass dieser letztere Name schon im Alterthum gebräuchlich war, zeigt die Stelle aus dem dritten Buche
der Georgica Virgils :

nec longo deinde moranti
Tempore, contractus artus sacer ignis edebat.

Noch 1709 brach im Luzemer Gebiete, um Willisau, Ettiswil und Grossdietwil das Antoniusfeuer epidenjie-
artig aus. Vgl. Dr. Hans Bachmanns Arbeit über den Mediziner und Naturforscher Karl Nikolaus Lang, Geschfrd.

LI, S. 172. Der Verfasser scheint aber den alten Namen und die frühere Bedeutung der Krankheit gar nicht zu kennen.



— 251 (21) -
gebracht worden.1) Gerade damals war ein benachbarter Edelmann, Gaston mit Namen, von der

schrecklichen Krankheit des heiligen Feuers befallen worden und auch sein junger Sohn Guerinus

erlag der Ansteckung. Da wandten sie sich an den Heiligen und gelobten ihm Leben und Habe

zu weihen, wenn sie geheilt würden. Und St. Antonius rechtfertigte das in ihn gesetzte Vertrauen,
nachdem er im Traume dem Edelmann aufgetragen, er und sein Sohn sollten inskünftig zu

St. Didier die von der Krankheit Verstümmelten pflegen. Auf dessen Verzagen, ihr Vermögen
möchte für ein solches Unternehmen nicht auslangen, hatte er ihm einen T-förmigen Stab gereicht,
der in den Boden gepflanzt zum mächtigen Baume heranwuchs, durch seinen Schatten die

herbeiströmenden Krüppel erquickte und mit seinen Früchten sie nährte. — So die Gründungssage der

Antönier, deren Abzeichen das hellblaue T ward.2)

Schon im Jahre 1095, auf der Kirchenversammlung von Clermont, die den ersten Kreuzzug

beschloss, erteilte Papst Urban II. der Stiftung Gastons die kirchliche Genehmigung. 1297

erhob Papst Benedikt VIII. die Antönier zu einem Orden regulierter Chorherren mit der Regel des

hl. Augustin. Der Orden verbreitete sich in alle Länder und brachte es auf 390 Häuser. In der

Schweiz bestanden deren zur Reformationszeit vier: in Basel (schon 1304), in Utznach (seit 1373),

in Bern (um 1447) und Burgdorf (schon 1467). Als später das Antoniusfeuer erloschen war, da

wurden die Antoniusspitäler die Zufluchtsstätten der Siechen und Aussätzigen im weitern Sinne.

Erst das fast völlige Aufhören des Aussatzes setzte auch den Antönierorden auf den Aussterbeetat.3)
Die bedeutendste schweizerische Niederlassung war das Haus zu Utznach, eine Stiftung

der Grafen Donat und Diethelm von Toggenburg. Sie ward im Jahre 1498 Residenz des Prae-

zeptors der Provinz Konstanz und in ihren Sprengel gehörte wohl sicher unsere Antoniuskapelle
zu Waltalingen. Die Einkünfte des Ordens bestanden nämlich zum grossen Theile aus Almosen,
welche die Brüder sammelten und jeder Spital hatte seinen Bezirk zum Terminieren.4) In diesem

Umkreise beanspruchte er auch die „Freiheit", ein Schwein in „St. Antonii namen" auf den Ge-

meindeallmenden zu halten.5) Im fernem beriefen sich die Antönier zu Utznach auf päpstliche
Privilegien, welche ihnen den Opferstock in allen „neu erbauten" St. Antoniuskapellen zuwiesen.6)

') Die Reliquien haben eine noch viel märchenhaftere Legende als der Heilige selber. Da die Fresken von

Waltalingen sich aber nicht damit befassen, dürfen wir jene Geschichte von der schönen, von sieben Teufeln besessenen

Tochter Kaiser Konstantins, die endlich durch die Berührung der hl. Gebeine geheilt wird, übergehen.
3) Historia Antoniana von Aimar Falco in den Acta Santorum I c. pag. 160 ff.
3) Vgl. über den Orden im Allgemeinen und die Schweiz. Niederlassungen im Besondern, vor allem die treffliche

Arbeit von P. Anselm Schubiger: „Die Antonier und ihr Ordenshaus zu Utznach", Geschfrd. der 5 Orte XXXIV.
S. 87 ff. und J. Stammler: „Die St. Antunius-Kirche in Bern", Sep.-Abdruck aus den Kathol. Schweizer-Blättern 1893.

') Doch dehnten die Antönier von Memmingen ihre Bettelreisen bis nach Graubünden aus und die Brüder zu

Utznach griffen ins Gebiet des Berner Spitals hinüber, wenn sie noch 1526 die Erlaubniss zum Terminieren in bernischen
Gauen sich erwirkten.

5) Von daher kommt es angeblich, dass das Schwein seit dem XVI. Jahrhundert das beliebteste und ganz
vorherrschende Attribut des Heiligen geworden ist.

6) Als um die Wende des XV. und XVI. Jahrhunderts zu Sarnen eine Kapelle in der Ehre St. Antons gebaut
wurde, machte der Präzeptor Ruprecht Lyasse vom Durn geltend: „wie das ir päbtschlich bullen und fryheiten, die
der benempt heilig orden hette, heitter und clar usdrucktend, die sy hand von dem heiigen stül zu Rom und von den

heiigen vettern den pâbsten, wen semlich nüw capellen gebuwen werdend in er und lob des himelfürsten und bichters
sancti Anthony sol der stock und ander genuß, der da mag Valien in semlichen cappellen zuhören dem genempten heiigen
orden und spital zû Utznach und das zû uffenthalt der armen menschen, die dann angriffen sind mit der schweren plag



— 252 (22) —

Wie es in dieser Beziehung mit der Waltalinger Kapelle stand, wissen wir nicht. Die

Kapelle konnte wohl nicht zu den „neu erbauten" zählen, da die Wahl ihres Patrons vermuthlich
der Stiftung des Utznacher Spitals vorausging. Wenigstens findet sich gar keine Hindeutung auf
eine Almosenbüchse, wie die jüngsten Restaurationsarbeiten im Zürcher Grossmünster eine zu Tage
gefördert. Dort war über einer am Thurmpfeiler vertieften Büchse eine Hand gemalt, die auf
das Krückenkreuz auf dem Einwurfe hinwies.1)

Gleichwohl bezeugen aber auch die Chorbilder von Waltalingen das wachsende Ansehen
der Antönier. Während noch das Dedikationsbild im Schiff den Titularheiligen in einer Phantasietracht

darstellt, trägt er nun den Habit der Utznacher Spitalbrüder.
Die Bilder entstanden eben zur Zeit, wo der Orden seine Hauptthätigkeit auf schweizerischen

Boden — und speziell auf zürcherisches Gebiet, wo er viele Güter, z. B. auch den Kirchensatz
von Russikon, besass — verlegte. Die kostümlichen Details: die Damastgewänder der Damen,
der Brusteinsatz der Männer etc. weisen im allgemeinen auf die Wende des Jahrhunderts, die
Schnabelschuhe aber setzen die Entstehungszeit der Chorgemälde sicher vor das Jahr 1500.2)

Die Gemeinde Waltalingen hat in anerkennenswertester Weise nicht nur die von der

Antiquarischen Gesellschaft veranlasste Aufnahme gestattet, sondern auch die Erhaltung einzelner
Partien beschlossen. So sind die drei ersten Bilder des Passionscyklus, das Dedikationsbild im
Schiff und die beiden untern Scenen des Chorbogens sichtbar geblieben — gewiss nicht zum
Nachteile des geschmackvoll restaurierten Kirchleins.

Von einer Restauration des ganzen Cyklus musste abgesehen werden; selbst wenn der

Erhaltungszustand ein besserer gewesen wäre, hätte man nach den Erfahrungen, die man bisher
mit solchen Retouchen gemacht, nicht dazu raten können.

Es erübrigt mir noch die angenehme Pflicht, der Verdienste des Hrn. Herrn. Burk-von
Orelli auf Girsberg, des eigentlichen Entdeckers und sorgfältigen Biossiegers der Bilder zu gedenken
und meinen Dank auszusprechen dem Hrn. Prof. Rahn, der sich angelegentlichst der Sache annahm,
und meinem 1. Freunde Alfr. Farner, Pfarrer in Stammheim, der mit Rat und That die Aufnahme
der Bilder und das Zustandekommen dieses Neujahrsblattes gefördert hat.

sancti Anthony und berôbet sind ir gelider Wer understiend wider semlich fryheiten und päbstlich bullen zu thun,
kam in bann und ungehorfami der heiigen päbsten und wurd usgeschlossen von gemeinsame der cristenlichen menschen
und heiigen kilchen." Ammann, Rat und Gemeinde zu Unterwaiden ob dem Wald, denen diese Forderung anfangs
nicht hatte einleuchten wollen, gaben nach, überliessen den Opferstock den Antöniern, überbanden aber dafür diesen

die Pflicht, die Kapelle „in tach und gemach und zimlichen bûwen" zu erhalten. Kirchenlade Sarnen, Orig.-
Urkunde vom 3. Mai 1501.

') Rahn: Das Grossmünster in Zürich, zur Erinnerung an die im Sommer 1897 vorgenommenen
Wiederherstellungs-Arbeiten (Sonderabdruck aus dem Feuilleton der „Neuen Zünher-Zeitung'), 1897. S. 45.

") Vgl. obon S. 237.



HAND TAFEL III.

1:20.

* «Ti »

dd

\ \ \£

c c r c

w T
Pv*5°.

\Ä^\ *\:

amOUMiPi

WST^tëk«« îi»

c c ^ «' c,c
• •

• •#



CHOR. NORDWAND.

HAND III,

TAFEL IV,

¦ 20.

dt
d. ¦¦¦¦^ÊÊËÊk,

"p&r :â

d

A ¦

i

dm ¦i-

¦ -rldi'did'''



CHOR. OSTWAND

HAND

TAFEL V

:2Q
~"W

hr-
i.

m<&>

ii

P
aBXtk. (RM

:*r



CHOR. SVDWAND

HAND III.

TAFEL

|: 20

i± \ -

:,

'dd

P


	Der mittelalterliche Bilderschmuck der Kapelle zu Waltalingen bei Stammheim

