
Zeitschrift: Mitteilungen der Antiquarischen Gesellschaft in Zürich

Herausgeber: Antiquarische Gesellschaft in Zürich

Band: 24 (1895-1899)

Heft: 2

Artikel: Reliquien und Reliquiare

Autor: Stückelberg, E.A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-378846

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-378846
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Reliquien und Eeliquiare.

Von

E. A. Stückelberg.

Zürich.
In Commission bei Päsi & Beer.

Druck von David Bürkli.

1896.



Schweiz- Landesmuseum Zürich



Die Schweiz ist ein an kirchlichen Alterthümern sehr reiches Land. Nicht nur besitzt sie

zahlreiche hervorragende Gotteshäuser aus entlegenen Jahrhunderten, sondern auch Ueberreste von
allen Gattungen kirchlicher Bautheile und Geräthe. Es sei hier erinnert an das frühmittelalterliche

Baptisterium von Riva San Vitale, an die burgundische Kanzel von St. Maurice, die zahlreichen

Fragmente von St. Pierre in Genf und Baumes, die Chor- und Altarschranken von Moutier-Granval
und Chur, das lombardische Taufbecken von Giornico. Hiezu gesellen sich zahlreiche Sarkophage,
Inschriften und kleinere kirchliche Geräthschaften, deren älteste zu St. Maurice und Delsberg in
die merovingische und karolingische Zeit hinaufreichen. Auch Ueberreste kirchlicher Textilarbeiten
des ersten Jahrtausends sind uns noch zahlreich erhalten geblieben, so z. B. in Genf, Chur, Delsberg.

Besonders reich waren, und sind heute noch, unsere Kirchen an kunstvoll gearbeiteten

Reliquiarien. Vom VII. Jahrhundert an, also für mehr als ein Jahrtausend können wir die

Entwicklung dieses kirchlichen Geräths an Hand von wohlerhaltenen und theilweise hervorragenden
Kunsterzeugnissen überblicken.

Es verlohnt daher der Mühe, diese Reliquiare in der Geschichte ihres Ursprungs, ihrer
Bestimmung, Verbreitung, formalen Ausbildung monographisch zu behandeln. Die Kenntniss dieser

Schätze dürfte manchem sein Vaterland und seine Gotteshäuser lieber machen.



— 68 (4)

N

T»

fe.

diA

/
^1?

I.
ELIQUIAE, griechisch Xsiipava, wurden schon im Alterthum die

Ueberreste menschlicher Leichname genannt; die Christen
verwendeten speziell für die Bezeichnung der Leiber der Heiligen
die Ausdrücke cineres, fervilla sancta, griechisch nòvi?, exuviae,
dann pignora, beneficia sanctorum, benedictio oder sanctuaria.
Die deutschen Aequivalente dafür sind licham, bein, gebeine,

gebende, heiltum, heilichdom und ähnliche Bildungen.
Ueberreste verehrter und geliebter Menschen aufzubewahren

und in pietätvoller Erinnerung zu behalten, ist ein allgemein
menschlicher Zug, der uns in ältester Zeit wie auch heutzutage
noch überall begegnet. Wir wissen, wie schon Buddhas sterbliche

Reste solches Ansehen genossen, dass sich sofort nach dem

Tode des grossen Religionsstifters Streit um dieselben erhob, so

dass der Körper schliesslich in acht Theile zerlegt wurde, denen

sämmtlich Verehrung gezollt wurde. Dadurch erklärt sich, wie
auch die indisch-buddhistische Version des Lebens Jesu, die allerdings überarbeitet und theilweise

gefälscht ist, dazu kommt, zu erzählen, der Körper des Heilandes sei von den Römern bei Seite

geschafft worden, damit sich weder an seine Gebeine noch an sein Grab ein Kultus knüpfen könne.

Ein solches Vorgehen stände auch durchaus im Einklang mit der Vernichtung anderer Heiligenleiber,

die von den römischen Behörden angeordnet wurde. Wir wissen, dass die alten Griechen

mit den Gräbern ihrer Heroen einen gewissen Kult verbanden, und dass sie sowohl Gebeine als

andere Ueberreste, die mit denselben in Berührung gewesen, aufbewahrten und in Ansehen hielten.
Dass auch die Mohammedaner den Rock des Propheten verehren und ihm Wunderkraft zuschreiben,
dürfte bekannt sein.

Es kann daher nicht verwundern, dass ein analoger Zug auch in der christlichen Kultur
auftritt. Wie sich die Familie beim Begräbniss ihres Hauptes versammelt, so trat die Gemeinde

der ersten Christen bei den Ueberresten ihrer Stifter, ihrer Blutzeugen zusammen.
Die altchristliche Kirche theilte in sofern die Anschauungen des Heidenthums, als sie

bestrebt war, sämmtliche irdischen Ueberreste der Märtyrer der Beerdigung theilhaftig zu machen:

man sammelte auf der Richtstätte alle Glieder der Todten ; Frauen, Jungfrauen und Männer nahmen

mit Schwämmen und Tüchern des Blut auf, ja sie lasen sogar die blutgetränkte Erde auf und legten
alles im Grabe des Heiligen nieder.

Die abendländische Sitte, die Heiligenleiber nicht zu theilen, erhielt sich durch Jahrhunderte
und mehrmals wurden griechische Gesandte, welche um Partikeln baten, abgewiesen mit dem

Bemerken, Rom und das ganze Abendland würden es als ein unerträgliches Sakrileg ansehen, wenn
Jemand die h. Leiber antasten würde.

Dafür galten in der lateinischen Kirche alle möglichen Gegenstände, die mit dem Martyrer-
grab in Berührung gekommen waren, für heilig und wunderkräftig.



— 69 (s) —

Der Orient nahm es mit der Anerkennung eines Objektes als Reliquie strenger: Der

griechischen Kirche galten als Heilige nur die leiblichen Ueberreste, auch bei kleinster Form
der Theilung, und die mit dem Heiligen bei Lebzeiten und während des Martyriums in Berührung
gekommenen Gegenstände. Die Heiligen-Leiber wurden im Orient schon in sehr früher Zeit getheilt,
und nicht nur Gemeinden, sondern auch Private konnten sich in den Besitz von Partikeln setzen;

z. B. erfahren wir, dass ein syrischer Kaufmann in Bordeaux zur Zeit Gregors von Tours seine

eigenen Reliquien besass.

Die hauptsächlichste und wichtigste Verwendung aber fanden die Reliquien bei Anlass der

Errichtung von Gotteshäusern. In altchristlicher Zeit schon knüpfte sich der Bau einer Kirche an
den Ort, wo ein Blutzeuge gestorben oder begraben lag, oder an die Stelle, an die Partikeln seines

Leibes hingeraten waren. Ursprünglich wurde der Altar, der Kultmittelpunkt der Kirche, über
dem Grabe des Heiligen errichtet ; daneben wurde da und dort ein Heiligenkörper an eine bestimmte
Stelle übertragen, mit dem Zweck, darüber den Altar zu bauen. Mit der Verbreitung des Christenthums

über den ganzen Occident ward dann die Theilung der Reliquien nöthig, denn der Vorrath
an h. Leibern reichte nicht hin, um den Bedürfnissen von tausenden von Kirchen zu entsprechen.
Infolgedessen gab man sich mit einzelnen Theilen zufrieden und zur Consekration eines Altars genügte
eine Partikel, wenn auch von minimstem Umfang. Für diese wurde im Altar selbst ein Grab, d. h. die

sepulcrum genannte Vertiefung, hergestellt; ein verschliessender Stein, genannt sigillum, deckte

dieselbe zu. Es sind demnach vornehmlich die Altäre, weiche die Ueberreste der Heiligen
aufgenommen haben; indes wurden auch in andern Theilen der Kirche da und dort Reliquien niedergelegt

: so liess Justinian jeweilen in die zwölfte Schicht der Kuppel seiner Sophienkirche, Otto der

Grosse in den Kapitellen des alten Doms zu Magdeburg Heiligthümer betten.

Mit der enormen Zunahme des Bedarfs an Reliquien kam in der ganzen Christenheit auch
das Suchen nach solchen Heiligthümern auf. So entstanden schon in Constantins Zeit die
Translationen, d. h. die Uebertragungen von Heiligenleibern an Orte, wo man deren wünschte und brauchte.

Die feierliche Translation eines Leichnams von einem Begräbnisort zum andern, wird gleich
den Natales d. h. den Todestagen der Märtyrer gefeiert; ein und derselbe Heiligenleib kann
mehrere Uebertragungen erfahren. Die Elevatio, d. h. die Enthebung aus der ursprünglichen
Begräbnisstätte, wurde im Kalender ebenfalls als Fest bezeichnet.

Auch an diejenigen Orte, an denen die Reliquien bei der Ueberführung provisorisch niedergelegt

wurden, knüpfte sich die Verehrung derselben; so errichtete man den h. Drei Königen im
Pfrundhaus der Sebastianskaplanei zu Luzern ein Bild, weil man glaubte, ihre Leiber hätten auf
der Reise von Mailand nach Köln hier ein paar Tage gerastet. ')

Die Reliquien vermittelten Kenntniss, Verehrung und stete geistige Berührung mit dem

Heiligen, von denen sie stammten : ihre Namen legte man, im Orient und Occident, Kirchen, Klöstern,
Kapellen, Städten und Orten2) bei.

Brachte ein Tag einem Individuum oder einer Körperschaft besonderes Glück, so dankte

man dies dem Heiligen des Tages. Kaiser Otto der Grosse verehrte besonders den h. Vinzenz, weil er

') Vgl. Liebenau, das alte Luzern. S. 130.

2) Vgl. den Namen Martyropolis (seit dem VI. Jahrhundert vorkommend) und die in Frankreich besonders

zahlreichen Ortsnamen, die nach Heiligen gebildet wurden.



— 70 (6) —

an dessen Fest einen grossen Sieg erfochten; die Berner feierten die 10,000 Ritter, deren Tag
ihnen Waffenglück gebracht.

Anderseits werden die Heiligen auch für Unglück verantwortlich gemacht: so lesen wir
bei Justinger1), dass im Jahr 1311 „niemand mer die h. grossen Himmelsfürst und Zwölfbotten
ehren" wollte, weil 72 Personen am Peter- und Paulstag in der Aare ertrunken waren.

Den täglichen Verkehr des Menschen mit seinen Heiligen, beziehungsweise mit den Reliquien,
veranschaulichen die mannigfaltigen Beziehungen zu allen Umständen des menschlichen Lebens, in
denen sie gleichsam verantwortlich gemacht werden für Gutes und Schlechtes, das eintreffen konnte.
Im Mittelalter entstehen eigentliche Patronate, indem dieser oder jener Heiliger speziell als
Vermittler in dieser oder jener Frage angerufen wird: „Martinus beschirmt ku, ochsen und vich",
Eligius „die ross". Theobald, im Elsass beispielsweise der Patron der Gehängten, wird in der
Schweiz „fur gefar und wassernot", Florian bei „furs not" angerufen. Sebastian und Rochus sind

als „schutzheren fur die pestilenz vermaint", Urban „beschirmt den win", Erasmus heilt das

„buchgrimmen" 2) und „sant Leunzibei" ist „fürs Laufe guet"8).

Die Gewerke haben ihre eigenen Schutzherrn, „die weber habend zum Patron uffgeworfen
den Severinum, weber und bischoff", „die Schumacher Chrispum und Crispinianum", „die schmid

Elogium" u. s.w.4) „Under anderen hailigen hat ein jedes mensch vorab einen zwölffbotten zum
fürmunder ußerkoren", und zwar geschieht diese Wahl durchs Loos, damit kein Apostel eifersüchtig
werde. Man sieht, den Heiligen werden im Mittelalter Eigenschaften zugetraut, die wir bei den

homerischen Göttern zu finden gewöhnt sind. Ueberhaupt vergleichen einzelne Schriftsteller, so

z. B. Kessler, die Patrocinien der Heiligen mit der Götterverehrung, wo jeder „sinen dienst, ämpt
und vererung" habe, als „Bachus den win, Ceres das brot, Aesculap die artzney".

Bei der Verehrung der Reliquien wurde an den Heiligen selbst gedacht, und die Ueberreste
bildeten eine Art Vertretung desselben ; so wurden Eigenthumsübertragungen an kirchliche Anstalten,
Klöster, Altäre, Pfründen u. dgl. mangels direkter Vertretungsbefugniss ihrer Verwalter an die

Reste der Heiligen vollzogen. Die Schenkungsurkunde wurde auf den die Reliquien enthaltenden

Altar gelegt, oder der eine Schenkung erbittende Priester wanderte mit dem Reliquienkasten auf
das Schenkungsobjekt, z. B. ein Grundstück, hinaus und so geschah die Tradierung direkt an den

Heiligen und nicht an den momentanen Pfrundinhaber.5)
Beim Eid brachte die Berührung des Heiligen bezw. seiner Ueberreste, wie im Alterthum

die der Götterbilder, die natürliche Bindung des Eideswortes hervor und verlieh dem Eide die

Kraft, Meineidstrafen von Seiten des Heiligen auf den Schwörenden herbeizuziehen.6) Schon im
merovingischen Königsgericht werden Eide auferlegt, die „super capella Domni Martini ubi reliqua
sacramenta percurribant" zu beschwören sind.7) Die Teppiche von Bayeux, also eine Quelle des

») Cap. 80.

2) Kessler Sabbata I, 109.

3) Klosterkräpflein. 1841. S. 63.

4) Kessler a. a. O.

5) Vgl. Heussler Institutionen des deutschen Privatrechts. I, 208; Gierke II, 527 ff.
6) Brunner Deutsche Eechtsg. ; vgl. auch Grimm Eechtsaltert. S. 895, Markulf I, 38.

') Pertz Mon. Germ. hist. Dipl. Merov. 49, 78.



- 71 (7) -
XI. Jahrhunderts, zeigen uns einen Mann, der mit Berührung von Reliquienschreinen einen Schwur

ablegt.
Um einen Eid dagegen nichtig zu machen, griff man etwa zu der List, die Reliquien aus

dem Kasten zu entfernen; so schwur Ebruin, der Majordomus der Merovinger, auf ein leeres

Reliquiar.
Vielfach wurden die Ueberreste der Heiligen zu Zwecken der Propaganda verwendet; als

Beispiel erwähne ich Kaiser Lothars I. Vorgehen, der den Papst Leo IV. um Sendung von Reliquien
anging zur Befestigung der Friesen im Glauben, und um sie durch deren Wunder im Christenthum
festzuhalten.

Auch Beispiele dafür, dass man Reliquien gemahlen als Arznei zu sich nahm, liessen sich

anführen.
Auch sonst steigerte sich überall der Bedarf an Reliquien : ausser den i m Altar beigesetzten

Heiligthümern, begann man auch solche in einem Behälter auf den Altar zu stellen, ein Brauch,
der von Papst Leo IV. (847—855) und durch das Konzil von Reims 867 ausdrücklich sanktionirt
wurde. Daneben kamen auch die sogen. Tragaltäre, d. h. kleine mobile Reliquienkasten, die auf
Reisen als Altäre benutzt wurden, auf.

Man vergegenwärtige sich nun die zahllose Menge von Kirchen und Kapellen, und die

grosse Zahl von Altären in jeder derselben, die zahlreichen reisenden Fürsten und Prälaten, die

Reliquien mit sich führten : solche Konsumtion erforderte eine reichliche Produktion. Um den

wachsenden Begehren zu entsprechen, mussten sich unlautere Praktiken einschleichen, denn der Vorrath
an ächten, authentischen Reliquien vermehrte sich nicht, oder wenigstens nur unbedeutend.

Es wurden daher zum Zwecke des Handelns Gräber geöffnet, eine Unsitte, die schon von
Kaiser Theodosius I. verboten wurde.1) Augustin spricht von fahrenden Mönchen, die zweifelhafte

Reliquien verkauften; in Tours erschien im Jahr 580 ein Schwindler, der angebliche Reliquien der

Heiligen Vinzenz und Felix wollte aus Spanien mitgebracht haben. 592 versuchten griechische
Mönche unbekannte Leichen, die sie neben der Paulskirche in Rom ausgegraben hatten, zu exportiren.

Schon Caecilian tadelt die Lucilla, weil sie vor dem Genuss der Eucharistie das Gebein

eines zweifelhaften Heiligen zu küssen pflegte. Dem Unfug mit falschen Reliquien musste die

Kirche wiederholt entgegentreten, aber ohne ihn je ganz verhindern zu können. So bestimmte schon

die Synode von Laodicaea, dass die Körper häretischer Märtyrer vom Kulte ausgeschlossen und den

falschen gleichgestellt werden sollen. Strenge Vorschriften, welche die authentischen Reliquien von
den falschen scheiden, wurden mehrmals erlassen, und Prüfungen zweifelhafter Stücke häufig
angeordnet.2) Auch heute werden sicherbeglaubigte Heiligthümer streng von Resten obskurer Provenienz

geschieden, und Partikel letzterer Art bestenfalls, wenn sie schön gefasst sind, nur als Schmuck

der Altäre verwendet.
Das kanonische Recht bestimmt einerseits, dass die Reliquien in eben der Verehrung

gehalten werden sollen, in der sie bisher waren.3) Anderseits sollen aufgefundene Reliquien nicht
verehrt werden, wenn Sie nicht zuerst durch päpstliche Autorität approbirt sind.4)

') Nemo martyrem mercetur Cod. Theod. 1. VII. tit. de sepulcr. violât.
2) Vgl. Conc. Trident, sess. XXV.
s) Ferraris Bibl. canon, v. Veneratio n. 61.

4) Lateran. Concil. Mansi XXII. 1050. Corp. jur. canon, c. 2. X. de reliq. (3. 45).



— 72 (8) —

An vielen Orten hatte man autochthone Heilige, wenn wir diesen Ausdruck für diejenigen

Glaubenszeugen brauchen dürfen, die an der Stätte ihrer Verehrung gewirkt und gestorben sind;
auch die Schweiz besitzt viele eigene Heilige; erinnert sei nur an die Märtyrer von St. Maurice,

Genf, Solothurn und Zürich, an die zahlreichen kanonisirten und beatifizirten Bischöfe und Aebte

schweizerischer Gotteshäuser. Reliquien von den Körpern derselben waren theilweise vorhanden

und unschwer zu finden; aber sie genügten nicht für die zahllose Menge der Altäre. Es wurden

daher aus den Nachbarländern, und überhaupt aus der ganzen Welt Heiligthümer eingeführt.
Besondern Vorschub hiezu leisteten die Römerzüge der deutschen Könige, die Kreuzzüge

und die Pilgerreisen nach Rom, nach Spanien, ins heilige Land u. s. w. Eine geradezu unerschöpfliche

Fundgrube von Reliquien bildeten die Katakomben Roms; diese lieferten, besonders seit dem

XV. Jahrhundert, unglaubliche Mengen von Gebeinen aus altchristlicher Zeit. Manche derselben

fanden sich in inschriftlich beglaubigten Gräbern, die Grosszahl aber gehörte unbekannten Personen

an, die nicht als Märtyrer, noch überhaupt mit Namen bezeichnet waren. All diese Ueberreste

wurden etikettirt, mit einem Namen und sogar mit einer Martyrerlegende versehen, in die Welt
hinaus versandt. Aehnlich produktiv war Köln seit der Entdeckung des Gräberfeldes, in welchem

man die Ruhestätte der elftausend Jungfrauen zu finden geglaubt hatte. Auch in dieser Beziehung

war also die alte Colonia ein deutsches Rom; sowohl Basel als Bern besassen aus Köln bezogene

Reliquien. Der Sammlung von Heiligthümern kam nicht nur die Vorliebe der geistlichen Würdenträger,

sondern oft auch noch die Liebhaberei weltlicher Fürsten zu Hülfe: so liess z. B. Kaiser

Karl IV. im Elsass die Gräber verschiedener Heiligen öffnen; Ludwig XI. zeichnete sich durch

ausserordentliche Verehrung der Reliquien aus.

Reliquien wurden aber nicht nur ausgegraben, verschenkt, gekauft, sondern auch erobert,

geraubt und gestohlen. Berühmt ist die Wegnahme der Dreikönigenleiber durch Kaiser Friedrich I.
nach der Eroberung Mailands, bekannt die Erbeutung der Reliquien der h. Georg, Andreas und

Anna durch die Schweizer bei Granson ; eine monographische Behandlung hat der Berner Reliquiendiebstahl

zu Köln erfahren. ') Durch Vasari wird uns der Diebstahl von Dominikusreliquien, der

sich bei A nlass der Translation ereignete, überliefert ; Graf Ego von Landau erblindete, weil er eine

Kreuzpartikel gestohlen hatte.

Wie die jüdischen Tempelschätze, so haben einzelne gefeierte Reliquien ihre eigene Geschichte ;

es sei hier nur an das h. Kreuz2) erinnert, das nach der Tradition von der Kaiserin Helena, jedenfalls

aber unter Constantin I. oder Constantius I. entdeckt, 614 von den Persern erobert, 628

zurückgegeben und dann nach dem Verlust von Syrien an die Mohamedaner nach Constantinopel

gebracht wurde.
Im Jahr 1314 erfolgte die Translation von Thebäerreliquien aus Trier nach Zürich; 1343

die Schenkung zahlreicher Heiligthümer durch elsässische Gotteshäuser an Bern.
Besonders aber die Kirchengeschichte des XV. Jahrhunderts ist reich an Berichten über

Heiligthümer, die in der Schweiz gefunden oder erworben wurden. Es sei hier nur an die Translation

des h. Sulpitius von Oberbalm nach Bern 1462, an den Solothurner Reliquienfund von 1473,
die Elevation von Moutiers-Grauval 1477, die Translation von Martinsreliquien von Tours nach

') H. Türler : Meister Johannes Bali und die Beliquienerwerbungen der Stadt Bern 1463 und 1464. Bern 1892.

2) Vgl. Zöckler Das Kreuz Christi, 1875, Göttingen; Eyssel in Zeitschr. f. Kirchengesch. Bd. XIV. Heft 4.



— 73 (9) —

Schwyz erinnert. Das letztere Ereigniss bietet ein lehrreiches Beispiel dafür, wie sich aus der

Verehrung eines Heiligen und dem Besitz seiner Reliquien legendäre Züge bilden, welche die Person
desselben mit der betreffenden Gegend in Beziehung bringen. So erzählt die schwyzerische Tradition,
der h. Martin sei auf der Rückkehr von Rom über den Gotthard nach Uri und Schwyz gekommen1),

was natürlich der Wahrheit nicht entspricht, da der Gotthard erst viele Jahrhunderte nach dem

Tode des Heiligen als Verkehrstrasse in Gebrauch gekommen ist.
Im Jahr 1490 kamen Reliquien des h. Theodul, d. h. eine Partikel von der casula, in der

er vor der Kanonisation begraben gewesen, sowie ein Stück von der Theodulsglocke nach Basel.2)

Häufig wurde um gefeierte Reliquien gebeten; so wurden die Solothurner 1048, 1473, 1474

und 1486 um Ueberlassung von Partikeln angegangen.8)
Gleich Palladien wurden in Kriegszeiten die Reliquienschätze geflüchtet und in friedlichem

Zeiten wieder zurückgeführt. Die hohe Verehrung, die sie genossen, giebt sich auch darin kund,
dass sie als Emblem auf den Münzen dargestellt wurden. So wurden im X. und XI. Jahrhundert zu

Besançon Münzen geprägt, auf denen die gefeiertste Reliquie der Cathédrale, der Arm des h. Stephan,

abgebildet war.4) Dasselbe geschah in der spanischen Grafschaft Bezahl im XI. Jahrhundert.5)
Die Heiligen selbst sind häufig auf schweizerischen Münzen dargestellt; es sind jeweilen

diejenigen Schutzpatrone, deren Reliquien in dem Gebiet des betreffenden Münzherren, sei es nun
eine Stadt, ein Ort, ein Bisthum oder ein Kloster, eine Herrschaft oder ein Kanton, am meisten
verehrt wurde;6) dasselbe gilt von den Sigeln des Orients und des Occidents im Mittelalter.

Die Werthschätzung der Reliquien wechselte wie die der Heiligen im Laufe der Zeiten;
einzelne wurden vergessen, andere ihnen vorangestellt. Als Beispiel sei nach Anselm7) der h.
Rochus zitirt, der ums Jahr 1503 als Pestpatron „dem alten s. Bastian fürgeloffen, dan einige
anschowung sines Bilds die bülen solt vertriben."

Die Verehrung zahlreicher Heiligen ward verbreitet und weiter bekannt gemacht durch
Versandt und Verkauf von Erinnerungszeichen aller Art. Kleine Bücher, mit Holzschnitten geziert,
zeigten die Schicksale, die Martyrien und Wunder der Heiligen in Bild und Wort. Einzelne
Flugblätter,3) geschnitten oder gestochen erinnerten an berühmte Märtyrer und deren Reliquien und

luden das Volk zur Wallfahrt an die Gnadenstätten ein. Die Litteratur feierte in Poesie und

Prosa die Wunder, die hier geschahen.

Am Heiligengrabe, bezw. in der Kirche oder Kapelle, welche die Reliquien besass, warden
dann den wallfahrenden Besuchern Andenken geschenkt oder verkauft. Derartige Pilgerzeichen

') Fassbind Gesch. des Kantons Schwyz. I. 1832. S. 16.

2) Wurstisen Beitr. z. vaterl. Gesch. II. S. 417.

3) Amiet Das S. Ursus Pfarrstift, 1878. S. 12.

4) Engel-Serrure Traité de Numismatique du Moyenage. II. S. 772.

5) a. a. 0. I. S. 411.

e) Eine Liste der auf schweizerischen Münzen vorkommenden Heiligen hat C. F. Trachsel in der Eevue

scientjf. suisse, Fribourg 1880. Tome IV. S. 3—4 veröffentlicht.
7) II. 392.

8) Als Beispiel seien drei Stiche des XVIII. Jahrhunderts in der Stadtbibliothek Ziirich zitirt, auf denen s.

Pankratius Martyr, ein Katakombenheiliger, in römischer Eüstung dargestellt ist; das Bild sollte zur Wallfahrt zu

seinen Ueberresten nach Wyl (St. Gallen) einladen; auf einem andern Stich aus derselben Zeit (ebenda) sehen wir das

Beliquiar des h. Basilius von Eheinau abgebildet.
10



- 74 (io) —

bestanden im Mittelalter meist aus kleinen Bleitäfelchen, auf denen der betreffende Heilige
dargestellt war; in neuerer Zeit kamen dann die Wallfahrtsmedaillen, meist ovale messingene Scheiben,
mit aufgeprägten Bildern und Inschriften. Derartige Medaillen sind allen Besuchern von berühmten

Wallfahrtstätten, wie z. B. Einsiedeln, Lourdes, Valfleury oder der Grande Chartreuse hinlänglich
bekannt.

Diese Wallfahrtszeichen trug der Pilger im Mittelalter am Hut und am Mantel und verbreitete
dadurch die Kenntniss und die Erinnerung an heilbringende Gnadenstätten und deren Reliquien.

Die letzteren selbst wurden, wie wir bereits gesehen, theilweise unter, theilweise in und auf
dem Altar aufbewahrt. Damit sie nicht verwechselt werden konnten, pflegte man sie zu etikettiren.

In älterer Zeit geschah dies durch beigelegte oder daran befestigte Metallplattchen mit
getriebener oder gravierter Inschrift. Eine Lamette dieser Art aus Gold, die dem V. Jahrhundert
zugeschrieben wird, fand sich 1871 in Grado ') ; die Aufschrift lautet: SANC VITVS Bild und Namen

vereinigt das Silberblättchen, das am Schädel des h. Akindynos, der im Jahr 1207 nach Frankreich

gebracht wurde, befestigt war.2) Eine Silberiamette, die wahrscheinlich. dem X. Jahrhundert angehört,

befand sich bei den sterblichen Resten des h. Thebaërs Ursus in Solothurn. Die Aufschrift
lautet: CONDIT HOC SCS TVMVLO THEBAIDVS VRSVS.3) Eine Bleilamette legte Bischof
Gerhard I. von Constanz den Reliquien der h. Felix und Regula bei.4)

Besonders Lametten aus Blei kommen häufig vor, so z. B. in Chamelières, mit der Inschrift:
he sunt reliquie beate Tecle virginis.5) Im spätem Mittelalter und in der neuern Zeit begnügte

man sich meist mit Etiketten aus Pergament oder Papier; es sind schmale Streifen mit kurzer
Inschrift, die meist mit Faden um die zugehörige Partikel gewickelt sind. Derartige Zettel haben

sich tausendweise auf Schweizerboden erhalten, und dem Paläographen ist es ein Leichtes, dieselben

gemäss dem Schriftcharakter zu datiren.
Die Beglaubigung der Aechtheit einer Reliquie und der Authentik ihrer Bezeichnung erfolgte

durch das Aufdrücken des Sigels höherer Praelaten.
Im Frühmittelalter wurde der Name der Reliquien häufig auch an jdem Altar, der sie

umschloss, eingegraben; dies geschah etwa in folgenden Formeln : „reliquie scorum NN", „hic sunt

reliquiae sanctorum NN", In nomine Domini hic sunt recondite reliquie sanctorum NN, oder

„sanctorum martyrum reliquiae hic sunt." Wie sich die Besucher Aegyptens im Alterthum an den

Memnonskolossen einschrieben, so verewigten sich die Pilger durch Eingraben ihres Namens etwa

an dem Altar, der die Reliquien umschloss.

Aber auch leeren Heiligengräbern, Kenotaphien, wurde, wenn sie Heilskraft besassen, Verehrung
gezollt. Durch Höhlungen oder Oeffnungen, die eine Reminiscenz an die altchristlichen fenestellae
confessionis bilden, streckte oder legte man kranke Glieder in diese Kenotaphien. Im Aargau zog
das Burcardsgrab zu Beinwil die Heilung suchenden Presthaften an ; andere pilgerten zum sogen.
Angelsachsengrab nach Sarmensdorf. Der Kanton Luzern besass zu Schötz das sog. Moritzengrab,

») Eohault de Fleury, la Messe. I. S. 144.

2) Schlumberger Mélanges d'Archéologie byz. I. 1895. s. 147 ff.
3) Vgl. den Fundbericht bei F. Hafner, Dess kleinen Solothurnischen Schaw-Platzes zweyter Theyl. 1666.

S. 206. b. Weitere Litteratur hierüber bei Lütolf Glaubensboten und in den Acta SS.

4) Mitth. d. antiquar. Gesellsch. VIII. Beilagen s. 12.

5) Fleury a. a. 0. I. S. 152.



— 75 (H) —

Solothurn zu Wangen das Gallengrab, Thurgau zu Oberkirch das Hippolitsgrab ; Schwyz besitzt ein

Kenotaph dieser Art zu Wollerau. ^
Kehren wir zurück zu den eigentlichen Reliquien. Viele derselben befanden sich in mobilen

Behältern, die nur ab und zu ausgestellt wurden. Bei gewissen Festen fanden sie ihren Platz auf
den verschiedenen Altären der Kirchen, bei andern wurden sie feierlich dem Volke gezeigt.

Dies geschah von den sog. Heiltumsstühlen aus. Es sind dies Balkone, Gallerien oder

Kanzeln, die am Aeussern der Kirche angebracht waren ; ohne Zweifel war zum Zeigen der reichen

Reliquienschätze die untere Fassadengallerie des Basler Münsters bestimmt.
Diese Zeigungen geschahen an hohen Fest- und Feiertagen, etwa an Kirchweihen; dem

herbeigeströmten Volk brachte die Wallfahrt zu berühmten Reliquien reichen Ablass. Vierzigtägigen

Ablass brachte z. B. der Besuch des Grossmünsters in Zürich am Tag der Kirchweih;
dreissigtägigen der Besuch am Jahrestag der Weihung einzelner Altäre. Zahlreiche mit schönen

Miniaturen verzierte Ablassbriefe, die uns erhalten geblieben sind, knüpfen sich an die Verehrung
von Reliquien, die auf Schweizerboden sich befanden.

Die übrige Zeit des Jahres aber wurden die Heiligthümer in der Sakristei2) wohl verwahrt
eingeschlossen. Diese Anbauten am Gotteshaus heissen je nach der Bestimmung, an welche man

hauptsächlich dachte, lateinisch secretarla, sacratoria, sacraria armaria, paratoria, vestiaria,
gazophylacia, meditatoria oder salutatoria. Deutsch Siegristei3), Sieget4), Rüst- oder Grüstkammer6),
Gerbekammer, Toxal, Kircheisen, Pervisch, Tris- oder Tresskammer. In der Schweiz finden wir
die Formen Trischkammer6) oder Tristkammer.7)

In diesen Gebäulichkeiten, die sich in der Nähe des Hochaltars an die Nord- oder
Südseite des Kirchenchors anzulehnen pflegen, befanden sich die grossen Sakristeischränke, deren uns
noch zahlreiche aus der Zeit der Gotik erhalten sind.8) Die Sakristei selbst pflegt bei uns meist
ein schmuckloser Raum zu sein und ist selten, wie in Italien, mit einem Altar versehen und zu
einem architektonisch ausgebildeten Oratorium umgewandelt.

Mit besonderer Sorgfalt aber pflegen die Sakristeien gegen Einbruch und Feuersgefahr
geschützt zu werden: die Decke wird gewölbt, die Fenster auf das kleinste Mass reduzirt, und

jede Oeffnung mit Gitterstäben wohl verschlossen. Auch die Thüren sind ganz mit Eisen beschlagen ;

der grössern Sicherheit halber werden auch zwei Thüren oder mehrere Schlösser angebracht. All
diese Vorsichtsmassregeln galten den Heiligthümern, und darunter vorab den Reliquien, die sich in
der Sakristei befanden.

Nach Synodalvorschriften des XIII. Jahrhunderts durften körperliche Ueberreste von Heiligen
nicht anders als gefasst vorgezeigt werden ; so sind die Reliquiare entstanden, auf die wir im zweiten
Theil dieser Schrift werden zu sprechen kommen. Die Reliquien sollen stets, wenn nicht in kost-

*) Vgl. Lütolf, Glaubensboten. S. 71.

3) Vgl. Lenoir Archit. monastique. III. S. 285 ff. und Otto Hdb. I. 104—105.

3) Allemannisch. Ztschr. f. G. d. Oberrh. 23. S. 83.

4) Allgäuisch.
5) Fränkisch.
6) St. Gallen; gütige Nachweise meines Freundes und Kollegen Dr. Ed. Hoffmann in Zürich.
n) Jahrzeitbücher von Jegistorf S. 8.

8) Schöne Beispiele aus dem XV. Jahrhundert und Basel.



— 76 (12) —

baren, so doch in reinen thecae gebettet sein. Dem Sacristan liegt die Pflicht ob, hierüber zu

wachen.x)
Es gilt nun noch einerseits diejenigen Heiligen namhaft zu machen, deren Reliquien in

unserem Vaterlande besondere Verehrung genossen. Anderseits gilt es, die verschiedenen Gattungen
von Reliquien festzustellen, an die sich die Andacht in unsern Gotteshäusern knüpfte. Es kann
sich hiebei natürlich nur um ein Herausgreifen charakteristischer Einzelheiten handeln; eine

vollständige Sammlung allei- bei uns verehrten Heiligen, oder ein Verzeichniss aller Reliquien der

Schweiz existirt eben nirgends. Der Verfasser musste sich begnügen, dieses und jenes Material,
das ihm in der kurzen Spanne Zeit, die ihm zur Ausarbeitung dieses opusculums (Mai bis November 1895)

erreichbar war, zusammenzustellen. Die Nachsicht des Lesers wird entschuldigen, wenn daher in unserem
Bild nur einzelne Felder beleuchtet erscheinen, andere aber dunkel und skizzenhaft geblieben sind.

Keine Heiligthumsbücher, wie das von Wittenberg, oder Hierogazophylacien, wie das von
Belgien2), noch andere für Reliquien besonders ergiebige Bücher, wie z. B. die Schrift des Attilius
Serranus8) oder die Mirabilia urbis Romae4) lagen für die Schweiz vor.

Ein paar Schatzinventare für einzelne Kirchen, einige Reliquienrodel, Jahrzeitbücher und

zufällige litterarische Zeugnisse in Chroniken, Legenden oder Urkunden mussten das Material für
die folgenden Angaben liefern.

Die ältesten bei uns zu Lande verehrten Reliquien waren ohne Zweifel, wie anderwärts,
diejenigen einheimischer Märtyrer; wir haben es zunächst also mit Lokalheiligen zu thun.

Durch die nach Genehmigung des Bischofs erfolgte Eintragung in die Diptychen, die beim

Gottesdienst verlesen wurden, ward die Heiligsprechung, die Kanonisation5) erworben. Dies galt
anfangs für die Märtyrer, dann auch für Confessoren. Diese Kanonisationen der altchristlichen
und frühmittelalterlichen Zeit hatten zunächst nur für die betreffende Diözese Geltung. Die

allgemeinen Kanonisationen, welche nur den Päpsten zustehen und für die gesammte Kirche verbindlich
sind, kamen erst im X. Jahrhundert auf.

Für die Geschichte des Heiligen- und Reliquienkultes kommen somit nicht die Daten des

Lebens und Todes der Heiligen, sondern diejenigen der Canonisation in Betracht. Da nun der

Besitz von Reliquien aufs Engste mit der Verehrung des Heiligen, die von dessen Grab ausgeht,
verflochten ist, müssen wir nothgedrungen einen Blick auf die ältesten Heiligeninvokationen unserer
Heimath werfen. In ehemals römischen Ansiedlungen verbreitete sich zunächst der Kult des h.

Michael,6) des siegbringenden Erzengels, den die Gothen, Longobarden und Franken speziell
verehrten. Aus dem Westen wurde uns dann die Verehrung des h. Bischofs Martin von Tours

gebracht, auf dessen Namen in Frankreich über 3000 Gotteshäuser und Altäre, in der Schweiz 128

Kirchen geweiht sind, wovon 41 als in ehemals römischen Orten nachweisbar sind.7) Dem h. Johannes

') Ceremoniale Benedictin. 1641. S. 191.

2) Eayss, A. Hierogazophylaciura Belgicurn s. thesaurus sacrarum reliquiarum. Douay 1628.

3) De septem urbis Eomae ecclesiis ad Gregorium XIII. P. M. 1575 und 1600.

4) Passau 1500. Blank.
6) Vgl. Kraus Eealenzykl. II. 97.

6) Vgl. Anz. f. Schweiz. Alterthumskunde. V. 108, 185, 256; allerdings erst seit dem IX. Jahrh. genannt.

') Nüscheler a. a. O. ; Egli Kirchengesch. d. Schweiz [Theol. Zeitschr. IX) s. 244, nennt als älteste Martins-
invokationen: Lützelau 741; Disentis 766; Bohrbach 795.



— 77 (13) —

dem Täufer waren zweifelsohne im Frühmittelalter alle Taufkapellen der Schweiz gewidmet.
Daneben verbreitete sich dann der Kult der Himmelsfürsten Peter und Paul,x) sowie der Apostel.

Als sehr alte Invokationen treten auch diejenigen der h. Maria und des Salvatore2) auf;
ebenfalls schon früh als Titelheilige oder Kirchenpatrone erwählt wurden berühmte Märtyrer von
allgemeiner Bedeutung wie Vinzenz und Lorenz. Noch in karolingischer und ottonischer Zeit, d. h.

im ersten Jahrtausend geniessen die folgenden, theilweise heute wenig bekannten Heiligen Verehrung :

Eusebius3), Sisinnius Martyr4), Florinus der Priester5), Cosmas und Damian, Carpophorus, Nazarius,
Desiderius, Cassian, Valentin, Cyriacus u. a. m.

Ebenfalls schon in dieser Zeit treten als allgemein verehrte Heilige Hilarius, der Bischof,
Sebastian und der h. Georg hinzu, Schutzpatrone, die auch im spätem Mittelalter noch eine Rolle

spielen sollten.
Die schweizerischen Märtyrer treten neben diesen der ganzen Christenheit mehr oder minder

gemeinsamen Heiligen, nur langsam hervor und ihre Verehrung verbreitet sich nur ausnahmsweise

schon in früher Zeit. Letzteres gilt von den Thebäer Blutzeugen, vorab von den heiligen Mauritius,
Urs und Victor, alle drei seit dem VII. Jahrhundert als Kirchenpatrone auftretend, sowie Felix und

Regula. Der Ruf des h. Moritz und seiner Reliquien breitete sich auch weit über die Grenzen Burgunds aus.
Während neben diesen Schutzpatronen vom XI.—XIII. Jahrhundert noch manche, heute

kaum mehr bekannte Heilige auftreten, traten im XIV. und XV. als populärste und beliebteste

„husshere"6) folgende auf: Antonius der Abt, Barbara, Christophorus. Eligius, Katharina, Leodegar,
Margaretha, Nikolaus und Stephan. Als spezifisch schweizerische ebenso verbreitete Invokationen
dieser Zeit seien Verena, Theodul und Beatus zitirt. Die Verehrung von Hunderten von andern

Heiligen kam aus den Grenzgebieten hinzu und jeder Orden führte seine speziellen Patrone, d. h.

seine Stifter und Sterne ein.

Als ein Beispiel dafür, wie ein Patron oder eine Patronin in verschiedenen Gebieten zu

ganz verschiedenen Zeiten populär wird, sei der Kult der h. Anna hier erwähnt. Dieser geht in
Italien in's XII. Jahrhundert, in England bis 1378, in Dänemark bis 1425, in Sachsen bis 1494

zurück.7) In der Schweiz hat s. Anna „deren vorher wenig gedacht", c. 1503 „ihre Mutter und

alle Heiligen fast verdrängt, und ward für Bresten, Blattern, Lahmheit, so dass jedermann in
Deutschen Landen ihr zuschrieh: „hilf S. Anna selb drit".'8) In Meissen entstand damals die Stadt
S. Annaberg, überall auf Stadt und Land wurden Altäre, Kirchen, Kapellen und Bilder ihr geweiht
und Bruderschaften stellten sich unter ihren Schutz.

*) Ueber diese vgl. Bossert, G., im Korrespondenzblatt des Gesammtvereins f. s. Gesch. u. Altertmr. 1893.

S. 99—101 u. spätere Hefte ; älteste Petersinvokationen in der Schweiz : VI. Jahrh. Genf, VII. Jahrh. : Granval, 741

Lützelau, 766 Disentis, 779 Eomanshorn.

2) Im IX. Jahrhundert schon ist Christus Titularpatron von Suvers (Nüscheler Gotteshäuser, Bisthm. Chur. S. 141)
und Biaz (Dellion. II. 227) ; Mariainvokationen 587 in Payerne, 646 Romainmôtier, 741 Lützelau u. s. w. Egli a. a. O.

3) In Bulle und Schanfigg schon im IX. Jahrhundert verehrt.
4) Schon 825 Patron im Hochgericht der 4 Dörfer. Nüscheler a. a. O. S. 140—141.

6) Viele Invokationen in Graubünden a. a. 0. 137 u. 141.

6) Justinger c. 3, c. 10.

7) Vgl. Schultz Die Legende vom Leben der Jungfrau Maria. 1878. S. 38.
8) Anshelm. II. 391—392.



— 78 (u) —

Das XVII. Jahrhundert brachte wieder zahlreiche neue Heilige: der Kult des h. Joseph,
des Nährvaters Christi, beginnt sich auszubreiten, nachdem er schon früher durch Papst Julius II1)
war empfohlen worden. Die Leiber zahlloser Katakombenheiliger wurden in die Schweiz eingeführt
und der Kult einiger zeitgenössischer Leuchten der Kirche gesellte sich dazu.

Zu ersterer Klasse gehören z.B. der h. Sinesius, auf dessen Namen 1653 in Bremgarten
ein Altar geweiht wurde, der h. Leontius zu Muri, Pancratius zu Wil, Tiburtius zu Chevrilles

(1781) und Fidelis, dessen Leichnam und ampulla 1821 im Coemeterium des h. Cyriacus in agro
Verano zu Rom gefunden wurde und nach Cressier-sur-Morat2) gebracht ward. Ebenfalls neu

eingeführte wurden die Kulte des h. Ignaz Loyola, des h. Karl Borromäus, des h. Franz von Sales

und des h. Franz Xaver, der 1654 zum Schutzpatron von Stadt und Kanton Luzern erwählt wurde.8)
Unter letztern Heiligen sind wieder zwei, die sich durch ihre speziellen Beziehungen zur

Schweiz empfahlen : Karl Borromäus, der päpstliche Nuntius in Luzern und Franz von Sales, der

Bischof von Genf. Daneben wurden auch im XVII. Jahrhundert altschweizerische Heilige, deren

Kult noch nicht bestand, in Vergessenheit geräthen war oder keine päpstliche Bestätigung besass,

hervorgesucht und der Andacht empfohlen. Dies gilt beispielsweise vom h. Marius, der 573—593

Bischof von Avenches war, im Bisthum Lausanne beschränkten Kult genoss4) und endlich 1605

die päpstliche Kanonisation erlangte.6)
Die Reliquien all dieser Heiligen über deren wichtigste Gruppen wir versucht haben einen

Ueberblick zu geben, zerfallen in zwei Hauptklassen : erstens in Körperüberreste, zweitens in allerlei
Geräth, das mit dem Heiligen in Berührung gewesen.

Die Hauptmenge von Reliquien ersterer Art bildeten die Gebeine; bald wurden ganze
Skelette, bald Schädel, bald einzelne Knochentheile, meistens aber nur kleine Splitter, sogenannte

Partikeln, als kostbare Ueberbleibsel verwahrt. Die kolossale Quantität der Reliquien sei durch

die Angabe illustrirt, dass der Dom von Halle im Jahr 1520 nicht weniger als 42 ganze Leiber
und 8133 Partikeln besass. Daneben finden wir auch Zähne, Haare, Haut, Nägel und Blut als

Erinnerungszeichen aufbewahrt. Als Curiosa seien erwähnt die Milch Mariae6) und Thränen Christi7),
die man zu besitzen vorgab.

Eine besondere Rolle spielen die Blutreliquien; zahlreiche Glasgefässe, sog. Ampullen
wurden in altchristlichen Gräbern gefunden und der dunkle Bodensatz derselben als Blut der

Märtyrer aufgefasst. Für manche Fälle mag dies zutreffen, da bekanntlich die alten Christen Blut,
blutgetränkte Erde und Tücher beim Tode ihrer Märtyrer sammelten und beisetzten; für die

grosse Mehrzahl der Ampullen wird man sich, bis unwiderlegte chemische Analysen vorliegen, mit
einem non liquet begnügen.

') Anshelm. II. S. 392.

2) Dellion. IV. S. 410.

3) Liebenau, das alte Luzern. S. 100.

4) Vgl. sein Bild auf den Testons des Bischofs Seb. v. Montfaucon (XVI. Jahrb.), abg. bei Escher, Schweiz.

Münz- und Geldgeschichte. S. 69.

6) Acta ss. feb. III. S. 153.

6) Z. B. in Le Puy. Vgl. Petrus Subertus Liber de Cultu vineae Domini 1503. p. VII. c. 3 ; in Zürich :

Z. U. B. I. S. 203.

') Z. B. in Vendôme und Lüttich. Gildemeister und Sybel, der h. Eock. S. 59.



— 79 (15) -
Besonderer Berühmtheit erfreute sich in erster Linie das Blut Christi; Reliquien von

demselben waren z. B. in Rom, Weingarten, Corbie, Flines, Basel und in Münster in GraubündenJ) zu
finden. Neapel bewahrte das merkwürdige Blut des h. Januarius und Wien das des h. Stephan,
St. Maurice das Blut der Thebäer. Blutgetränkte Erde des h. Desiderius besitzt Delsberg.

Natürlich sind viele von diesen Ueberresten aus materiellen und historischen Gründen

unmöglich acht ; die Heilkraft bleibt aber für den Gläubigen, dank der Autosuggestion, dieselbe.

Besonders fatal ist es für den Ruf einer Reliquie, wenn mehrere gleichartige Stücke den Anspruch
auf Aechtheit erheben ; wenn zwei Leiber Firmins, zwei Leiber des Florentius2), zwei Häupter des

Johannes mit einander konkurriren. Derartige Fälle traten häufig ein, waren aber im Mittelalter
wegen der Mangelhaftigkeit des Verkehrs und der Verkehrsmittel weniger gefährlich als im
Jahrhundert der Eisenbahnen und Telegraphen.

In den unten folgenden Reliquienrodeln wird der Leser noch zahlreiche Beispiele von
körperlichen Reliquien finden; wir gehen nun über zu der zweiten Klasse, den Gegenständen, die

mit dem Heiligen in Berührung gewesen.
Zunächst begegnen uns die Marterinstrumente als hochgeschätzte Heiligthümer. Unter den

Passionswerkzeugen Christi nimmt die erste Stelle ein das Kreuz ; seit der Kreuzfindung im IV.
Jahrhundert sind tausende von Partikeln des h. Holzes in der Christenwelt verbreitet worden ;

solche werden erwähnt: 899 zu Santiago, 1066 in Westminster, 1114 in Jakobsberg bei Mainz,3)
in Trier und vielen andern Orten. Kaiserin Kunigunde schenkte ein Kreuzpartikel an das Kloster
Kaufungen.4) In der Schweiz werden beispielsweise zu Basel, St. Andreas, zu Arth, zu Münster
in Graubünden, Valeria, Engelburg und Seedorf, Kreuzreliquien genannt. Einzelne Kreuzpartikeln, wie
die zu Genua, sollen schon von Johannes dem Evangelisten vom Marterholz abgetrennt worden sein.

Auch h. Nägel vom Kreuz Christi begegnen uns — nur allzu häufig — in Kirchenschätzen,
so z. B. in Trier, Monza.

Die Dornenkrone Christi, als Reliquie seit dem Ende des VI. Jahrhundert nachweisbar,
tritt ebenfalls in zahlreichen Partikeln auf, so in Arras, Flines, Würzburg,") in Königsfelden,6)
Seedorf7), Münster in Graubünden und St. Maurice.

Weitere Marterwerkzeuge, die als kostbare Heiligthümer schon im V. Jahrhundert geschätzt

waren, sind die Ketten Petri und Pauli, deren Partikeln häufig von Rom aus fremden Fürsten zum
Geschenk gemacht wurden.

Seit dem VI. Jahrhundert wird auch der Rost des h. Lorenz häufig als heilkräftige Reliquie
genannt, und davon Partikeln versandt.

Auch vom Kreuz des h. Andreas hören wir, eine Partikel davon ist u. a. in Arth ; ausser der

*) Die lateinische Legende vom h. Blut zu Münster wurde von Herrn Dr. B. Durrer wiedergefunden und kopirt.
2) Sein Grab in „Haseiahe" (Elsass), enthaltend Haupt und Leib, seit 300 Jahren in Gold und Silber

eingeschlossen, wurde 1353 in Gegenwart König Karls IV. geöffnet. Die Kanoniker von S. Thomas in Strassburg behaupteten,

Kopf und Leib desselben Heiligen zu besitzen, da er dort begraben war. Cont. Matth. Nüwenbg. S. 205.

3) Gildemeister und Sybel a. a. O. S. 81—84.

4) Acta ss. Mar. I. 273.

5) Otte Hdb. I5. S. 209.

6) Geschenk Herzog Eudolfs IV. an seine Tante Agnes 1357. Königsfelder Chronik S. 109 und Stammler

Feldaltar S. 73.

7) Mittheilung von Herrn Pfr. A. Denier,



— 80 (16) —

berühmten 1098 im h. Land entdeckten Lanze, finden wir ein analoges Todeswerkzeug (aus mero-
vingischer Zeit) in Montverdun!) und in Arras, in Essen das Schwert, womit Cosmar und Damian

hingerichtet wurden. Die zahlreichen in den Katakomben gefundenen angeblichen Marterinstrumente
haben sich als Handwerksgeräthe der Maurer und Todtengräber herausgestellt.

Weitere Reliquien, die mit den Heiligen in Berührung gewesen, sind Gegenstände, Geräthe,

Tücher, Kleider u. dgl.
Hieher gehört das h. Haus von Loretto, dessen letzte Uebertragung die katholische Welt

am 7. September 1895 gefeiert hat.2) Zur Erinnerung an diese am 10. Mai 1291 nach Dalmatien

getragene Heimstätte der h. Familie wurden auch bei uns zu Lande zahlreiche Imitationen dieses

Baues errichtet, so bei Stans, bei Unterschächen, in Biberegg, Pruntrut, Charmey und Freiburg,
jenseits des Rheins z. B. in Villingen und Jestetten.

Zum Andenken an die in Rom aufbewahrte Krippe, in der das Jesuskind gebettet war,
wurden im Mittelalter zahlreiche sogen. Praesepien hergestellt und über Weihnacht den Gläubigen

zur Verehrung geboten.3)
Wie von der Krippe, besass man auch von der Wiege Jesu Reliquien4) und fertigte Nachbildungen.5)

Ja sogar Heu „ darauf Christus gelegen als Er geboren" sollte sich wunderbar erhalten haben.6)

Splitter vom Tisch des Herrn befinden sich z. B. in Merleschachen und Münster i. Grb.

Auch Erde oder Stein vom Berg Thabor, aus der Wüste, von der Stätte, wo Christus gebetet, von
der goldenen Pforte und ähnliche Reliquien vom Grab Christi, Mariae, Benedikts und Katharinae
werden etwa genannt; eine Partikel von der Bahre Mariae begegnet uns in Arth.

Auch Bischofsstühle geniessen der Verehrung als Reliquien : so die cathedra Petri in Rom,
die des Marcus in Venedig und die Maximians in Ravenna.

Eine besonders hervorragende Rolle aber spielten, weil über die ganze Christenwelt seit

früher Zeit verbreitet, die Gewänder von heiligen Personen.

Ungenähte Röcke und Partikeln von solchen treten in folgenden Städten und Gegenden7)

auf: Trier 2, Galatien, Safed, Jerusalem, Argenteuil, Rom Lateran, Bremen, Loccum, Santiago,

Oriedo, Westminster, Mainz, Gent, Flines, Corbie, Tourmus, Köln, Frankfurt, Friaul, Thiers,

Constantinopel, Georgien, Moskau, Mte. dell'Alvernia, Mantua, Mellorka, Halle.
Auch die Schweiz besitzt Theile von h. Röcken ; so kommt schon ums Jahr 1500 zu Sins

eine Partikel vor; zwischen 1839 und 1843 kamen Fragmente vom Rock zu Argenteuil nach

Einsiedeln und in die Jesuitenkirche zu Freiburg.
Inkonsequenterweise haben von diesen h. Röcken mehrere die päpstliche Approbation

erhalten, so der von Rom im XII. Jahrhundert, 1575, 1656 und 1730, der von Oviedo, der von
Trier 1514, der von Argenteuil 1843.

1) Congrès archéol. Session LH. Paris 1886. S. 395 ff.
2) Vgl. P. Claudius Hirt. OSB. Das h. Haus von Loretto, Einsiedler Marien-Kalender 1894.

3) Ueber die Einzelheiten vgl. Stückelberg im Basler Jahrbuch 1895.

*) z. B. in Münster i. Grb.
B) Stückelberg a. a. O.

6) So in Arth; über das Heu des Esels vgl. des Verf. „Palmsonntagsfeier" im Festbuch zur Eröffnung des

Basler Museums. S. 20.

7) Gildemeister und Sybel: Der h. Eock. 1845.



— 81 (17) —

Von weitern Reliquien Christi seien genannt die Windeln des Herrn in Aachen, zu deren

Besuch noch die diesjährige Heiligthumsfahrt (9.—24. Juli) u. a. angeordnet war; ein h. Hemd in
karolingischem Reliquiar war ehemals zu Chartres*), ein anderes in Rom.

Berühmt ist das tausendfach reproduzirte Schweisstuch Christi, wovon die Schweiz, wie

von den meisten grossen Reliquien, ebenfalls ihre Partikeln besass und noch besitzt. Das Lendentuch

des Herrn ist noch zu Aachen, das Handtuch, womit der Heiland den Jüngern die Füsse

getrocknet, in Rom.

Ebenso zahlreich und in Partikeln über die ganze Welt verbreitet sind die Ueberreste von
Gewändern der h. Jungfrau. „Unser Frauen Hemd und Gürtel" sah Dürer 1520 in Aachen2),
ersteres wohl identisch mit dem noch dies Jahr daselbst ausgestellten „Kleid" ; 1019 legte Kaiser
Heinrich Theile vom Gewand Mariae im Basler Münster nieder.3) Auch Schleier4), Schuhe5),

Bahrtuch6) und zahllose andere Gegenstände von der Gewandung Mariae7) werden genannt und
dienen der Andacht. Weitere Reliquien, oft mit unpassender Bezeichnung, seien hier, wie bei der

Nennung der Andenken an Christum, übergangen.

Zahllose, grossentheils unbestreitbar ächte Reliquien von Heiligen des Mittelalters gehören
in diese Klasse : so der Gürtel des h. Caesarius in Arles, die Schuhe der h. Germanus und Desiderius
in Delsberg, die Gewänder des h. Thomas von Canterbury, des h. Thomas von Canteloup, die

Gewänder des sei. Bruders Klaus, und vieler kanonisirter Personen, deren Grab die Reliquien direkt
entnommen wurden. Dies gilt natürlich nicht für alle uns erhaltenen Gewänder, die Heiligen
zugeschrieben werden : Aachen zeigt z. B. das Tuch, darin Johannes Baptista nach der Enthauptung
lag, Gersau das Messgewand des h. Papstes Marcellus u. s. w.

Grossentheils authentisch sind auch zahlreiche andere Objekte, die den Heiligengräbern
entstammen, so z. B. bischöfliche Infuln, Siegelringe und Stäbe. Für den Stab Mosis, oder auch

denjenigen Petri zu Trier, oder des Eucherius in Limburg, wird ein Archäologe kaum eine Lanze

brechen ; andere aber, wie das Pedum des h. Germanus in Delsberg, das von S. Lizier in Pamiers,
das des h. Maclo in Brügge oder des h. Hanno zu Siegburg tragen den Stempel der Aechtheit für
jeden Kenner alten kirchlichen Geräthes auf sich. Dasselbe gilt von vielen Kelchen, und den
zahlreichen Glocken des V.—VIII. Jahrhunderts, die als bischöfliche Attribute in Irland als Heiligthümer
sich erhalten haben.

Auf diese Zusammenstellung der wichtigsten Reliquienklassen wollen wir zur Illustration
unserer schweizerischen Reliquienschätze einige, theilweise ungedruckte Verzeichnisse folgen lassen

Die Felix und Regulakirche zu Rheinau besass 1167 Reliquien von Felix und Regula
vom Kreuz Christi, vom Kleid Mariae, Peter und Paul, Andreas, der Apostel, der Päpste Fabian
Callist und Sixtus, der Märtyrer Johannes und Paul, Lorenz, Pelagius, Pankraz, Gervasius und

') Bulletin Monumental. 1885.

2) Thausing S. 95 ; h. Gürtel kommen häufig vor, so z. B. in Prato ; die Gürteltranslation zu Constantinopel
unter Kaiser Leo I. stellt ein Elfenbeinrelief zu Trier dar.

8) Geschichtsfreund XXIV, S. 243.

*) z. B. in Münster i. Grb.
6) z. B. in Le Puy!
c) z. B. in Arth.
7) Für Eeliquien Mariae war auch das alte Beliquiar von Beromünster laut Inschrift bestimmt.

11



- 82 (is) -
Protasius, Agapit, Alban, Theodor, Chrisogon, Abdon und Sennen, Chrisanthus und Alexander, des

Papstes Silvester und der Märtyrerin Caecilia.1)
Bei der zweiten Weihung der Abteikirche Zürich2) 1170 werden folgende Reliquien genannt:
De communione corporis domini quam ipse discipulis suis distribuit. De sanguine domini

et de aqua que de latere eius. fluxerunt. De vestimentis domini. De sepulchro domini. De monte
a quo dominus ascendit in celum. De lacte sancte Marie. Preterea de reliquiis sanctorum apostolorum.
Petri. Pauli, et sancti Andrée, et sancti Bartholomei. et sancti Mathei. et sancti Mathie. et Philipp}
et Jacobi. De reliquiis vero sanctorum martyrum reliquie sancti Stephani protomartyris et sancti
Laurentii et sancti Ciriaci et sancti Sebastiani, de reliquiis vero sanctorum confessorum reliquie
sancti Martini, sancti Odalrici, sancti Nicolai, sancti Galli, sancti Columbani; de virginibus vero

reliquie sancte Margarete virginis, sancte Verene virginis, sancte Agnetis virginis, sancte Agathe

virginis; Hec et alie sanctorum multorum reliquie, quorum nomina longum est enumerare, in

presenti altari sunt sigillate.
Eine Liste von Heiligthümern in Zürich lautet, ohne Angabe von nähern Bezeichnungen :s)

Reliquiae Christi, Mariae, Petri, Pauli, Johannis Evangelistae, Jacobi minoris, Bartholomaci,
Johannis Baptistae, Stephani protomartyris, Stephani pape, Florini, Ambrosii, Magni, Cecilie, Felicis,
Régule et Exuperancii.

Die S. Ulrichs- und Konradskapelle bei Rheinau4) wurde im Jahr 1210 geweiht zu Ehren

der Trinitat, der Geburt, Taufe, Passion, des Begräbnisses, der Auferstehung, der Himmelfahrt, der

Wiederkunft Christi, des siegreichsten Kreuzes, des Erlösers, der Gottesmutter, des Erzengels
Michael u. s. w, besass 1210 die Reliquien sanctorum confessorum Udalrici atque Conradi, Joannis

baptistae, Andreae apostoli, Bartholomaei apostoli, Stephani protomartyris, Fabiani papae et martyris,
Mauritii ducis, Sebastiani martyris, Georgii martyris, Carponii martyris, Firmi et Rustici martyrum,
Wenzeslai martyris, Afri martyris, Quiriaci martyris, Benedicti abbetis, Galli confessoris, Magni
confessoris, Afrae martyris, Hilariae matris eius, Dignae, Eunomiae, et Eutropiae pedisequarum eius.

Die Reliquien des 1281 geweihten Hochaltars zu Ehren der Trinitat, s. Dei genitricis Marie

et victoriosissimi Crucis et S. Johannis Baptiste, sind laut der Legende vom h. Blut in Münster5)
folgende :

„Hec sunt reliquie que continentur in hoc altari sancti Johannis Baptiste : de velo sancte

Marie ac eieus crinibus et cingulo, de ligno sancte Crucis, spina una de corona domini,

precipue sancti Johannis Baptista, apostolorum Petri, Pauli, Andrée, Symonis et Jude,
sanctorum quoque martirum Blasij episcopi, Marcelli pape, Zenonis, Desiderij episcoporum, Georij,

Sebastiani, Pancracij, Vincentij, Oswaldi, Germani, Cassiani, Calisti, Laurencij, Mauricij et sociorum

eius et sanctorum confessorum Nicolai, Martini, Benedicti, Lucij, Fiorini et sanctarum virginum
Catherine, Agnetis, Verene, Marie Magdalene, Eulalie, Juliane, Candide, Othilie, undecim milium

virginum et aliorum multorum sanctorum."

') Zürcher Urkundenbuch. I S. 201.

2) Zürcher Urkundeabuch. I. S, 203-204.
3) Zürcher Urkundenbuch. III. n. 1035. S. 120.

*) Zürcher Urkundenbuch. I. S. 247.

6) Seite 16 und 17 der mir von Hrn. Dr. Durrer mitgetheilten Kopie der Handschrift.



— 83 (19) —

Im Jahr 1343 wurden der Stadt Bern folgende „venerandae et verae reliquiae"1) unter
der Bedingung geschenkt, dass jede einzelne und zwar beim Bild ihres Heiligen beigesetzt werde

und bei jeder ein ewiges Licht Tag und Nacht brenne: de reliquiis s. Joh. Bapt., s. Gregorii pape,
s. Urbani pape, s. Innocencii pape, s. Pancratii martyris, s. Ursi martyris, s.- Gangolfi martyris,
s. Sigismundi regis, Paulini ep. Treverensis et s. Christine virginis.

Als Beispiel eines Reliquienverzeichnisses aus der welschen Schweiz mag hier das Inventar der im

Sarkophag des h. Theodul in S i 11 e n gefundenen Heiligthümer vom Jahr 1366 Platz finden. Es lautet :2)

Lignum S. Crucis, de sepulcro Dei, de spongia, de panibus sanctis, de terra super quam
Dnus stetit quando batizatus est et de terra super quam Dnus flevit, de vestimentis beate Marie

virginis, de S. Johanne Baptista, de vestimentis S. Johannis evangeliste, de S. Petro apostolo et de

S. Paulo, de S. Andrea, de S. Jacobo, de S. Marcho evang. et de alio Marcho episcopo, de S.

Stephano prothomartire, de S. Georgio martire, de S. demente martyre et papa, de S. Sisto martire
et papa, de vestimentis S. Mauricii quibus inductus fuit et de ossibus eiusdem, de S. Exuperio, de

S. Candido, de S. Innocentio, de S. Tiburcio, de S. Theodoro martyre, de S. Genesio, de S. Geruasio

et Prothasio, de S. Cosma et Damiano, de S. Adriano martyre, de S. Fabiano et Sabastiano, de S.

Nereyo, Achileio et Pancracio, de S. Dommino, de Cypriano, de S. Cassiano, de S. Machario. de S.

Sulpicio, de S. Desiderio, de S. Flamiano et Peregrino, et Alexandro et Monthano martiribus, de

S. Agricola, de S. Nazario et Celso, Saxon et Johannis M., Greiodemarii et Frigidiani, Theodoli M.,
Anthozeani, Siluestri pape, S. Martini episcopi, S. Bricii, S. Othmari abbatis et confessoris, S.

Valerii episcopi, S. Vedasti episcopi, S. Sachari confessoris, S. Anthuarii, S. Junelii, S. Eufemie

virginis. S. Vaburge virg., Theodore virg. et aliorum sanctorum quorum nomina ignoramus, que
sunt in libro vite, in cartulis nostrisque nequivimus comprehendere.

Auch in diesem Verzeichniss ist die übliche Rangfolge der Reliquien innegehalten : sie

beginnt mit Christus, Maria, dem Täufer, Evangelisten und Aposteln. Es folgen die Märtyrer,
unter denen zuerst die Martyrerpäpste auftreten, die Bekenner und am Schluss die Jungfrauen.
Die beiden Marcus sind, weil sie denselben Namen tragen, Fabian und Sebastian, weil sie am

gleichen Tag gefeiert werden, zusammengestellt, wie dies häufig vorkommt.
Die Pfarrei Sins, Aargau3), hatte laut dem alten Jahrzeitbuche (von c. 1500) folgende

Reliquien (die Angaben sind an den Festen der Heiligen eingetragen) :

Jan. 8. Erhardi ep. reliquie.

„ 20. Sebastiani.

„ 21. Agnes.
Mai 1. de brachio Philippi reliquie.

„ 3. Invencio S. crucis, reliquie.
Juni 22. decern millium mrm. reliquie.

„ 24. Joannis baptistae. reliquie.

„ 29. reliquie de scto petro.
Juli 20. Margarethe virg.

*) Fontes rerum bernensium. Band IV. S. 739 ff.
2) Mémoires et Documents de la Suisse romande. Bd. 33. S. 297.

3) Die beiden ungedruckten Verzeichnisse von Sins und Ober-Eüti verdanke ich der Liebenswürdigkeit des

vortrefflichen Kenners unserer Schweiz. Alterthümer Herrn Pfarrer Stammler in Bern.



— 84 (ao) —

Marie Magdalene.
Jacobi apostoli.
Marthe, de sepulcro ejus.
Pantaleonis.

Stephani pape.
invencio sti Stephani. de ossibus ejus.
Oswaldi regis.
Laurentii. reliquie de ossibus ejus.

Assumptio bte Marie, de vestimentis ejus zwey stuk.

Ruperti eps Reliq. zwey stuk.
undecim millium virg.
martini pape.
martini epi de ossibus ejus zwey stuk.
Kuniberti epi.

ymerii confessoris.

Katherine.
Conradi epi.
Barbara virg.
Nicolai epi zwy stuk.

reliquie de loco natalis dui, de sepulcro ejus de ligno vite ex paradiso et de

veste inconsutili.
Die Pfarrei Ober-Rüti, Aargau, erhielt, laut vorhandenen Dokumenten, folgende Reliquien :

1653 zwei Gebeine von dem hl. Patron des Stiftes St. Ursus in Solothurn.
1661 vom Abte zu St. Peter in Salzburg, einige Gebeine und Stücklein vom Grabe des hl. Rupert,

Bischofs von Salzburg, Patrons der dortigen Kirche.
1661 von P. Leodegar Holdermeier im Kloster Muri, Reliquien des hl. Marcellus Mart., Alexander

Mart., Marianus Mart., Prosper Mart., Viktoria Mart, und Jungfrau, Constantia Mart, und

Jungfrau.
1775 Reliquien der hl. Märtyrer Optat, Clemens, Pius und Justin aus dem Cömetorium des Pontian

in Rom.

1774 eine Partikel des purpurnen Gewandes des hl. Carl von Borromeo.

1777 von den Gebeinen der hl. Katharina.
1780 von der hl. Franziska Romana.

1754 von den Gebeinen des hl. Mart. Venantius.
1768 von den Gebeinen des seligen Bernard von Couleone.x)
1750 von den Gebeinen der hl. Valentin und Purpuratus Mart.

Ich lasse noch ein von Herrn Pfarrer Denier in Attinghausen aufgenommenes Register der

Reliquien in der Pfarrkirche Arth folgen; auf manche Einzelheiten dieses Dokuments werden wir
im zweiten Theil dieser Arbeit zurückzukommen Gelegenheit haben.

„I. Hierjnen ist von dem Tuch darin vnser Herr ist empfangen, als Er von dem Crütz ward"

Juli 22.

» 25.

» 27.

» 28.

Aug. 2.

JÏ 3.

îï 5.

» 10.

» 15.

Sept..24.
Oct. 21.

Nov. 10.

» 11.

» 12.

» Jï

» 25.

» 26.

Dec. 4.

» 6.

» 25.

*) Gemeint ist wohl Bernhard von Calvone, Bischof von Vieh in Spanien. Acta SS. zum 26. Oktober.



- 85 (21) —

„genommen. Auch von dem Thuoch daruf Christus dass letzte nachtmahl mit seinen Jüngeren
hat genossen. Auch von dem hembt vnser lieben Frauwen alß Sye vnsern Herren geboren.
Auch von dem Schleyer so vnser liebe Frauw vf dem Haubt gehabt So sye vnder dem Creütz

gestanden. — Mit altem, etwas beschädigtem bischöflichen Sigel.
II. gebende (Gebeine) von sente hmvme gebende von sente gherlach gebende von kónymk

karle gebende vun sente Johannes, gulden munt. — Mit ganz altem, etwas beschädigtem
bischöflichem Sigel gleich dem Obigen. In dem daran hängenden Säcklein waren keine

Reliquien mehr.

III. hie ine is des deychs der sente barbare vp gehoedicht wart gebende von sente Jacob vnd

sente philippus gebende sente simiaen. — Mit sehr schönem, gut erhaltenem Sigel.
IV. Hierinnen ist von dem Heiw daruf Christus gelegen alf Er geboren. Hierinnen ist Heylthumb

von St. Maria Salome und St. Maria Jacobe. — Mit ziemlich gut erhaltenem bischöflichem Sigel.
V. Hie ligendt 3 particul von dem hochheiligen Crütz daran Christus gelitten. Hie ist von dem

Crütz daran Sanct Andreas gemarteret. Hie ist von der Bar darin vnfer liebe fraw gelegen.

— Mit spätgothischem bischöflichem Sigel.
VI. Dit ist gebende von sente Cornelius Gebende von sente Corryne von sente Anthonio von

sente Huberto. — Mit sehr beschädigtem Sigel.
VII. Hierinen ist Heylthumb von St. Petro vnd Paulo demente Zepheryno, vnd St. Herbrechten

von St. Caecilia vnd Margaritha. — Mit gothischem bischöflichem Sigel.
VIII. Gebende von sente Mercyn gebende von sente simainda vnd von sente Macreaus. — Mit altem

rundem bischöflichem Sigel.
IX. Hic sunt Reliquiae Sanctorum Martyrum Thebaae Legionis. — Mit gothischem bischöflichem

Sigel.
X. Heylthumb von St. Maria Magdalena. Gebende von sente Marni gebende von sente Mettorius

gebende von sente (sic). — Mit gothischem Sigel.
XI. Hierinnen ist von dem Thuch darin die Mutter Gotteß Maria gestorben. Auch von dem Thuch

so vff der Baar gelegen alf Sye zum Grab getragen worden. — Mit gothischem Sigel.
XII. Reliquie ohne Namen und nähere Bezeichnung. Mit gothischem Sigel.

1. In einem Papier ein Stück braunes Tuch (Byssus). Ohne jede nähere Bezeichnung.
2. In einem Papier ein Stück Knochen, Gelenkknochen von Arm oder Bein. Ohne jede nähere

Bezeichnung.
3. In einem Papier ein Stück feines weisses Tuch. Ohne jede nähere Bezeichnung. Dabei ein

Steinchen. Sieht jenem Stein gleieh aus der Bethlehems Grotte, den man gewöhnlich mit dem

Namen „Lac beatae Mariae virginis" bezeichnet.

4. In einem Papier 2 Stück Knochen. Ohne jede nähere Bezeichnung.
5. In einem Papier ein kleineres Stück weisses Tuch (Byssus). Ohne jede weitere Bezeichnung.
6. In einem Papier ein Stück Knochen. In der Knochenhöhlung befindet sich ein kleiner

Pergamentstreifen mit altgriechischer Schrift.
7. In einem Papier sind ein Stück Schädelknochen und zwei kleine Gebeine ohne jede Bezeichnung.

In einem kleinen Papier sind einige Reliquien mit der Aufschrift „Reliquiae ignotae".
In einem Papierchen eingewickelt ein unbezeichnetes Reliquienstück in rother Seide."



— 86 (22) -
„8. In einem Papier 2 in rothe Seide eingewickelte Reliquien. Dabei liegt ein Pergamentzettelchen

mit der Schrift cünrad —• Conrad.

9. In einem Papier eingewickelt sind 7 ganz kleine Papierpäckchen, auf denselben steht
geschrieben : maria salome et Jacobe ; Inhalt erdartiger Stoff.

10. In ein Papier eingewickelt, auf welchem steht: Reliquiae ignotae, sind 4 Knochenstücklein,
in einem Papierchen etwas Holz, in einem Papierchen 4 ganz kleine Knochen, in einem andern

einige Seidenreste.

11. In ein Papier eingewickelt sind 4 kleine Papiersäckchen, jedes mit der Aufschrift: de sepulchro
marthae.

12. In einem Papier sind 5 Knöchelchen und 4 ganz kleine Seidenbündelchen mit Reliquien. Auf
dem Papier steht geschrieben: diß Heiligthum ist alles in ein silbern trucklin gesyn, war
aber kein namen derby geschryben.

13. In einem Papier drin ist ein seidenes Bündelchen; auf dem Papier steht geschrieben; De S.

Sigisberto Confessore.

14. In einem kleinen seidenen Bündelchen mit Pergamentstreifen sind: Heylthumb von Sti Urso

vnd Aegidio.
15. In einem rothseidenen Bündelchen ist ein Zahn, daran ein Pergamentstreifen mit der Inschrift :

Ein Zan vun Sant Stephan.

16. Kleines seidenes Bündelchen, daran ein Pergamentstreifen mit der Inschrift: Petrus Villingher
parochus Artensis decidit inde Anno 1565. De monte Calvariae subtus ubi sancta Helena

crucem Domini reperit acceptum.
17. Kleines seidenes Bündelchen, daran ein Pergamentstreifen mit der Inschrift : Petrus Villingher

Curatüs in Arth attulit anno 1568 agens Dei de terra sancta. Ex torrente Coedron

ybi in nno petra Christi uidentur
18. Ein grünseidenes Säckchen darin sind in 4 Papiere verschiedene Reliquien eingewickelt. Im

grössten sind eine Anzahl Stücke von einer Hirnschale und 3 kleine Bündelchen, eines hat
einen Pergamentstreifen mit griechischer Inschrift, die ich nicht lesen kann.
In einem kleinern Papier sind einige Knöchelchen und einige Steinchen.

In einem Papier sind einige Tuchreste Byssus.
In einem Papierchen ist pulverisirte Erde, wahrscheinlich Lac beatae Mariae virginis, eine

Steinart aus der Grotte in Bethlehem.
In einem hölzernen Täfelchen, auf dessen Rückseite ein interessantes Bildchen mit Christus

am Kreuz und Maria und Johannes daneben, sind in vertieften Löchern, die theilweise mit
Feldspat geschlossen, verschiedene Reliquien. Schrift und Malerei weisen darauf hin, dass

die Sachen der ersten Hälfte des XV. Jahrhunderts angehören.
Einige Pergamentzettelchen lassen sich entziffern. Zu unterst links: I. St. Mauritius. II. de

societate s. mauritii. III. fehlt jede Bezeichnung; Inhalt etwas Byssus. IV. valtrinvs
V. S, Dorea. VI. 2 kleine Säckchen, auf denen nur ein S. steht. VII. auf dem rothen
Säckchen steht S. Blasivs; auf dem weissen Bysuss-Säckchen steht S. ma/(d?)rorum.
VIII. weisses Byssus-Säckchen mit der räthselhaften Inschrift S. rinbet(?). IX. Leinwand-
säckchen mit der Inschrift S. Theoderi. X. 2 Leinwand-Säckchen ohne nähere Bezeichnung."



— 87 (23) —

„XL 2 Pergamentstreifen ohne weitern Inhalt, S. vlricus. Volpatus. XII. rothes seidenes Säckchen

ohne Bezeichnung. XIII. rothes seidenes Säckchen mit der Bezeichnung S. Beatus.

XIV. Leinwand-Säckchen mit der Bezeichnung Marcus, dabei noch ein zweiter Pergamentstreifen
mit der Bezeichnung Marius. XV. ein weisses Leinwand-Säckchen nur mit der Bezeichnung
S. und auf einem andern Pergamentstreifen dabei Angnetis; daher wohl Reliquien von der

hl. Agnes. Dabei roth seidenes Säckchen mit der Inschrift S. gallvs. XVI. ganz kleines

Byssus-Säckchen mit der Inschrift S. Laurentii. XVII. Leinwand-Säckchen mit der Inschrift
S. Gerdrudis. XVIII. kleines seidenes Säckchen mit der räthselhaften Inschrift S. prenvs
XIX. und XX. sind leer ohne jeden Inhalt. XXI. roth seidenes Säckchen mit der Bezeichnung
festes beate Marie.
Ein Wachsklumpen liegt noch dabei, war der Deckel über ein Glas mit Reliquien, das in
einem Altare eingeschlossen war. Ziemlich sicher war das Glas im Altare der St. Adrians-
capelle. Beweis, weil eine gleichzeitige Weihurkunde von St. Adrian vom gleichen Bischof
in der Kirchenlade Arth. Auf dem Wachs ist eingeritzt: Daniel episcopus Bellinensis 1486,
darauf ist nach unten in rothem Wachs das kleine bischöfliche Wappen aufgedrückt."

Wir haben dieses Reliquienregister in extenso mitgetheilt1), weil dasselbe nicht nur über
die Namen zahlreicher Heiliger, sondern auch über die Gattungen der Heilthümer, wie auch über

Besigeiung, Verpackung, Etikettirung und Aufbewahrung allerlei interessante Aufschlüsse ertheilt.
Weiteres über Reliquien schweizerischer Gotteshäuser findet sich bei Schenkel2), Trouillat.

Vautrey, Joh. Huber3), Lang4) und zahlreichen andern Autoren.

') Ich verdanke dasselbe der Gefälligkeit von Herrn Pfarrer Ziegler in Arth.
2) Die Eeliquien des Klosters Allerheiligen. Schaffhauser Beitr. 2.

3) Geschichte des Stifts Zurzach. Klingnau 1869 ; ein Eeliquienverzeichniss auf einer gemalten Tafel aus der

Mitte des XVI. Jahrhunderts befindet sich zu Sfc. Niklausen in Unterwaiden. (B. Durrer.).
4) Histor. theolog. Grundriss; S. 582 Zürich, 724 Luzern, 734 Beromünster, 793 Schwyz, 823 Einsiedeln, 965

Freiburg, 988 Solothurn.



— 88 (24)

II.
Reliquiarien nennen wir alle Behälter von Reliquien. Letztere pflegten ihrer Zerbrechlichkeit

und ihrer Kostbarkeit halber zunächst in schützende Hüllen gebettet zu werden, welchen

häufig auch Wohlgerüche beigegeben wurden. Reliquienbehälter sind aus den verschiedensten

Stoffen, in verschiedenstem Massstab und in den mannigfaltigsten Formen, die sich jeweilen der

Bestimmung des Gebrauchs der Heiligthümer unterordnen, hergestellt worden.

Die älteste Form der Reliquiare ist der Sarg, in welchem der Leib des Märtyrers beigesetzt

war ; die Gestalt dieses Grabes schliesst sich derjenigen der spätrömischen Sarkophage an und pflegt
ein oblonger Behälter aus Stein mit dachförmigem Deckel zu sein. Derartige Heiligengräber wurden

in einem Gewölbe unter dem Altar placirt, und durch ein Gitter für die Verehrenden sichtbar oder

berührbar gemacht. Schon früh aber begann man solche Tumben aus der Gruft herauf zu holen

und hinter den Altar zu stellen.

Mit der Weihe des Altars war schon in den ersten christlichen Jahrhunderten der Besitz

von Reliquien verbunden, so dass z. B. der h. Ambrosius es verweigerte einen Altar zu konsekriren,

wenn keine Heiligthümer zur Stelle waren. Allgemein aber wurden Reliquien nicht für die Weihe
des Altars für nothwendig gehalten, was noch durch die Synode von Agde im Jahr 506, die nur
Salbung nnd Benediktion des heiligen Opfertisches vorschrieb, bestätigt wurde. Erst die Synode

von Nikäa im Jahr 787 verbot die Weihung eines Altars ohne Reliquien; eine englische Synode

dagegen sprach sich in gegentheiligem Sinne aus. Gleichwohl hielt der Occident sich an die alte,

in Nikäa bestätigte Gewohnheit, und so findeu wir überall, wo nicht ein eigentliches Grab unter
dem Altar sich befindet, doch das Sepulcrum, das heisst die für die Aufnahme von Partikeln
bestimmte Höhlung im Altare.

In diesen wurden die heiligen Unterpfänder beigesetzt und verschlossen, und zwar nachdem

sie eingewickelt und in einen Behälter gelegt waren. Letztere bestanden aus Büchsen oder Kapseln
aller Art.

Im Mittelalter bestanden sie oft aus Bein, Holz, Metall, Glas,

Krystall oder Thon. Beispiele aus Krystall haben sich in Deutschland
und Oesterreich]) erhalten ; in der Schweiz dagegen finden wir Typen aus

allen übrigen genannten Stoffen. Beinerne, aus spätrömischer Zeit,
die später auch als Ciborien Verwendung fanden, in Sitten und Zürich,
hölzerne aus dem XIV. Jahrhundert in Chur und Stans Exemplare aus

Blei waren ebenfalls zahlreich vorhanden2), so z. B. in Steinen; aus Blech
bestehen die meisten Büchsen der letzten drei Jahrhunderte. Die Form
eines im Sepulcrum der Haselmattkapelle 1895 gefundenen Behälters gibt
die beistehende Figur 2 wieder; innen war derselbe mit Wachs verpicht
und enthielt Reliquien, die zwischen 1694 und 1626 versiegelt wurden. FiS-2- Höhe 0,08, Dm. 0,077 m.

') So in Nürnberg, Breslau und Krakau.
2) Vergi. Acta SS. Mar. II. S. 372 plumbea arcula quae vasculum continebat huius inscriptionis : Jesu Christi

sanguis, gefunden in Mantua 804; ein anderes Bleireliquiar zu Limburg an der Lahn, Bonner Jahrb. 1859. Taf. 8.

•*«?•?*
'¦* *"*?¦.*

•*» ^*. *

-.. -i

ZÌ9:fir-
rt*



— 89 (25) —

Fig. 3. Reliquienglas in
Zürich; Höhe 0,093 m.

jtCT

im
m>

sm a

Fig. 4. Oberer Dm. 0,093
unterer Dm. 0,075 m.

Besonders zahlreich aber waren bei uns zu Lande Gläser verwendet,
die grossentheils ursprünglich profanem Gebrauche dienten. Derartige Reliquiengläser

waren u. a. in den Kirchen und Kapellen von Steinen, S. Adrian (bei

Arth), Schännis, Inner-Wäggithal und Bischofszellx) vorhanden und ruhen noch

zahlreich in den Sepulcren schweizerischer Altäre. Hübsche Exemplare befinden
sich in den Sammlungen von Luzern (3), von Zürich (2), bei Herrn Maler
Vettiger in Utznach und Herrn Pfarrer Denier in Attinghausen. Auch
Süddeutschland besitzt viele derartige Gefässe von ähnlicher Form; sie pflegten
durch einen Wachsdeckel, in welchen etwa der konsekrirende oder visitirende
Prälat sein Sigel abdrückte, verschlossen zu werden. Glasgefässe scheinen

besonders vom XIV. bis XVI. Jahrhundert in Gebrauch gewesen zu sein.

Ebenfalls in dieser Zeit wurden Töpfchen aus Thon verwendet; ein Stück dieser Art, aus
einer Kapelle Obwaldens stammend, findet sich im Museum zu Stans. Vgl.
Fig. 4. Auch gewobene und gestickte Säckchen dienten analoger Bestimmung.

Mit mehr Aufwand von Kunst aber wurden diejenigen Reliquiare
hergestellt, welche sichtbar aufgestellt und nicht in, sondern auf dem Altar
bezw. auf dem retabulum niedergelegt wurden.

Reliquienbehälter dieser Gattung sind in der Regel reich, meist sogar
prunkvoll verziert, und nehmen, je nach der Art ihres Inhalts, die

mannigfaltigsten Formen an. Während man für die Sepulcrumsreliquien bereits
vorhandene Gefässe, wie die eben beschriebenen, zu benützen pflegte, stellte man die zum Zeigen
und Ausstellen bestimmten Reliquiare speziell für dieses oder jenes Heiligthum her. Dieses geschah

in folgender Weise: entweder man bildete das Gefäss nach der Form des darein zu legenden

Inhaltes, indem man z. B. für einen Schädel ein Haupt, für einen Arm einen armförmigen, für
einen Kreuzsplitter einen kreuzförmigen Behälter herstellte, oder aber man bezeichnete das Gefäss

durch Inschrift oder Bild als ausersehen für Reliquien dieses oder jenes Heiligen.
So sagt die Inschrift am Kästchen zu Beromünster (X. Jahrhundert) dasselbe sei bestellt worden

„ad conservando reliqias sci marie" (so!); am Deckel des Fussreliquiars von Basel lesen wir: „integer
pes de innocentibus Sanctus Columbanus dedit. Oswaldus fecit hoc opus de voluntate dei 1470 jar".

Uebergab Jemand einen profanen Gegenstand, wie z. B. ein Jagd- oder Trinkhorn oder

einen Becher der Kirche zur Verwendung als Reliquienbehälter, so pflegte dies ebenfalls durch
eine Aufschrift kund gethan zu werden; so lautet die Dedikation des 1199 dem Kloster Muri
geschenkten, jetzt in Aarau befindlichen Elfenbeinhorns :

„Notum sit omnibus cornu istud aspicientibus quod comes Albertus alsatiensis lantgravius
de Habsburg natus sacris reliquiis cornu istud ditavit anno M. C XC Villi."

Ueberhaupt verfehlten weder Stifter noch Künstler, ihre Namen auf den Reliquienbehältern
anzubringen; seit dem XIV. Jahrhundert kommt auch die Sitte auf, dass die Donatoren ihren

Wappenschild an alle Arten kirchlicher Geräthe, und so auch an den Reliquaren, befestigen liessen.

Beispiele hiefür finden sich zahlreich im Inventar des Basler Kirchenschatzes und heute noch in
der Sakristei der Barfüsserkirche.

¦) Rahn, Statistik Thurgau. S. 64.

12



— 90 (26) —

Die Reliquienbehälter bestehen meist aus einem hölzernen Kern, der mit edlem Metall
bekleidet, und mit Perlen, Edelsteinen, Email- und Glasflüssen besetzt sind.

Was die Herkunft der Reliquiare betrifft, so mögen manche mitsammt dem Inhalt in die

Schweiz gekommen sein; dies gilt z. B. von den Geschenken der Habsburger an das Kloster

Königsfelden, von den Beutestücken von Granson, vornehmlich den kostbaren Theken der Georgs-,

Andreas- und Annenreliquien. *)

Der materielle Werth dieser Gegenstände bildete eine stete Gefahr für dieselben ; bei Anlass

der Reformation und der durch dieselbe heraufbeschworenen Bürgerkriege sind die meisten und die

kostbarsten kirchlichen Geräthe untergegangen, indem sie in die Münze wanderten, wie z. B. in
Bern und Zürich. Wie durch ein Wunder erhielt sich in Basel der Domschatz bis in die neueste

Zeit, aber auch dieser fiel einem Aufstand zum Opfer, so dass er sersplittert wurde.

In katholischen Gegenden erhielt sich manches, vieles aber ging durch den Gebrauch zu

Grunde oder wurde zu modernern Werken umgestaltet ; immer noch werden da und dort gute
Arbeiten verschleudert oder verpfuscht, erinnert sei nur an das Vorgehen jenes deutschen Sakristans

zu Baden, der den Kirchenschatz neu versilbern liess und die Kosten dieses Spasses dadurch
bezahlen wollte, dass er gerade die ältesten Stücke zum Einschmelzen hergab!

Vom Reichthum unserer Kirchen im Mittelalter geben uns dagegen noch zahlreiche
Schatzverzeichnisse eine Vorstellung ; in all diesen Listen spielen die Reliquienbehälter eine grosse Rolle.

Als typische Schatzinventare seien zitirt: das des Grossmünsters in Zürich2) 1333, der Sittener

Kirchen8) 1364, von Königsfelden 1357, von Bern 1379, von Lausanne4) 1441, von Basel6) 1511,

von Moutier-Granval6) 1530, der Madeleinekirche in Genf7) 1535, der Chartreuse de la Lance8)

1537, der Makabäer-Kapelle in Genf9) 1766.

In zahlreichen andern ungedruckten und gedruckten Schatzverzeichnissen aus älterer und

neuerer Zeit ist noch reichliches Material zu finden; hieher gehören das Kaplanenbuch im Staatsarchiv

Zürich, das allerdings speziell für Reliquiare fast nichts bietet, das Inventar der Kirche von
Payerne, der Andreaskirche in Basel und verschiedener Kirchen in Genf.

Im folgenden sollen nun die verschiedenen Gruppen, in welche die Reliquiare zerfallen,
kurz charakterisirt und durch erhaltene oder litterarisch überlieferte Exemplare, aus der Schweiz 10)

belegt werden.

Die einfachste Form des Reliquiars ist der Sarg oder Schrein ; der Massstab hängt ab von

') Vgl. Edlibach. S. 151; Jahrzeitbuch von Ruswyl, Geschfrd. 17 und 18; Eidg. Abschiede passim
2) Hottinger, Hist. eccl. VIII. S. 176-183; Vögelin, Das alte Zürich. 2. Aufl. S. 306.

3) Mém. et Doc. Bd. XXXIII.
4) Stammler, Der Domschatz von Lausanne.
5) Burckhardt u. Riggenbach, Der Kirchenschatz des Basier Münsters.
e) Stückelberg im Anzeiger f. Schweiz. Alterthmsk. 1892.

T) Blavignac, Hist, de l'Architecture sacrée, p. 179.

8) Mém. et Doc. Bd. XXXIV. p. 570.

9) Blavignac, Notice sur les fouilles pratiquées en 1850 etc. p. 19.

10) Ueber die kunsthistorische Würdigung derselben vgl. Bahn, Gesch. d. bild. Künste. S. 283 ff.; Mounier,
Le Trésor de Coire; Aubert, Le Trésor de St. Maurice; Allgemeines bei Viollet-le-Duc, Dictionnaire du Mobilier. I. s.

v. châsse et reliquaire; Otte, Handbuch der kirchl. Kunstarchäol. I. 5. Aufl. 183—211, sowie in den zahlreichen
Monographien von Canonicus Bock, die sich mit Kirchenschätzen befassen.



— 91 (27) —

&

dem Volumen der zu bergenden Heiligthümer. Die Art der Aufstellung
eines solchen Reliquiars, wie sie im XIV. Jahrhundert üblich war, gibt
eine Miniatur aus der Handschrift des Hohenems (S. 78 v.) zu St. Gallen
wieder. Vgl. Fig. 5. Bald nähert sich die Gestalt der Reliquienschreine,
aber mehr derjenigen des Hauses, speziell des Gotteshauses; das Ganze

wird architektonisch gegliedert, mit Arkaden verziert und oben mit Zapfen,
Gräten, Rosetten oder Krabben geschmückt. Ja die Nachahmung der Kirche
geht soweit, dass dem Schrein, der das Schiff repräsentirt, ein Querschiff,

Thürme, Dachreiter und dergleichen beigefügt werden. In die Arkaden
"i werden die Figuren von Heiligen gestellt, bald in Relief formirt, bald

nur gravirt oder gemalt.
Lauten die allgemeinen Namen für Reliquiare lipsanothecae, hierothecae, thecae, vascula

u. s. w., so haben alle verschiedenen Formen derselben ihre speziellen Bezeichnungen; es heisst
also z. B. das Sargreliquiar *) tumba, feretrum, französisch fierté, der Schrein scrinium, arca, der
Kasten capsa, daraus die französischen Formen chapses und châsses, das thurmförmige Reliquiar
turris. Wir werden somit besser thun, diese Bezeichnungen jeweilen erst bei Behandlung der
einzelnen Gattungen anzuführen.

Als charakteristische Beispiele für Schreine seien folgende in der Schweiz noch befindliche

Typen genannt: VII. Jahrhundert: Reliquiar zu St. Maurice. VIII. Jahrhundert: Reliquiar des

Altheus in Sitten. VIII. Jahrhundert: Reliquiar zu Chur. X. Jahrhundert: Reliquiar zu
Beromünster. XII. Jahrhundert: Reliquiar-Fragmente in Basel.2) Fig. 6.

Fig. 5.

;* <&
dr

P- ^*. -r-.rr

- *s^r *r

k1

3 *. '
~1?%'Pr. (f'f-'V

"tri -
TV i ¦ *^

^fei%
%

Fig. 6.

') „Heyltums särk". Baurechnungen des Grossmünsters zum Jahr 1503 und 1505.

2) Stylistisch genau übereinstimmend mit den Reliefs am Reliquiar der Kinder S. Sigismunds zu St. Maurice.



— 92 (28) —

Reichere und in grösserem Massstab ausgeführte Monumente befinden sich: aus dem XII.
Jahrhundert in St. Maurice; ein rohes posthum-romanisches Exemplar von 1252 in Chur; aus

dem XIV. Jahrhundert in Chur (vgl. Fig. 7) ; aus dem XV. Jahrhundert in Basel.!)

:. *** 's.

d
-~*v

Fig. 7.

Waren diese Exemplare aus Metall, so besitzen wir auch Schreine aus Holz, so die

geschnitzte Lade des h. Fridolin2), so die schöne, neuerdings in Zürich restaurirte Area von Schönenwerd,

die sich jetzt in Solothurn befindet. Den Malereien nach zu schliessen, ist sie eine rheinische

Arbeit des XV. Jahrhunderts. Spätere Reliquienkästen von diesem Typus sind dann mit Figuren
überladen: nicht nur jede Arkade ist gefüllt mit einer Gestalt, sondern auf dem Deckel erheben

sich noch die Schnitzbilder von Heiligen zu Fuss und zu Pferd. Ein typisches, leider 1893 durch
Restauration verpfuschtes Exemplar dieser Art aus dem XVII. Jahrhundert bewahrt die Pfarrkirche

von Arth.
Abgeleitet von der Form dieser Schreine ist die Gestalt der Pulte, welche nicht ein nach

beiden oder nach vier Seiten, sondern nur ein nach vorn abfallendes Dach besitzen. Ein schönes

Reliquiar dieser Art, Walliser Arbeit des XV. Jahrhunderts, bewahrt die Pfarrkirche von Küssnach ;

es ist ein Geschenk des Bischofs Jost von Silenen, dessen infulirtes Wappenschild in Email vorne
angebracht ist.

') Abg. Mitth. der Gesellsch. für Vaterland. Alterth. in Basel. IX. S. 19.

2) Hübsche Zeichnung, auf der auch die zugehörigen Tragbahren sichtbar sind, in den Zeichnungsb. der Antiq.
Gesellsch. Zürich. IH. S. 72, hienach auch im „Anzeiger" abgebildet.



93 (29) —

Was den Stoff der scrinia oder Schreine betrifft, so wird bald Nussbaum-1), bald Cypressen-2), bald
gemeines Holz genannt ; die Bekleidung geschah durch getriebene Metallplatten, Elfenbein3) oder Knochen.

Eine grosse Gruppe von Reliquiarien besteht sodann aus Behältern, welche die Form

menschlicher Figuren oder Gliedmassen annahmen.
Ganze Figuren, von verschiedenem Massstab, aus Metall getrieben, umschliessen jeweilen

die Ueberreste der dargestellten Heiligen ; derartige „Bilder" oder Imagines befanden sich z. B. im
XIV. Jahrhundert in Sitten, mehrere aus Holz im XV. Jahrhundert zu St. Andreas in Basel, andere

im Domschatz ebenda (Nummer 27, 28 und 31 des Inventars von 1511); das Reiterbild des h. Moriz
ist noch in dessen Kloster erhalten.

Häufiger als ganze Figuren kommen aber nur Häupter oder Büsten4), capita, hermae,

pectorales, vor; das älteste bekannte Reliquiar in dieser Form befand sich im IX. Jahrhundert zu
Vienne. Ein Exemplar aus dem XI. Jahrhundert existirt noch zu St. Maurice, es ist das Haupt
mit dem Schädel des h. Candidus; Basel besass die Häupter der h. Pantalus, Eustachius, Ursula
und Thekla, wovon das erstgenannte, ein Werk des XHI. Jahrhunderts, noch im Museum daselbst

erhalten ist. Ein Verenenhaupt befand sich im XIV.
Jahrhundert im Schatz zu Königsfelden, drei „grossi
höpter" in der Leutkirche zu Bern, neunundzwanzig

„megtenhöbter" zu St. Andreas in Basel, ebenda

das Haupt des Mathias, in der Makabäerkapelle zu
Genf ein Sebastianshaupt; „patronen brustbild"
werden in Zürich genannt.

Ein Stephanshaupt des XV. Jahrhunderts ist
noch zu Beromünster, ein Victorshaupt zu S. Maurice,
mehrere spätere Häupter zu St. Ursanne, Solothurn,
Luzern u. s. w. erhalten ; Rheinau besitzt vom Jahr
1668 die Büsten der h. Blasius und Mauritius, sowie
eine barocke Nachbildung des Candidushauptes.

Sind die bis dahin genannten Stücke, wie auch

die grosse Mehrzahl der im Ausland5) befindlichen

Büstenreliquiare ungefähr in Lebensgrösse ausgeführt,

so verdient als Miniaturwerk6), wohl für einen

Schädelsplitter bestimmt, das S. Jakobshaupt zu
Flums Erwähnung; es misst nur m. 0,24 in der

Höhe und 0,23 m. im unteren Durchmesser. Das

.«*

/

7-d sir-r
A%dt^ Zdl>ddi

;/s
Fig. 8.

Köpfchen sitzt auf einem glockenförmigen Fuss und besteht aus vergoldeter Bronze. (Vgl. Fig. 8.)

') Stammler, Domschatz von Lausanne. S. 15.

2) a. a. O. S. 34.

3) a. a. 0. S. 34.

*) Vgl. Mittheilungen der kk. Zentralkom. X. 4.

e) Zahlreiche Capita noch in Frankreich erhalten, so in Tours, Conques, Soudeilles, S. Martin de Brive, S.

Gimel, Ste-Fortunade, S. Etienne de Muret, Pamiers ; in Deutschland : Aachen, Köln, Burtscheid, Cornelimünster, Radolfzell
u. s. w. In Belgien und Holland: Lüttich, Brüssel (XII. Jahrhundert!), Mastricht, Amsterdam.

6) Miniaturcapita von etwa 10 cm. Höhe erwähnt Bock (Die Kunst- und Reliquienschätze zu Mastricht. S. 97, 99,101).



— 94 (30) —

Hölzerne Brustbilder ohne Metallbekleidung haben sich im Ausland in grosser Zahl erhalten,
so in Aachen, Köln, Danzig, Leipzig, Oberwesel, Wiesbaden, Brandenburg, Nürnberg, Indentenberg ;

dieser Klasse gehörten ohne Zweifel die 29 Häupter von h. Jungfrauen1) zu St. Andreas in Basel an.
Besonders zahlreich wurden auch Armreliquiare, brachia, brachialia oder manus, zur

Aufnahme von Arm- oder Handreliquien, hergestellt.
Exemplare dieser Art finden sich auch in der Schweiz: so der Arm des h. Bernhard von

Menthon in St. Maurice2), ein kostbares Kunstwerk des XII. Jahrhunderts ; dann ein Arm von
1449 zu Kippel im Wallis, ein Exemplar zu Müllibach, der Morizenarm zu St. Maurice und zwei

Stücke aus dem XVI. Jahrhundert in Muri.
Litterarisch bezeugt sind uns je ein Arm Arbogasts zu St. Andreas in Basel3) und in

Muttenz4), ein Arm Theoduls auf Valeria5), ein Arm des h. Hugo ebenda6); ein analoges Stück,
enthaltend St. Leonhards Finger, war 1379 in Bern.7) „Ein silberin hant mit Heiltum" wird im
Schatz von Königsfelden8), ein Finger Johannis des Täufers als Geschenk an das Basler Münster

genannt.9)
Ganz besonders selten werden in den Verzeichnissen genannt und in Sammlungen gefunden

die Fus s reliquiare; bekannt geworden sind jnir diesseits der Alpen nur drei Exemplare: der
Fuss auf dem Tragaltar des h. Andreas zu Trier, ein Werk des XII. Jahrhunderts; ferner der
Fuss des h. Abtes Alard im Hotel Cluny, aus dem XIII. Jahrhundert, und endlich der Fuss eines

unschuldigen Kindleins von 1470 aus dem Basler Kirchenschatz10). Das letztere Werk, reich mit
Perlen, Glasflüssen, Steinen und Emails sowie vorn mit einer meisterhaft eleganten Rosette besetzt,

gibt sich laut der Inschrift als das Werk eines Oswald und als Geschenk des h. Columban aus.

Laut Tradition wäre demnach das Heiligthum, der Fuss eines unschuldigen Kindes,\von Columban

(an den Basler Dom?) geschenkt, und die Fassung 1470 erneuert worden. Das kostbare Werk, in
Farben abgebildet auf unserm Titelblatt, ist oben mit einem Relief aus Perlmutter, auf dem die

Darstellung Christi abgebildet ist, geschlossen. Die Oeffnung ist unten an der Sohle ; vorn oben ist
zum Anschauen der Reliquie ein rundes Loch mit Krystallverschluss angebracht.

Für Partikeln vom h. Kreuze pflegte man Behälter in Kreuzform herzustellen; derartige

Kreuzreliquiare wurden in späterer Zeit auch zur Aufnahme anderer Heiligthümer verfertigt
und gebraucht. Durch einen Fuss, in den sie eingelassen waren, unterscheiden sich diese für den

Altargebrauch bestimmten Kreuze von den Prozessions- oder Vortragekreuzen. Auch in die letztern
wurden häufig Partikeln eingelassen und bei vielen Stücken ist es nicht mehr mit Sicherheit zu

entscheiden, ob sie ursprünglich für das Aufstellen oder das Herumtragen bestimmt waren.

J) Aus der Gesellschaft der h. Ursula, also aus Köln beigebrachte Reliquien.
2) Rahn a. a. O. S. 284.

3) Anzeiger 1883. S. 409.

*) Anzeiger 1881. S. 109.

b) Mém. et Doc. XXXIII. S. 258.

6) Mém. et Doc. XXXIII. S. 256.

') Inventar der Leutkirche im Staatsarchiv Bern, mitgetheilt von Herrn Pfr. Stammler.

8) Argovia. V. S. 133.

") Erdbebenbuch S. 47; andere ,.Hände", wie z. B. die im Verzeichniss von Lausanne (Stammler S. 28)

aufführten, fasse ich als Ex-Voto-Gegenstände und nicht als Eeliquiare auf.

10) Jetzt in Zürich befindlich.



— 95 (31) —

Das hervorragendste Reliquienkreuz, das die Schweiz besitzt, ist das unter Abt Heinrich I.
1197—1223 verfertigte Prachtwerk zu Engelberg.') Andere mittelalterliche Kreuzreliquiare finden
sich in Basel, Beromünster, Arth, Luzern.

Noch zahlreiche andere zum Theil recht originelle Formen nahmen die Reliquiare im
Mittelalter an; im Ausland sind noch manche Kunstwerke dieser Art erhalten.

In der Schweiz finden wir noch folgende Gattungen: zunächst die Reliquientafeln,
tabulae. Es sind dies rechteckige Gemälde oder kleine Flügelschreine, in deren Mitte oder Rahmen

zahlreiche Partikeln eingelassen sind. Hieher gehören auch die Kusstafeln, welche als Reminiscenz

an den liturgischen Friedenskuss der altchristlichen Zeit Verwendung fanden. Vier Reliquientafeln
des XIII. Jahrhunderts sind noch in Mastricht erhalten; Königsfelden besass im XIV. Jahrhundert
ein Exemplar mit Kreuzpartikeln2) und nach Luzern kam eine Tafel dieser Art aus der Burgunderbeute;

andere erwähnt das Inventar von Lausanne.3) Ein interessantes Stück dieser Art aus dem

XIV. Jahrhundert wurde 1895 vom historischen Museum in Basel erworben; das Inventar von Arth4)
führt ein Beispiel des XV. Jahrhunderts auf.

In diesen Reliquientafeln pflegten die Partikeln meist sichtbar angebracht, d. h. hinter
Verschluss aus Feldspat, Krystall oder Glas eingelassen zu sein.

Dasselbe gilt von den Reliquien-Monstranzen, welche meist in einem Krystall-
zylinder die Reliquien enthielten.

Das ganze Geräth war in der Form der Monstranz, d. h. dem zur Zeigung der h. Eucheristie
im XIV. Jahrhundert eingeführten Ostensoriums nachgebildet; statt der zur Aufnahme der Hostie

angebrachten Lunula aber enthielt der Glasbehälter die Reliquie. Die für Partikeln bestimmten
Monstranzen waren ehemals sehr zahlreich in unseren Kirchenschätzen vertreten : das Basler Inventar
führt z. B. sechs Exemplare (n. 4, 5, 9, 12, 14, 32) auf.

Der Form nach zerfallen die Reliquienmonstranzen in stehende und liegende, je nach der

Richtung des Krystallbehälters. Typen ersterer Art sind häufiger ; die der letztern Gattung werden

im Königsfelder Inventar beschrieben: „zween gelich Cristallen, die nach der Lengi uff vier Fössen

stand und mit cristallenin türlin mit Heiltum". Einzelne Krystallbehälter, wie z. B. Exemplare
zu Amsterdam, Köln und Paris, ruhen auf den Schultern von vier kleinen Mönchen, das ganze
Gebilde ahmt sonach eine regelrechte Translation nach. Zwei andere Stücke, auf vier Füssen

ruhend und mit prächtigem architektonisch entwickeltem Dachreiter versehen, befinden sich im
Hotel Cluny5) und werden vom Katalog dem Basler Kirchenschbtz, wohl mit Unrecht, zugeschrieben.

Weniger kostbare Reliquienmonstranzen, „dein und groß, do heiltum in ist die sint alle

von holtz gemacht und vergüld" befanden sich in der Andreaskirche zu Basel.6)
Daneben fanden noch alle Arten profaner Gegenstände, welche den Kirchenschätzen

geschenkt wurden, Verwendung als Reliquienbehälter; so Büchsen und Schachteln aus Holz, Bein

') Publizirt von der Schweiz. Gesellseh. f. Erhaltung u. s. w. Taf. I—III.
2) Argovia. V. S. 133.

') Stammler S. 32.

4) Stammler S. 32.

5) Die mir von Herrn Dr. Zemp mitgetheilten Photographien der beiden Stücke (Katalognummer 5016 und

5017) lassen sich nicht mit der Beschreibung des Inventars in Einklang bringen.
8) R. Wackernagel im „Anzeiger" 1883. S. 409.



— 96 (32) —

oder Metall, Krystall, Glas- und Metallgefässe zum Trinken, also Becher, Kelche, Kannen, wie auch

Trink- und Jagdhörner.
Doppelbecher, die wohl zeitweise zur Aufbewahrung von Heiligthümern dienten, befanden

sich in Rheinau, in Romont1), in Seedorf2); cupae mit Reliquien werden im Inventar von Lausanne3),

Kentlin4), ein „barillen Kanth"5), ein „barillen Glas"6) und ein silbervergoldeter Kelch7) werden

als Reliquiare vom Basler Inventar aufgeführt.
Blashörner aus Elfenbein, welche später zu Reliquiarien umgestaltet wurden, besassen

St, Gallen, Muri und Rheinau; das Stück von Muri ist heute in Aarau, das von Rheinau in Zürich
aufbewahrt. Trinkhörner aus Büffelhorn, im Mittelalter als Greifenklauen bezeichnet, kommen

ebenfalls in den Schatzverzeichnissen, so z. B. in Moutier-Granval8), vor.
In enormer Zahl waren in allen Kirchen Reliquientaschen9) vorhanden; es sind dies

Beutel oder Täschchen, wie sie von Damen und Herren im Mittelalter am Gürtel getragen und bei

Ableben etwa der Kirche geschenkt wurden. Zahlreiche Exemplare führt das oben mitgetheilte
Verzeichniss von Arth auf; auch in Steinen und vielen andern Kirchen ist der Nachweis zahlreicher

Exemplare des XV. bis XVII. Jahrhunderts zu erbringen. Zwei interessante Stücke des XIV.
Jahrhunderts kamen unlängst aus dem Wallis nach Zürich ; das eine davon ist insofern von historischem

Interesse, als es die Wappen der Grafen und Herren von Württemberg, Arberg, Hohenberg, Baden, Strätt-
lingen und Chienstein zeigt, vermuthlich also eine Art kurzer Ahnenprobe der Donatorin darstellt.

Noch dürfen wir nicht schliessen, ohne die Phylakterien oder Amulete zu erwähnen ;

es sind dies kleine Reliquiare, die um den Hals gehängt wurden, um den Träger vor
Gefahren zu schützen. Schon Kaiserin Helena schenkte ihrem Sohn, mehrere Päpste dann den longo-
bardischen Fürsten derartige heilbringende Gegenstände. Im Mittelalter und noch heute ist das

Tragen von Partikeln oder kleinen geweihten Gegenständen vielfach verbreitet; manches Stück

wurde einem Heiligenbild oder einem liturgischen Geräth umgehängt, und ist auf diese Weise

erhalten geblieben.

Noch vieles wäre zu sagen, aber nur Einzelnes konnte hier herausgegriffen werden aus

dem reichen Schatz mittelalterlicher Kostbarkeiten, die auf uns gekommen sind. Wachen wir über

dieses anvertraute Gut und sorgen wir bei Zeiten dafür, dass genaue Nachbildungen aller
hervorragenden Werke dieser Art hergestellt sind, bevor es zu spät ist, bevor wieder, wie bei der

Reformation und bei der Revolution, irregeleitete Massen mit gieriger Hand Alles, was uns lieb und

werth, schonungslos zerstören.

•) Enthielt, als ich ihn 1892 sah, Weihrauchkörner.

2) Jetzt im Histor. Museum zu Basel.

") Im Jahr 1232. Stammler S. 4.

*) Nummern 33, 34, 35.

6) Nummer 6.

6) Nummer 36.

7j Nummer 19'

8) Stückelberg im „Anzeiger" 1892. S. 11.

•) Näheres bei Stückelberg im „Anzeiger" 1894. S. 333—334.


	Reliquien und Reliquiare

