Zeitschrift: Mitteilungen der Antiquarischen Gesellschaft in Zirich
Herausgeber: Antiquarische Gesellschaft in Zirich

Band: 20 (1878-1879)

Heft: 1:2

Artikel: Die Glasgemalde in der Rosette der Kathedrale von Lausanne : ein Bild
der Welt aus dem XIII. Jahrhundert

Autor: Rahn, Johann Rudolf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-378822

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-378822
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en







-

Wer die kirchliche Kunst in ihren tonangebenden Schipfungen erforschen und schitzen gelernt hat,
der kennt die unermessliche Fiille bildnerischen Schmuckes, mit dem man die mittelalterlichen Dome und
Kathedralen auszustatten pflegte. Die von Reims, Paris und Amiens enthalten eine jede an die zwei-
bis viertausend Statuen allein und die Zahl der Figuren, welche in den Glasgemilden der Kathedralen
~von Chartres, Bourges und Le-Mans vereinigt sind, hat man auf wenigstens drei-, vier- und fiinftausend

berechnet. ') Man denke sich dazu die Fille anderer Zierden: Malereien an Wiinden und Gewdlben; den
Schmuck der Fussboden mit figurenreichen Mosaiken; Altdre, Leuchter und die michtigen Lichtkronen,
diese wie jene mit einem Aufwande von Bildwerken und Statuetten geziert; historische und allegorische
Figuren sogar auf den Bleidéichern angebracht, wie ein solches jetzt noch die Kirche Notre-Dame zu
Chalons-sur-Marne besitzt ®) — wohl hat seit der Phamoneme}t die Kunst keines Voikeb einen solchen
Bilderreichthum geschaffen.

Eine Kathedrale wie die von Chartres in den Tagen ihres Glanzes war eine Welt, ein ADbild der
Universalgeschichte in des Wortes voller Bedeutung ; denn lange nicht. den heiligen Schriften allein haben
die Bildner und Maler des XI., XII. und XIIL. Jahrhunderts ihre Gedanken und Stoffe entlehnt; sie
haben zuluckgeguﬁ'en auf die (reschichten und Fabeln des heidnischen Alterthums, aus der Literatur
und dem Sagenschatze der eigenen Vergangenheit geschopft, dann wieder hineingeschaut ins Tagesleben,
und in Formen und Farben iibersetzt, was Wissenschaft und Wunderglaube, Poesie und Wirklichkeit
ihnen immer zu denken und zu schauen gegeben.

Man muss, will man diese Bilderlust des Mittelalters beolelfen die vielseitigen Dienste erwigen,
welche die Kirche in damaliger Zeit zu erfiillen hatte: Erweckung zur Andacht, Belehrung und Unter-

“haltung, das Alles sollte dem Gliubigen geboten werden, der den heiligen Pforten sich nahete.

Xixtus episcopus plebi Dei stand schon im. V. Jahrhundert auf einem von Sixtus III. gestifteten
Mosaik in der romischen Basilika S. Maria Maggiore geschrieben, und »sanct@ plebi Dei« — dem
heiligen Volke Gottes — hat noch im XVI. Jahrhundert ein Priester von S. Nizier zu Troyes ein dort
gemaltes Glasfenster gewidmet.®) Mehr als ein Jahrtausend lang hat also der Gedanke von der volks-
thiimlichen Bedeutung der kirchlichen Bilder und Zierden sich forterhalten. Allein auch andere Nach-
richten, Beschliisse der Synoden, Ausspiiiche von Kirchenviitern und sonstige Aeusserungen hervorragender
Kleriker giebt es genug, weleche die Meinung von dem heilbringenden Nutzen der Bilder bestitigen und
die Ziele erliutern, welche die Kirche damit erreichen wollte. Anzufangen mit den Schriften Paulinus

%) Icénographie, chrétienne. Histoire de Dieu par M. Didron. Paris 1843 (Collection de documents inédits sur
Phistoire de France, publiés par I'ordre du Roi et par les soins du ministre de l'instruction publique. Troisieme série.
Archéologie. ~ Instructions du comité historique des arts et monume‘nts), pag. 1. :

%) Viollet-le-Due,; Dictionnaire raisonné de l’architectare frangaise du XIme au XVIme sidcle. Paris 1864,
Vol. VII, p. 211. :

) Didron a.a. 0. p. 5,



— 32 (4)

Nolanus ), einem Ausspruche Gregors des Grossen im VI.2), des Walafried Strabo im IX. Jahrhundert ®),
sind dergleichen nachzuweisen bis ins XI. Jahrhundert, da die Synode von Arras entschied: was die Un-
gelehrten nicht durch Lesung der heiligen Schriften sich aneignen konnten, das erblickten sie in den
Gestalten der Gemilde. *) ‘

Nun ist es begreiflich, dass solche Lehren einer systematischen Grundlage nicht entbehren konnten.
Schon in den altchristlichen Mosaiken ist ein Streben nach fester Ordnung und planmissiger Gruppirung
der einzelnen Bilder zu beobachten. Sie waren die Fundamente, auf denen das Mittelalter weiter baute.
Die einfache Gegeniiberstellung alt- und neutestamentlicher Scenen erweitert sich zur dreifachen Parallele,
derart, dass bald nach innerer Verwandtschaft, bald nach dusserer Gleichheit der Handlung einem neu-
testamentlichen Vorgange in zwei Bildern entsprechende Episoden aus dem alten Bunde, und awar aus
der Zeit vor und nach der mosaischen Gesetzgebung gegeniibergestellt wurden. °)

Das waren biblische Vorstellungen, mit denen sich andere, legendarischen Inhaltes zu Cyklen von

oft erstaunlichem Umfange verbanden. Allein dabei blieb man nicht. Bei der Anschauung des Mittel-
alters, der zu Folge alle Dinge dazu dienen sollten, den Glauben an die gottliche Allmacht und Weisheit
zu stirken, lag es nahe, den Kreig der Vorstellungen auch iiber das religidse (ebiet hinaus zu erweitern,
derart, dass nun auch profane Stoffe mit Riicksicht auf eine christlich moralische Verwendung gewiihlt
und mit den ibrigen Vorstellungen zu einem Lehrgebiude auf weitester Grundlage verwendet wurden.
- Schon iltere Schriftsteller: Isidorus Hispalensis, Beda, Rhabanus Maurus u. A. hatten die Grund-
lagen dazu geschaffen.' Kine Fiille von Kenntnissen von der Natur und den menschlichen Dingen war
aus dem klassischen Alterthum iiberliefert worden. Allein das war ein chaotisches Wissen, dessen Besitz,
sofern er der Kirche ein nutzbringender werden sollte, einer festen Gliederung und christlicher Inter-
pretationen nothwendiger Weise bedurfte. Diese Ziele zu erreichen, war das Streben der Encyklopidisten
vnd das Ergebniss ihres Schaffens eine Vereinigung alles religiosen und weltlichen Wissens zu einem auf
symbolischen Riicksichten beruhenden Systeme. Die Kenntnisse von der Natur, Geschichte und heiligen
Doctrin in ihren mannichfaltigen Wechselbeziehungen und mit steten Hinweisungen auf Gott, den Schipfer
und Lenker des Universum, sollten in Einem Zusammenhange dem Leser vorgefiihrt und ihm auf diese
Weise ein Bild der Welt — eine imago mundi, oder, wie der Monch Vincentius von Beauvais im XIII. Jahr-
hundert sich ausdriickte, ein speculum majus geboten werden.

In diesem letzteren Werke hat die mittelalterliche Encyklopidie ihren grossartigen Abschluss gefunden.
In drei Theilen fiithrt der gelehrte Dominikaner die ganze Summe der damaligen Kenntnisse vor: in einem
speculum naturale, doctrinale und historiale. Dort, in dem ersten Theile mit Gott und den himmlischen
Michten beginnend, geht er iiber zu der Beschreibung der sinnlichen Welt; er zihlt die Schopfungstage
auf und kniipft daran die Betrachtung sowohl der Natur Gottes als der geschaffenen Werke und zuletzt
des Menschen als des Bandes der ganzen korperlichen und geistigen Natur.

Im zweiten Theile wird vom Siindenfall der Ausgang genommen, um zu zeigen, durch welche Mittel
der Mensch zur Tugend und Weisheit zu fithren sei; das sind die Wissenschaften und aller Weisheit

1y Die betreffenden Stellen a. a. O. p. 7.

’) Schnaase, Geschichte der bildenden Kiinste. Diisseldorf 1869. Bd. I, p. 568.

%) A..a. 0. Bd, IV; py 380 ' :
4y Kugler, Geschichte der Malerei. 2. Auflage. Bd. I, p. 145. Vgl. auch Didron a. a. O. p. 6.
%) Andere Parallelen bei Kugler a. a. O. p. 133,



— By

Ziel: die Theologie. Der dritte und letzte Theil enthilt die Geschichte von der Schipfung bis zur
heidnischen Welt, und dann, von den Wundern der Mirtyrer und Heiligen berichtend, bis zu der die nahe
Ankunft des Antichrist verkindenden Gegenwmt, worauf die Beschreibung des jiingsten Gerichtes das
Ende bildet.

Man darf die Bedeutung solcher Werke fiir die Kunstgeschichte nicht tibersehen, denn oft haben
die darin niedergelegten Theorien ihre unmittelbare Verkorperung durch die bildenden Kiinste gefunden.
S0 hat Didron eine mit dem speculum majus des Vincentius von Beauvais iibereinstimmende Gedanken-
folge in dem statuarischen Schmuck der Kathedrale von Chartres nachzuweisen versucht, !) und ahnliche
Parallelen, beschrinkt auf einzelne Theile der mittelalterlichen Encyklopidien, sind unter den Schopfungen
der Plastik und Malerei ‘gar manche zu finden.

So will es manchmal scheinen, als ob gewisse Vorstellungen, die zum Schmucke mittelalterlicher
Bauten gehéren, nur zufillige Aeusserungen seien der Kiinstlerlaune, einer Lust am Rithselhaften und
in offenem Widerspruche stehend” mit der kirchlichen Umgebung, in der wir sie schauen. Das kommt
davon her, dass solche Zierden entweder nur Reste sind einer grosseren Bilderfolge, ‘deren Liicken wir nicht
mehr zu erginzen vermogen. Oefters jedoch ist eine Umgebung bildnerischen Schmuckes noch wohl
erhalten, allein man vergisst es, dieselbe zu Rathe zu ziehen, und doch will das Einzelne nichts bedeuten,
erst im Zusammenhang mit anderen Vorstellungen, in der tiefsinnigen Beziehung auf Benachbartes, in
der Unterordnung unter ein cyklisch geordnetes Ganzes erfiillt es sein Gesetz.

Man téuscht sich daher sehr, wenn man die Gebilde der mittelalterlichen Phantasie schlechtweg
fiir Rédthsel und Capricen, fir Producte eines unwissenden und barbarischen Zeitalters hilt. Viele Bild-
werke romanischen Stils mogen die Meinung von einer phantastischen Willkiir bestitigen; aber seit dem
Beginn der gothischen Aera hat eine hohere Gesetzmissigkeit in der Gliederung bildlicher Cyklen nicht
mehr gefehlt. Wie eben damals die Theologie in den grossen dogmatischen Lehrgebiuden die ganze
Summe des iiberlieferten Wissens resiimirte, so nahm auch die Kunst an dieser ordnenden und sammelnden
Thitigkeit Theil. Dieselbe grossartige Logik, die sich in dem constructiven Organismus der frihgothischen
Bauten bewihrt, sie ordnet ein Volk von Statuen, das diese Dome belebt, und schafft Gedankenkreise, die
einen hohen Begriff von dem Wissen und Fiihlen jener Zeit erwecken.

Zu den auf mittelalterlichen Denkmiilern immer wiederkehrenden Darstellungen gehoren die Zeichen
des Thierkreises und die Monatshilder. Schon auf einem vermuthlich aus dem VII. Jahrhundert stam-
menden Mosaikfussboden, den Renan aus einer um 652 gegriindeten Kirche in Sour (Tyrus) fiir die
Sammlung des Louvre erworben hat, sieht man in einer Reihe von Medaillons die Personificationen der
Monate, der Jahreszeiten und der Winde dargestellt.?) Auf Mosaiken, zum Schmucke der Fussbiden,
scheinen Dergleichen withrend des fritheren Mittelalters iiberhaupt mit Vorliebe abgebildet worden zu sein.
Reste eines solchen aus dem X. Jahrhundert stammenden Musives sind in S. Giovanni Evangelista in

) A a 0. p. 15 uf. Vgl. dagegen Bulteau, Description de la cathédrale de Chartres. Paris et Chartres

1850. p. 66, n. 3.
?) Abbildungen in Didron’s Annales archéologiques. Vol. XXIII et XXIV.



— W -

Ravenna erhalten; ') von Werken . des folgenden Jahrhunderts sind die Mosaikfussboden in den Abtei-
kirchen von Tournus®) und S. Remy in Reims?®) durch Beschreibungen bekannt und Fragmente eines
dritten, den Erzbischof Anno um 1069 vermuthlich durch italienische Kiinstler ausfiihren liess, in der
Krypta von S. Gereon in Koéln erhalten geblieben. Noch grisser ist die Zahl der bekannten Werke aus
dem XII. Jahrhundert: Thierkreis und Monatsdarstellungen bald als vereinzelte, bald beide Folgen in
Parallelen gesetzt, finden sich auf den Fussbodenmosaiken von S. Prospero Maggiore in Reggio und der
Kathedrale von Otranto;*) in Oberitalien in 8. Savino zu Piacenza,®) dem Dom von Aosta®) und der
Kirche S. Michele zu Pavia.”) Aus Frankreich sind Zeichnungen von dhnlichen Arbeiten in S. Bertin
zu S. Omer®) und zwei Kapellen in der Abteikirche von S. Denis®) bekannt, und schliesslich als Haupt-
werke dieser Art aus dem XIII. Jahrhundert die Mosaikfusshoden im Baptisterium von Florenz, der Kirche
S. Miniato al Monte daselbst *°) und der Kathedrale von Canterbury ") Zu nennen.
: Zuweilen sind der Thierkreis ubd die Monatsbilder die einzigen Darstellungen geblieben; in den
meisten Fillen jedoch sind Spuren anderer Bilder vorhanden, welche auf den Zusammenhang mit einem
weiteren Tdeenkreise schliessen lassen. Bald sind es solche, die einen dogmatischen Lehrgang verrathen:
Personificationen der Tugenden und der freien Kiinste; das Labyrinth und der Kampf des Theseus mit
dem Minotaurus, dem Davids Sieg iber Goliath als Gegenbild zur Seite steht. Anderswo dagegen iiber-
wiegt das kosmographische Element: den Sternbildern und Monatsdarstellungen sind die Personificationen
der vier Paradiesfliisse beigesellt, die der Elemente und Himmelsgegenden ; fremdartige Thiere, Elephanten
u. dgl. und seltsame Halbwesen, wie man sie auf dem Fussbodenmosaik in S. Michele zu Pavia sieht.
Gewiss ist anzunehmen, dass die Kiinstler in keinem Falle diese Bilder selber erfunden, oder die
ihnen aus den mannichfaltigen Gebieten des damaligen Wissens zu Theil gewordenen Anregungen nur
dazu verwendet haben, um eine Summe zufilliger Zierden zu schaffen, sondern wer diese Bilder sah, der
musste sie auch verstehen, und in der Lage sein, dieselben den damals bekannten und allgemein geldufigen
Gedankenkreisen einzuordnen. :

') Der Mosaikfussboden in S. Gereon zu Coln, restaurirt und gezeichnet von Toni Avenarius, nebst den damit
verwandten Mosaikfussboden Italiens herausgegeben von E. Aus'm Weerth. Festschrift des Vereins von Alterthums-
freunden in den Rheinlanden zum Geburtstage Winkelmann's am 9. December 1872 und 1873. Bonn 1873. p. 4, n. 4.

?) Didron, Annales archéologiques. Vol. XVII, p. 121. E. Miintz, Notes.sur les mosaiques chrétiennes de
I'Italie, in der Revue archéologique. 1876, Juillet a Décembre. Vol, XXXII, p. 412.

%) Didron, Annales archéologiques. Vol. X, p. 64; vol. XVII, p. 120, n. 5. Piper, Mythologic und Symbolik
der christlichen Kunst. Weimar 1847. Bd. I, p. 28. ° ‘ '

9 Mintz a.a. 0.

% Aus'm Weerth a. a. 0. Taf. VIII, p. 18.

) A.a. 0. Taf. IX, p. 17, und Didron, Awnales archéologiques. Vol. XVIL

J Ausg'm Weerth Taf. 1V, p. 14. :

%) Viollet-le-Duc a. a. 0. vol. VI, p. 406. Aus’m Weerth p. 12. Essai sur la mosaique de S. Bertin par
Alex. Hermand. S. Omer 1834. Wallet, Description d'une crypte et pavé mosaique de S. Bertin. S. Omer 1863,
(Diese beiden letzteren Werke sind uns leider unzugiinglich geblieben.) g

% Viollet-le-Duec vol. VI, p. 404, vol. V, p. 15 (mit Abbildung), vol. IX, p. 552. Didron, Annales archéolo-
giques, vol. XVII, p. 120, datirt diese Mosaiken noch aus dem XI. Jahrhundert. Vgl. auch Piper, Mythologie und
Symbolik der christlichen Kunst. Weimar 1851. I. Bd., 2. Abthlg., p. 384.

1y Aus’m Weerth a. a. O. p. 4, n. 4, mit Abbildung des Mosaiks in der Taufkapelle auf p. 22,

1) Schnaase a. a. O, Bd. V, p. 561, : .



— - 30(y —

Diese Voraussetzung wird denn auch bestitigh durch den Umstand, dass wir dieselben Vorstellungen
als typisch wiederkehrende KErscheinungen unter den plastischen Zierden gewahven. Schon seit dem
X. Jahrhundert sind vereinzelte Darstellungen von Thierkreiszeichen unter den kirchlichen Sculpturen
nachzuweisen; die fltesten wohl an den Kapitilen in S. Germain-des-Prés in Paris, !) aus dem XI. Jahr-
hundert solche an dem Westthurm der unweit Coln gelegenen Abteikirche von Brauweiler ?) und dem
chemaligen Hauptportal der Kathedrale von Tournai in Belgien. ®) Grosser ist die Zahl der Sternbilder
und Monatsdarstellungen aus dem XII. Jahrhundert, *) und seit dem Beginn der gothischen Aera waren
dergleichen beinahe an jeder grossern Kathedrale Frankreichs zu schauen. °)

Erwigt man nun die Continuitdt, mit der sich diese Bilderfolgen unter den christlichen Kunst-
vorstellungen erhalten haben und ihre tbereinstimmend wiederkehrende Verbindung mit gewissen Gebiude-
theilen: den Fagaden, Vorhallen und Portalen, so liegt es wohl nahe, der Annahme beizupflichten, dass -
es sich keineswegs um die Vorstellung eines bloss astronomischen Cyklus, eines einfachen Calendariums
gehandelt habe, sondern dass noch andere, hohere Gesichtspunkte zur Wahl dieser Stoffe mitbestimmend
geworden seien. KEs ist daher nothig, auch die iibrigen Gegenstinde ins Auge zu fassen, welche an den
Kirchenportalen in der Regel von dem Thierkreise umschlossen sind.

So sieht man an dem aus dem Anfange des XII. Jahrhunderts stammenden Hauptportal der Abtei-
kirche von Vézelay in Burgund die Kolossalfiguren des Heilandes -in seiner Glorie und der Apostel,
umrahmt von einer Anzahl kleinerer Bildwerke. Sie stellen am Stwz des Bogenfeldes, gegeniiber den
Stinden und Lastern, die Tributpflichtigen des Klosters vor, wie sie dem Stifte die Ertriignisse der Jagd,

“der Fiseherei und ihver Felder tiberbringen. Da.nn, den Halbkreis der Liinette umrahmend, folgen eine
Reihe rithselhafter Figuren, Reprisentanten vielleicht der fernen und unbekannten Welttheile, von denen
die Kunde aus den Schriften der Alten in die der Kirchenviter und sodann in die Literatur der Moralisten
und Kosmographen ibergegangen ist. Kndlich, den Abschluss des Ganzen, den Inhalt einer Folge von
Medaillons auf der fussersten Archivolte, machen die Zeichen des Thierkreises und die Monatsbilder. ol

inen ihnlichen Schmuck zeigt das nordliche Seitenportal an der um 1170 erbauten Westfacade
der Kathedrale von Chartres. Inmitten des Thierkreises und der Monatsbilder ist die Himmelfahrt des

S Phiper e sl Ol 30D, 200

2 B, Aus’m Weerth, Kunstdenkmale des Mittelalters in den Rheinlanden. Bonn 1868. I. Abthlg., IIL. Bd., p. 39.

NaBiida Mortier, fils, Ftude sur les principaux monuments de Tournai. Tournai 1862. p. 47.

9 In Italien an den Portalen von 8. Marco in Venedig (Didron vol. XIV, p. 165), S. Zeno in Verona (Schnaase
Bd. 1V, p. 710), am Dom von Lucca (Aus’m Weerth p. 4, n. 4), Modena (Didron vol. XIV, p. 166), Piacenza (a. a. 0.).
In Frapkreich an den Portalen der Abteikirchen von Vézelay (Viollet-le-Duc vol. IX, p. 551) und S. Denis, an den
Kirchen S. Ursain in Bourges (a. a. O. Bd. VIII, p. 203), Surgéres (Aus’'m Weerth p. 4, n. 4), Ste Genevieve zu Paris
(a. a. 0.), Avalon (Ferd. de Lasteyrie, Histoire de la peinture sur verre d'apres les monuments en France. Paris
1853. p. 80, n. 2), von Pritz bei Laval (Aus’'m Weerth a. a. O.), den Kathedralen von Autun (a. a. 0.) und Chartres
(Westfacade). : ;

5) Notre Dame zu Paris, Kathedralen von Chartres (nordliches Querschiff), Sens, Senlis, Amiens, Reims, ferner.
nach Aus’m Weerth p. 4, n. 4, an den Kathedralen von Bourges, Cambrai, Poitiers, Bordeaux, den Kirchen von Bourg-
Argental, Civray, Arras, Auxerre, Issoire, Bazas (Piper Bd. II, p. 291), S. Pompain (Deux-Sévres). Auber, Histoire
et théorie du symbolisme religicux. Paris et Poitiers 1871. Tome III, p. 427. In Deutschland finden sich Monats-
bilder aus dem XIII. Jahrhundert am Portal des Minsters von Strassburg und in Glasgemilden des Mimsters von Frei-
. burg im Breisgau. :

% Viollet-le-Duc a. a. O. tome VII, p. 388 u. f.



— 36 (8) —

~

Heilandes dargestellt. Diese Sculpturen bilden ein Ganzes mit denen des Hauptportales und der siidlichen
Nebenpforte; sie vereinigen sich zusammen zu einem Hymnus auf die Herrlichkeit und das Reich des
Heilandes, ) und wieder dieselben (redanken mit dem grossartigsten Aufwande statuarischen Sehmuckes
bis zur Glorie des Wellenrichters oder der Jungfrau durchgefiihrt, liegen den Portalseulpturen von:
S. Denis, Notre Dame zu Paris, von Senlis, Reims und Amiens, von Strassburg und Freiburg i. Br.
zu Grunde. ?)

Es hilt nicht schwer, die Bedeutung dieser Vorstellungen gerade in solchem Zusammenhange zu
verstehen. Schon die Stelle, an der sie so hitufig wiederkehren, ist hiefiir bezeichnend. TFast immer
nimlich sind es die Portale, welche mit Monatsbildern und den Thierkreiszeichen geschmiickt zu werden
pflegten. Nun muss man die Gesetze kennen, nach welchen der Inhalt der plastischen Zierden an solcher
- Stelle sich ordnet. Diese Gesetze entsprechen genau dem Gedanken, der in der Structur der Portale
ausgesprochen ist. IThre allmiliche Erweiterung nach Aussen mit einem Wechsel kraftvoller Gliederungen
an Pfosten und Bogen giebt, wie Schnaase vortrefflich erliutert,?) das Bild einer himmilischen Glorie,
welche an den leuchtenden Glanz und den raschen Umschwung des Firmamentes erinnert. Wie lag es
da nahe, dass auch der Plastiker diesen Gedanken aufgriff, und denselben noch mehr zu veranschaulichen
trachtete. Kr that es, indem er den Kern des Ganzen, die heiligsten Gestalten und Scenen, welche den
Schmuck der Liinette bilden, mit™ den himmlischen Chéren der Engel und Seligen, der Heiligen und
Miirtyrer umgab, und schliesslich die Kraft des Hochsten, von welchem der Umschwung des Himmels
angeregt und geordnet wird, auch durch. die Sternzeichen und die Bilder der Monate, die Vorstellungen
des Zeitlaufs auf Erden, dem Beschauer vor Augen fiihrte. '

Und in diesem Sinne haben sie auch die Zeitgenossen gedeutet. Am ausfihrlichsten wohl hat
sich dariiber Vincentius von Beauvais gedussert. Im dritten Buche des speculum doctrinale, de rustici
operis industria, zihlt er die lindlichen Arbeiten auf, die man in den verschiedenen Monaten zu verrichten
pflegt.  Er stellt sie dar als eine Pflicht, die Gott den Menschen iberwiesen habe, Er, der die Sonne
scheinen lasse und durch sie der Erde Gedeihen und der Arbeit seinen Segen verleihe.*) Nicht die
trockene Illustration eines Calendariums war es, welche die Bilder mit dergleichen Vorstellungen
erzweckten, sondern vielmehr die einer Predigt, die den Gliubigen mahnen sollte, dass Gott, der im
Tempel wohnt, der Urheber und Lenker alles dessen sei, was im Himmel und auf Erden geschehe, und
so gedeutet, als Hinweisungen auf die ewigen Wahrheiten und Ziele der Christen, sind denn auch die
weiteren Symbole verstindlich, die Darstellungen der Tugenden und Laster, der klugen und thérichten
Jungfrauen u. s. w., die man so hiufig mit diesen Bilderkreisen in Parallele setzte. ®)

Nun schliesst das nicht aus, dass Sternzeichen und Monatshilder wohl auch noch in anderem Sinne
verwendet wurden, derart, dass man zunichst an ihre natiirliche kosmographische Bedeutung dachte und

) Bulteau, Description de la cathédrale de Chartres. Paris et Chartres 1850, p. 50. -

%) Vgl. Schnaase, Geschichte der bildenden Kiinste Bd. IV: Freiburg i. Br. p. 291; Strassburg p. 295 ; Amiens
p. 296, TUeber Freiburg vgl. auch C. P. Bocek, Der Bildercyklus in der Vorhalle des Freiburger Mihsters. Frei-
burg i. Br. 1862. : :

3 B FV, p. 184

4 Auber, Histoire et théorie du symbolisme religieux vol. IIL, p. 454, n. 1, erinnert hiebei an verschiedene
Bibelstellen. :

% Portale von S. Marco in Venedig, Strassburg, S. Pompain (Deux-Sévres) (Auber a. a. O, p. 427), Westliche Rosette
in Notre-Dame zu Paris, Glasgemilde iiber den Galerien der Seitenschiffe des Miinsters zu Freiburg im Breisgau ete.



= & —

sie demnach in einem Zusammenhange vorfihrte, der ihnen erst mittelbar eine dogmatische Bedeutung verlieh.
So ist diess in Chartres der Fall, wo diese Bilderfolgen zum zweiten Male an dem herrlichen Nordportal
des Querschiffs erscheinen. Mit der Schopfungsgeschichte beginnt hier die Reihe der statuarischen Compo-
gitionen. Man gieht Gott Vater, wie er aus seiner Ruhe heraustritt, um Himmel und Erde und was sie
belebt zu schaffen. Dann folgen die Geschichten der Voreltern bis zur Vertreibung aus dem Paradiese
und eine Schilderung alles Natiirlichen in Beziehung auf den Menschen. Dem Thierkreis und den
Monatsbildern reihen sich die Personificationen der Handwerke, der Kiinste und die der Tugenden an,
und nun erst setzt die heilige Geschichte ein bis zum Leben des Heilandes und der Krénung der Jung-
frau, welche den Abschluss bildet. Man sieht, nur episodisch, im Gefolge der Schopfungsgeschichte, sind
hier Stern- und Monatsbilder als rein kosmographische Zeichen einem reich gegliederten Vorstellungs-
kreise eingeordnet. i

Aus einer solchen Stellung erklirt sich die weitere Ausfiihrung, welche der Zeitkreis durch eine
Reihe anderer Typen erhielt. An dem Hauptportal der Markuskirche in Venedig erscheinen zur Seite des
Heilandes, dessen Brustbild im Scheitel der Archivolte zwischen den Monatsbildern figurirt, die Personi-
ficationen der Sonne und des Mondes. ') Dieselben Bilder sieht man an der Kathedrale von Piacenza, hier
abermals mit dem Zodiakus in Verbindung gebracht und gefolgt von drei Winden und zwei Sternen,
die durch Beischriften als Angelus stella und Angelus stella commeta bezeichnet sind.?) Die vier
Paradiesfliisse ferner, die Personificationen von Tag und Nacht, des Sommers und Winters haben die
Bildner am Nordportale von Chartres dargestellt, und wie schon zu Anfang des XII. Jahrhunderts in
Vézelay allerlei Fabelwesen das Bild der Welt veranschaulichen sollten, so hat auch in Sens zu Ende
desselben Jahrhunderts eine Reihe verwandter Geschopfe am Hauptportal der Kathedrale ihre Stelle gegen-
iiber den Monatsillustrationen gefunden. ®) :

An Stoffen ailer Art, auch wenn es sich um die Ausfilhrung eines rein kosmographischen Themas
handelte, fehlte es mithin nicht. Allerdings ist in den oben genannten Cyklen die Erweiterung eine
bloss partielle geblieben; sie geschah durch Hinzufigung der Sterne hier, der Paradiesfliisse dort, sowie
durch andere Personificationen, die man vereinzelt im Gefolge der Monatsbeschiiftigungen und Thierkreis-
zeichen zur Darstellung brachte. Allein es ist anzunehmen, dass auch eine methodische Behandlung,
die Vereinigung aller derartigen Vorstellungen zu einem festen in sich abgeschlossenen Cyklus, schon
damals in schriftlicher oder bildlicher Form versucht worden sei.

Fir die byzantinischen Kiinstler war hiefiir im Malerbuche vom Berge Athos eine directe An-
weisung gegeben. Der Maler, heisst es da, der »die vergingliche Zeit dieses Lebens« darzustellen habe,
ziehe einen kleinen Kreis, in welchem die Figur der Zeit oder der Welt zu malen sei. Dann schlage er
iiber Kreuz, diesem Centrum sich anschliessend, 4 Halbkreise. Sie sollen die Jahreszeiten enthalten, durch
Minner oder Frauen repriisentirt, welche die jeweilig iiblichen Hantirungen verrichten. Wieder ein Kreis
umgiebt diese Rosette, gefolgt von 2 concentrischen Bindern, deren eines die Namen der Monate gefolgt
von den Thierkreiszeichen, und das iusserste die 7 Altersstufen vom.Kinde bis zum Greise weist. Zwei
Engel, als Tag und Nacht bezeichnet, drehen den Kreis. ¥)

1) Didron, Annales archéologiques. Vol. XIV, p. 165.

fohsan Ol p e

%) Eine Probe davon bei Viollet-le-Duc Bd. II, p. 4.

*) Manuel d’iconographie chrétienne grecque ot latine avee introduction et des motes par M. Didron, traduit du

)



e

Und auch den Abendlindern fiel es micht schwer, sich die Anregungen zu derartigen Vorstellungs-
kreisen aus einer Reihe allgemein bekannter und verbreiteter Werke zu verschaffen. Man brauchte nur
die Schriften der Encyklopidisten zu lesen, von Isidorus Hispalensis bis auf Vincentius v. Beauvais hinab,
um jeden nur wiinschbaren Aufschluss und ganze Systeme zu finden, nach denen ein Bild der Welt in
Formen und Farben zu geben war.

Eine derartige Quelle mogen des Honorius Augustudunensis drei Biicher de imagine mundi gewesen
sein. !) Honorius scheint ein Deutscher und seine Heimat nicht Autun, sondern Augshurg gewesen zu
sein. ?) Er lebte, wie er selber angibt, im Anfang des XII. Jahrhunderts zu Kaiser Heinrichs V. Zeit.
In dem eben genannten Werklein ist der erste Theil einer Beschreibung aller natirlichen Dinge gewidmet.
Den Anfang macht die Schopfungsgeschichte und eine Beschreibung der Erde, des Paradieses zuerst und
seiner 4 Fliisse. Dann folgen der Reihe nach die drei bekannten Welttheile mit Aufzihlung ihrer Linder,
Bewohner und mannichfaltigen Eigenthiimlichkeiten. Indien mit seinen Pygmaeen und Macrobiten giebt
dem Verfasser Anlass, seine Kenntnisse von den ibrigen Fabelwesen, den Hundskopfigen, Arimaspen,
Cyclopen, Einfiisslern und allerhand Wunderthieren zu entwickeln. Eine Beschreibung der Holle beschliesst
den Abschnitt von der Erdkunde. Nun kommen die iibrigen Elemente: Wasser und Luft mit ihren
Bewohnern und schliesslich das Feuer. Hier ist die Stelle, wo der Verfasser den Uebergang zu den
Planeten und Thierkreiszeichen findet. Er knipft daran eine Erérterung des Calendarium und schliesst
‘mit der Aufzihlung weiterer Gestirne bis zu dem coelum coelorum in quo habitat Rex Angelorum.

Das ist so eines der Systemé, wie sie den damaligen Schriftstellern geldufig waren, und welche
geradezu den Text zu einer ganzen Reihe von bildlichen Compositionen geben. So sind dhnliche Gegen-
stinde auch hiufig von den Glasmalern behandelt worden. Zundchst in den Spitzbogenfenstern der
gothischen Kathedralen; in Chartres z. B. wo ein um 1217 gemaltes Fenster an der Siidseite des Chor-
umganges unter der thronenden Figur des Heilandes die ganze Folge der Monatsbilder und Thierkreis-
zeichen enthilt. ®) Die Ersteren wieder und die Tugenden, sowie eine Anzahl merkwiirdiger Darstelhingen
aus dem Bergwerkleben sieht man in den Glasgemilden, welche die westlichen Rosetten und die Fenster
hinter den Galerien der Seitenschiffe im Miinster zu Freiburg i. Br. schmiicken.

In solcher Stellung freilich, wo sich die Compositionen wohl oder ibel nach den hohen und schmalen
Feldern der Spitzbogenfenster zu richten hatten, war eine ausgiebige Entwickelung des Themas nur selten
moglich. Man musste sich darauf beschrinken, die einzelnen Darstellungen reihenweise aneinander zu
figen, was dem Begrift von einem Welthilde und dem System der (liederung, die ein solches voraus-
setzte, directe widersprach.

Einen um so grosseren und den giinstigsten Spielraum uberha,upt boten dagegen die michtigen
Rosetten oder Radfenster, die man in Frankreich regelmiissig an den Eingangsfronten der Kathedralen und
sehr hiufig auch an den Fagaden der Querschifffiigel anzubringen pflegte. In der That keine Stelle
manuscrit byzantin, le guide de la peinture par P. Durand. Paris 1845. pag. 408. Und Uebersetzung von
(. Schiifer: Das Handbuch der Malerei vom Berge Athos. Trier 1855. p. 382. Das Schema reproducirt bei
Piper. Bd. II, p. 336. . -

) Mundi synopsis sive de imagine mundx libri 3 ab Honorio Solitario Augustudunense. Spir@ ap. Bernardum
Albinum, 1583.

) W. Wattenbach, Deutschlands Geschwhtsquellen im Mittelalter bis zur Mitte des XIIL. Jahrhunderts. Berlin
18785 4o Al I Bd., paliv

HiBulteau a. 2.0, .2 262,



39 (11) —

“hiitte es geben kionnen, die zur Anbringung einer derartigen Bilderfolge gecigneter gewesen wire. Die
hérvorragende Stellung der Rosetten, ihre Kreisform und radiale Gliederung durch Stibe und Zwischen-
6ffnungen von jeglicher Form und Grisse, welche, diese, wie jene, auf ein gemeinsames Centrum zuriick-
weisen , das Alles forderte, sobald es sich um den Schmuck mit Glasgemiilden handelte, zur Wahl eines
Themas auf, das seiner Natur nach die concentrische Gruppirung einer Folge von Einzelnbildern verlangte.
Und Motive mannichfaltiger Art boten sich hiefiir zur Auswahl dar. So haben Glasmaler des XII. Jahr-
hunderts die Rosette an der Westfagade der Kathedrale von Chartres mit einer ausfiihrlichen Darstellung
des jiingsten Gerichtes geschmiickt. Die beiden anderen Radfenster im Querschiffe stammen aus dem XIIT. Jahr-
hundert. Sie enthalten das eine die Glorie der Madonna, die hier umgeben von 4 Tauben, 4 Throni, ihren
koniglichen Vorfahren und den 12 kleinen Propheten erscheint. Gegeniiber, in der siidlichen Rosette,
ist in @hnlicher Weise die Herrlichkeit Christi geschildert. Er ist dargestellt inmitten der 4 Evangelisten-
embleme und Weihrauch spendender Engel, wihrend die dussersten Kreise, zwei an der Zahl, in einer
Reihenfolge von Medaillons die 24 Aeltesten der Apokalypse enthalten.!) Oder wir sehen anderswo, im
Querschiff der Kathedrale von Lyon, die eine Rosette mit der Geschichte der guten und der abtrinnigen
Engel *) und gegentiber, in der zweiten, die Hauptmomente der Weltschipfung und der Erlosung dar-
gestellt. ) ‘

Sodann waren bereits romanische Bildner auf die sinnreiche Idee gekommen, den Radfenstern auch
eine symbolische Bedeutung zu verleihen, derart, dass man sie zur Darstellung des Gliicksrades benutzte.
Ein Beispiel hievon gibt u. A. die aus dem XII. Jahrhundert stammende Rosette am nordlichen Quer-
schiff des Basler Miinsters, und dieser Gledanke einmal aufgegriffen, war es auch in der That kein weiter
Schritt mehr, denselben noch mehr auszufithren, derart, dass man mit der Schilderung des wechselnden
Glickes, gerade so, wie es im Malerhuche vom Berge Athos vorgeschrieben steht, auch die des Zeitkreises
und der Welt verband, oder dann diese beiden letzteren Darstellungskrelse auch unabhingig von dem
Gliicksrade zur Anschauung brachte.

. Dag ilteste uns bekannte Beispiel einer solchen mit den Bildern des Zelthelses ausgeschmiickten
Rosette gibt diejenige an der Westfagade von Notre-Dame zu Paris. Hier scheint die modern erginzte

" Mitte das Bild der Madonna eingenommen zu haben, umgeben von ihren kiniglichen Vorfahren, denen

in weiterem Umkreise die Personificationen der Tugenden und Laster und schliesslich die noch erhaltenen

Bilder des Zodiakus und der Monatsheschiftigungen folgten. *)

Finen zweiten noch besser erhaltenen Cyklus, eine vollstindige Imago mundi, bilden zusammen die

Glasgemilde in der Rosette der Kathedrale in Lausanne, denen die folgende Beschreibung gewidmet sein soll.

Die Kathedrale von Lausanne ist der Hauptsache nach ein Bau des XIII. Jahrhunderts. Ihre
Errichtung scheint unmittelbar nach einem Brande begonnen zu haben, der im Jahre 1235 ein kaum

1) Die nihere Beschreibung dieser drei Rosetten bei Bulteau p. 191 u. f.
%) Vgl. hiezu Schnaase Bd. IV, p. 63.
%) Die eine dieser Rosetten, die Erstere‘, wurde 1240‘ gestiftet. D. Meynis. Les anciennes églises paroissiales
de Lyon. Lyon 1872. p. 134. Jacques, L'église primatiale de S. Jean et son chapitre. Lyon 1837. p. 29.
4 Ferdinand de Lasteyrie, Histoire de la peinture sur verre d’apres ses monuments en France. Paris

1853. pag. 138,



— 40 (12) —

erst vollendetes Miinster zerstort hatte. 1275 war der Neubau so weit vorgeschritten, dass Gregor X.
dessen Weihe im Beisein Rudolfs von Habshurg und eines zahlreichen Gefolges geistlicher und weltlicher
Herren vollziehen konnte. Aber noch einmal brach eine schwere Katastrophe iiber die Kathedrale herein.
Die Kunde davon giebt ein Erlass des Bischofs Martin von Genf vom Jahr 1299, durch welchen er den
Geistlichen seiner Diicese berichtet, es sei die Kathedrale zu Lausanne von einer Feuersbrunst so schwer
betroffen worden, dass die Mittel der dortigen Baukasse (fabrica) zur Deckung der neuen Auslagen
nicht mehr hinreichten, und sie demnach die Gliubigen auffordern mochten, sich an den bevorstehenden
Sammlungen mit reichen Opfern zu bethiitigen. *) :

Es ist unbekannt, welche Theile der Kathedrale zuniichst und besonders von dieser Katastrophe
betroffen wurden. War es die Bedachung, welche die Flammen zerstorten, oder hatte der Hauptsitz des
Feuers im Westen der Kathedrale gelegen? Beides ist denkbar, und wiirde sich hieraus der schlimme
Zustand der Gewdlbe wie die spiteren Constructionen und manche Unregelmiissigkeiten in der westlichen
Hilfte des Schiffes erkliiven. Jedenfalls scheinen die ostlichen Theile sammt Querschiff und Chor von
den unmittelbaren Wirkungen des Brandes verschont geblieben zu sein. Hier sind die sémmtlichen
Constructionen, sowie die Details aus Einem Gusse geschaffen und sie tragen ohne Ausnahme die charak-
teristischen Merkmale, welche dem Stile des XIII. Jahrhunderts entsprechen.

Aber es gibt noch ein anderes Moment, woraus sich die Vermuthung von der Integritit dieser
ostlichen Theile zu bestitigen scheint. .Im Jahre 1849 hatte man in der Pariser Bibliothek das Skizzen-
buch des Villard von Honnecourt entdeckt, eines franzosischen Architekten, der um die Mitte des
XIII. Jahrhunderts lebte. Villard gehirte zu den vielseitig bhegabten und gebildeten Kiinstlern, wie sie
das Mittelalter noch bis zum XIII. Jahrhundert aufzuweisen hatte. Er ist durch halb Europa gewandert,
studirend, zeichnend, schreibend, was ihm auf seinen Fahrten der Aufmerksamkeit wiirdig und fir die
Ausiibung des eigenen Berufes nutzbar erschien. So hat er auch Lausanne besucht und dort die damals
noch im Bau begriffene Kathedrale gesehen. Diess bezeugt ein Vermerk, den er in seinem Skizzenbuche
verzeichnet hat: »ista est fenestra in Losana ecclesiac. »C’est une ronde veriere de le glise de Lozane.«
Diese Worte stehen neben einer Skizze geschrieben, welche die Rosette im siidlichen Querschifffiiigel vor-
stellen soll.#) Man muss diese Zeichnung freilich mit den Augen eines mittelalterlichen Kiinstlers
betrachten, um die Identitit des hier dargestellten Objectes mit dem noch vorhandenen Originale con-
statiren zu konnen; aber gewisse charakteristische Merkmale hat Villard doch festgehalten, und dass die
jetzige Rosette in der That dem XIIL. Jahrhundert ihren Ursprung verdankt, und, wie sie damals
geschaffen wurde, intact erhalten geblichen ist, wird Niemand bestreiten, der die eigenthiimliche Formen-
strenge frithgothischer Constructionen und Ziergliederungen kennt.

Diese Rosette, welche mit einem #usseren Durchmesser von nahezu 9 métres die ganze obere Front-
breite des siidlichen Querarmes einnimmt, ®) gehdrt zu den schonsten und effectvollsten Werken dieser

!) Die erste Kunde von diesem Documente hat Hisely im Anzeiger fiir Schweizer. Alterthumskunde 1860 p. 149
verdffentlicht. Die Urkunde ist vollstiindig abgedruckt im XIV. Bande der Mémoires et documents, publiés par la société
d’histoire et d'archéologie de Genéve. Genéve 1862. p. 278 u. f. (N. 265).

%) Album de Villard de Honnecourt, architecte du XIIIme siécle, manuscrit publié en facsimilé, annoté ete. ete. par
J.B. A. Lassus, ouvrage mis & jour aprés la mort de M. Lassus et conformément a ses manuscrits par A. Darcel.

Paris 1858. Das genannte Croquis findet sich auf Taf. XXX. Ibendaselbst auf der vorhergehenden Tafel eine Auf-
nahme der Rosette. :

% Siehe den Langschnitt der Kathedrale in meiner Geschichte der bildenden Kinste in der Schweiz p. 365.



— 41 (13) —

Axt, welche aus friihgothischer Zeit erhalten sind. Besonders reich und kraftvoll erscheint sie von
Aussen gesehen, wo unten 3 hohe Spitzbogenfenster und hart iiber dem Kreise die Arcaden einer Zwerg-
galerie sich offnen, mit sammt den Strebepfeilern die viereckige Umrahmung der Rosette bildend. Im
Uebrigen sind, was die Rosette selber betrifft, die Gliederungen und Zierden an der Innen- und Aussen-
seite die gleichen. Ein starkes Profil von Wulsten und einer tiefeingezogenen Hohlkehle gebildet, um-
schliesst in Kreisform das Ganze. Die Mitte bezeichnet ein iibereck gestelltes Quadrat. Jeder Seite
desselben schliesst sich ein Halbkreis an; dazwischen sind ebenso viele Dreiviertelskreise angeordnet, in
Kreuzform vortretend und mit ihren Scheiteln auf das #usserste Kreisrund stossend. Es blieben somit
nur noch 4 grosse Zwischenfelder iibrig, die derart belebt wurden, dass man zwischen den Dreiviertels-
~ kreisen die Ecken eines aufrechten, dem Ganzen untergelegten Quadrates vorspringen liess und schliess-
lich 8 kleine massive Zwickel mit sogenannten Dreipissen durchbrach. In #hnlicher Weise, nur leichter
und durchsichtiger sind die tibrigen Theile der Rosette gegliedert: das mittlere Quadrat, die Halb- und
Dreiviertelskreise und die Ecken des untergelegten Quadrates. Jedes dieser Compartimente enthiilt nach
Maassgabe seiner Form und Grisse eine Anzahl kreisrunder Oeffnungen, die bald zu vieren, bald zu fiinfen
gruppirt und von sphiirischen Dreiecken oder kleeblattformigen Ausschnitten begleitet sind, so dass, mit
Ausnahme jener dussersten fast massiven Zwikel, die ganze Rosette in ein gitterartiges Steinwerk auf-
gelost erscheint. Den Reiz dieser originellen, kriiftigen und dabei doch eleganten Zeichnung erhiht noch
der Wechsel verschiedenartiger Profilirungen, von Rundstiben und Kehlen, welche die -Kreistheile um-
rahmen, und derberen Formen aus Platten, eckigen Gliederungen und Blattreihen gebildet, die zur Ein-
fassung des mittleren und des grossen untergelegten Quadrates dienen.

Gewiss war es von Anfang an auf eine Ausstattung dieses Fensters mit Glasmalereien abgesehen,
und wirklich geben sich, wenn man von den sogleich augenfilligen spiteren Zuthaten absieht, die simmt-
lichen Bilder der Rosette als Werke des XIII. Jahrhunderts zu erkennen. ;

Allerdings sind auch unter diesen alten Werken die Bestandtheile verschiedener Cyklen auseinander
zu halten. Ausset den sogleich zu erwithnenden Darstellungen, die als namhafte Reste der urspringlich
fir die Rosette bestimmten Zierden zu gelten haben, sieht man mehrere Episoden aus dem Leben Johannis
des Tiufers, dann die Jiinger des Heilandes, wie sie zum Grabe des Auferstandenen kommen. Auf einen
anderen Zusammenhang hinwiederum deutet die verflickte Inschrift Penitencia, und gleichfalls nicht hieher
gehorig sind die Darstellungen der Weissagung aus der Luft und dem Feuer. Es muss eine Zeit gegeben
haben, da mit den simmtlichen bisanhin noch vorhandenen Glasgemilden aufgeriumt, und was davon
tauglich erschien, dazu benutzt worden ist, um die in der Rosette befindlichen Liicken zu fiillen. So
hat man fortgewirthschaftet, geschmacklos und heillos bis in unser Jahrhundert hinein. In den Jahren
1817 und 1822 wurden, scheint es, die letzten Glaserarbeiten vorgenommen. ') Zeugniss davon sind die
(asmosaiken, Sterne u. dgl. vorstellend, und mag auch damals wieder ein Vorrath heraldischer Scheiben
aus dem XVI. und XVII. Jahrhundert verflickt worden sein. Der heutige Zustand der Rosette ist ein

: 1) Description monumentale de 1’église Notre-Dame, ancienne cathédrale de Lausanne, par J. D. Blavignac,
architecte. Lausanne et Genéve 1846. p. 18, n. 3. Blavignac scheint der Erste gewesen zu sein, der diese Rosette
einer nitheren Beschreibung (p. 18) gewiirdigt hat. Dann folgten G. Champseix in einem Aufsatze iiber die Kathedrale
von Lausanne (Revue- universelle des arts publiée par Paul Lacroix. 1855. Tome II, p. 194), E. H. (Gaullieur in
R. Blanchet’s Lausanne dés les temps anciens, Lausanne 1863, p. 116, und Lihbke, Ueber die alten Glasgemilde
in der Schweiz, Zirich 1866 (wieder abgedruckt in dessen Kunsthistorischen Studien, Stuttgart 1869), endlich — mit
Abbildungen einiger Medaillons — Rahn’s Geschichte der bildenden Kiinste in der Schweiz p. 567.



— 42.(14) —

derartiger, dass ohne schleunige Hiilfe diese iltesten und interessantesten Glasmalereien, welche die Schweiz
besitzt, einem sicheren Ruine entgegengehen. :

Ueberschaut man die Glasgemilde, welche aus dem XIII. Jahrhundert stammen, so stellt sich bald
der Zusammenhang heraus, der zwischen einzelnen Bildern und mehreren Gruppen derselben besteht. Man
erkennt die Illustrationen der Jahreszeiten, Monatshilder und Bestandtheile des Thierkreises. Von den
Elementen sind die Personificationen von Wasser, Feuer und Luft mit Namen bezeichnet und auch die
der Erde nachzuweisen. Den Paradiesflissen Geon und Tigris stehen die Winde zur Seite, und schliess-
lich gewahrt man in einer Reihe von Halbmedaillons die dem Mittelalter geliufigen Vorstellungen von
Fabelwesen: den Hundskopfigen, Kopflosen, einen Vieriugigen, den Pygmien u. s. w. _

Kein Zweifel, dass diese Bilder von jeher zum Schmuck der Rosette gehorten und Theile eines
Cyklus waren, dessen urspriingliche Gliederung sich ohne Schwierigkeiten reconstruiren lasst. Nur die
mittleren Oeffnungen, fiinf grosse Kreise, die sich kreuzformig in dem iibereck gestellten Quadrate grup-
piren, lassen die Frage offen, welche Motive dieses Centrum geschmiickt haben mdchten.

Alle sonst genannten Vorstellungen sind Bestandtheile eines abgeschlossenen Ganzen, zu dem sich
Parallelen in noch vorhandenen- Monumenten, wie in schriftlichen Aufzeichnungen aus dem XII. und
XIII. Jahrhundert finden. Als eine solche ist bereits des Honorius Augustudunensis imago mundi genannt
worden. Das erste Buch derselben, das die natiirlichen Dinge behandelt, schliesst mit dem Coelum
coelorum in quo habitat Rex Angelorum. Fast wie eine Illustration dazu nehmen sich die 1217 ge-
stifteten Glasgemilde eines Fensters in der Kathedrale von Chartres aus. ) Hier sind in einer dreifachen
Folge von Medaillons die Monatshilder und der Zod:akus dargestellt, iiber denen, im Scheitel des Fensters,
zwischen dem A4 und ., Gottvater oder der Heiland thront. Wieder in demselben Zusammenhange
erscheint das Bildniss Christi an dem Hauptportale der Markuskirche in Venedig. Weiss man ferner,
wie oft die Monats- und Sternbilder auch sonst noch die Vorstellungen des Heilandes und seiner Glorie
umgaben, und erinnert man sich der Bedeutung, die solche Cyklen nach mittelalterlicher Auffassung
besassen, so liegt es in der That sehr nahe, auch hier — in der Rosette von Lausanhe — das Bildniss
Gottvaters oder des Heilandes als urspriingliche Mitte vorauszusetzen. :

Diess angenommen, kann auch kein Zweifel tiber den Inhalt der umgebenden Kreise bestehen.
Wie man schon in den Chormosaiken der altchristlichen Zeit den Heiland inmitten der Evangelisten
oder ihrer Embleme darzustellen pflegte, so erscheint er wieder in unzihligen Werken der mittelalter-
lichen Kunst: in Wandmalereien, Miniaturen, Glasgemilden, wie als Muster eines solchen die Rosette
im siidlichen Querfliigel der Kathedrale von Chartres genannt worden ist. ;

Hinwiederum ist endlich die Verbindung der Evangelistenbilder mit solchen Vorstellungen, wie sie
die Rosette von Lausanne- schmiicken, seit den ersten christlichen Jahrhunderten nachzuweisen. Schon
Cyprianus, in einem 256 geschriebenen Briefe, hat die Paradiestliisse als Sinnbilder der Evangelisten aus-
gelegt, und Isidorus von Sevilla (f 636) dieses Gleichniss dem Mittelalter iberliefert. *) In einer Menge
von Kunstwerken ist die Gegeniiberstellung dieser beiden Gruppen nachzuweisen. Deispiele davon unter
den heimischen Monumenten geben der romanische Leuchterfuss im Dom zu Chur und das prichtige
aus der Grenzscheide des XII. und XIII. Jahrhunderts stammende Kreuz im Kloster Engelberg. *)

- Bulteau a. a.:0.5p. 252.
%) Piper, Mythologie und Symbolik Bd. I, 2, p. 516.
%) Geschichte der bildenden Kimste in der Schweiz p. 278 u. 286. Andere Beispiele bei Piper a. a. O. p. 517 u, f,



— 43 (15) —

Aber es fehlt auch an Kenntnissen von weiteren Parallelen nicht. Tm ersten Buche seines Ge-
schichtswerkes hat Rodulfus Glaber, ein Ménch von Cluny, der in der ersten Hilfte des XI. Jahrhunderts
lebte, ein Schema de divina quaternitate gegeben, in dem er der Reihe nach die Evangelisten und die
Elemente, die Kardinaltugenden mit den Sinnen, Paradiesfliissen und Weltaltern zusammenstellt. ) Von
derartigen Parallelen war ein Uebergang zu kosmographischen Vorstellungskreisen leicht zu finden. Es
zeigh diess der 1090 gestiftete, aber leider nur noch aus dlteren Beschreibungen hekannte Mosaik-
fussboden, der sich ehedem in der Abteikirche S. Remy in Reims befand. Ausser alt- und neutestament-
lichen Scenen, den Propheten, Aposteln und Evangelisten waren die Personificationen der freien Kiinste
und Kardinaltugenden dargestellt und schliesslich die ganze Reihe der Zeit- und Welthilder zu sehen:
die von den vier Paradiesfliissen und den Jahreszeiten umgebene Erde, die Monate, der Thierkreis und
die Himmelsgegenden. *)

Mit der Darstellung Gott-Vaters im Bilde Christi, und rings um den Schopfer und Regierer der
Welt die Verkiindiger seines Wortes, so geschmiickt wird man sich urspriinglich die Mitte der Rosette
zu denken haben. *)

Die Folge der iibrigen Bilder ist leicht herauszufinden. Theils ist ein Anhalt dazu in den Grossen-
verhiltnissen gegeben, theils auch sind ganze Gruppen in der alten Anordnung stehen geblieben. So die
Monatsbilder, die dreimal in den Halbzirkeln, welche dem iibereck gestellten Quadrate sich anschliessen,
in regelmissiger Folge die Personificationen der betreffenden Jahreszeiten umgehen. Es folgen sodann,
in der Mitte der Dreiviertelskreise, die Elemente. Luft und Feuer, an urspriinglicher Stelle, sind derart
placirt, dass die Erstere dem Frihling, und letzteres dem Sommer entspricht, eine Gruppirung, die auf
alter Tradition zu beruhen scheint, und nach welcher dem Herbst die Erde und dem Winter das Wasser
- an die Seite zu stellen wire.*) Rings um die Elemente sind je zu dreien die Thierkreiszeichen gruppirt,
neben denen aber, da sich die Zahl der betreffenden Medaillons auf 16 belauft, noch vier weitere Bilder
figuriren mussten, die der Sonne und des Mondes, welche beide erhalten sind, und die Personificationen
des Tages und der Nacht vielleicht, an deren Stelle die Reconstruction auf der Uebersichtstafel die aus
der Luft und dem Feuer weissagenden Frauen zeigt. _

Den Cy-klus sehliessen die Paradiesfliisse, Monstren und Winde. Jene fanden ihre Stelle in den
grossen kreisrunden Oeffnungen, welche das aufrechte Quadrat mit seinen Ecken umgiebt. Geon und
Tigris haben ihre alten Plitze in der oberen- Hilfte der Rosette bewahrt; Euphrat und Phison fehlen;
ihre Bilder sind auf der Uebersichtstafel als erginste charakterisirt. Jedem dieser Medaillons stehen
zwei halbe zur Seite. Hier sieht man die Fabelwesen und Monstren, welche bis auf zwei, die beiden
untersten, noch vorhanden sind. Endlich zudusserst, in den von dem Hauptkreise begrenzten Zwickeln,

1) Glabri Rodulphi cluniacensis monachi historiarum sui temporis libri quinque 1. I, ¢. 1. Bei Bougquet,
Recueil dés historiens des Gaules et de la France, Paris, tome X, 1760, und Duchesne, Historie Francorum seriptores.
Paris 1641. Tome IV, p. 1 u. f. Vgl. auch W. Wattenbach, Deutschlands Geschichtsquellen im Mittelalter. Berlin
<1878 4. A nfle Bd 105 p. 161 '

) Didron, Annales archéologiques. Vol. X, p. 64. Vol. XVII, p. 120. Piper a.a. 0. I, p. 28.

% Didron, a.a. 0. Vol. XVIIL, p. 391. Quatre fleuves, quatre vertus, quatre prophétes et quatre évangélistes
tous fertilisant la terre et I’'homme! 3 )

4) Dicselbe Anordung wiederholt sich auf einem Wandgemilde in der Kirche zu Sophades in Thessalien, ein
Bild der Zeit umgeben von den Jahreszeiten' und Elementen, den Menschenaltern, Sonne und Mond, Tag und Nacht.
Piper a.a. 0. p. 336. Schiifer, Das Malerbuch vom Berge Athos p. 385. Didron, Manuel d’iconographie p. 412.



= 46y —

figuriren die Winde, 8 an der Zahl, von kleinen kreisrunden Medaillons umschlossen, mit denen sich
jedesmal zwei andere, einfache Rosetten enthaltend, zu einem Dreipasse verbinden. Den Rest der urspriing-
lichen Ausstattung bilden eine Menge von Blattornamenten; sie dienen zur Fillung der kleeblattformigen
Oeffnungen und sphérischen "Ausschnitte, weleche zwischen den Medaillons die verschiedenen Felder
beleben.

Es ist bereits gesagt worden, in welchem Zustande des Verfalles sich die Rosette befindet. Nicht
bloss hat man zahlreiche Bilder von ihrer alten Stelle weggenommen und sie, oft verkehrt, in andere
Oeffnungen versetzt, sondern es sind auch an diesen Einzeldarstellungen die brutalsten »Restaurationen«
mit einer solchen Consequenz vollzogen worden, dass kaum mehr Eine derselben intact erhalten sein mochte.

Wie schwierig schon darum es wird, sich ein Bild von der urspriinglichen Gesammtwirkung zu
verschaffen, so kommt noch dazu, dass die Stellung der Rosette eine fiir den Beschauer sehr ungiinstige
ist. Von unten betrachtet erscheint ihr Schmuck als ein Wirrsal unzihliger farbiger Theilechen. Nur
mit bewaffnetem Auge ist es moglich, die einzelnen Bilder zu erkennen und die Grundziige eines eyk-
lischen Zusammenhanges herauszufinden. Ein Studium der Details ist ausgeschlossen; man muss sich zu
diesem Behufe in die oberen Stockwerke verfigen, in die dem Querschiff vorgebaute Kapelle, in die
Triforien gegeniiber, oder auf einen nicht einmal meterbreiten Laufgang, der sich am Fuss der Rosette
befindet. Aber hier wie dort ist nur die Betrachtung einzelner Theile moglich und auch diese stellen
sich meist in verkiirztber Ansicht dar. Es geht daraus hervor, welche grosse Hindernisse sich einer Auf-
nahme entgegenstellten und wie sehr eine solche, die vorliegende Publication, die Forderung milder Be-
‘urtheilung seitens der Kenner erhebt.

Die Blitter, die unsere Abhandlung begleiten, velelmgen die simmtlichen noch vorhandenen Blldel
die von jeher in die Rosette gehorten; dazu kommen einige Proben von Ornamenten und drei Glas-
gemilde, die ebenfalls Werke des XIII. Jahrhunderts, aber erst nachtriiglich in die Rosette verflickt
worden sind. Erginzungen oder Weglassungen sind bei diesen Detailaufnahmen vermieden worden, soweit
diess ohne Eintrag fir die Deutlichkeit der Abbildungen geschehen konnte.') Die Absicht des Zeichners
war es, mit moglichster Trene die Glasgemilde in ihrem gegenwirtigen Zustande wiederzugeben. Die
Reconstruction des Ganzen und der einzelnen Bilder sollte auf einem besonderen Blatte, der Uebersichts-
tafel versucht werden. Sie enthiilt eine geometrische Aufnahme der Rosette, fiir deren fleissige und
genaue Ausfiithrung uns Herr Maurice Wirz, Architekt in Lausanne, zu grossem Dank verpflichtet
hat. In diese Aufnahme sind nun die simmtlichen Glasgemilde eingezeichnet, in derjenigen Anordnung,
wie sie oben als die muthmasslich urspriingliche beschriehen worden ist. Ebenso wurde der Versuch
gemacht, kleinere Defecte sowohl, als die fehlenden Bilder iiherhaupt zu ergiinzen. Zu diesen letzteren
gehoren die Glasgemilde des mittleren Quadrates. Von den Monatsbildern waren Februar und December,
von den Thierkreiszeichen Wassermann, Steinhock, Stier, Krebs und Schiitz durch neue Vorstellungen zu
ersetzen. Hs fehlen weiter, ausser den Paradiesfliissen Euphrat und Phison, zwei Monstren in dem unteren
Theile der Rosette. Der Zeichner hat diese Liicken mit den Vorstellungen eines Einfisslers und Satyrs
ausgefiillt und schliesslich die Windrose mit Zephyr, Corus und Septentrio vervollstindigt. Alle diese
Erginzungen wurden, soweit sich ein Anhalt hot, nach entsprechenden Vorstellungen in dlteren oder gleich-
zeitigen Cyklen ausgefiihrt und von den originalen Parthien dadureh unterschieden, dass sie, withrend diese

) Die meisten Ergiinzungen enthilt die Zeichnung der Johannisscheibe auf Taf. VIII. Auf Taf. V, Thierkreis-
bilder, ist der Kopf des Liwen ergiinzt. :



— 45 (17) —

durch die starken Ziige der Verbleiung als wirkliche Glasgemilde charakterisirt sind, als einfache Zeich-
nungen mit gleichmissigen Conturen erscheinen.

Fast mit Bestimmtheit lisst sich- vermuthen, dass nicht einheimische Kiinstler den Schmuck der
Rosette verfertigt haben. TIst doch die Kathedrale von Lausanne selber nach fremden Mustern erbaut,
ein Denkmal des allmichtigen Tinflusses, mit dem die franzosische Architektur die gesammte Bau-
thitigkeit des XIII. Jahrhunderts beherrschte. Franzosen werden den Entwurf, Franzosen den Bau des
Miinsters besorgt und geleitet haben. Wie nahe lag es unter solchen Verhiltnissen, dass mit den- aus-
iibenden Kriften auch Kunstwerke hiniiberkamen, besonders solche, deren Transport sich ohne Schwierig-
keiten bewerkstelligen liess. Von Alters her hatten die Franzosen in der Glasmalerei Vorziigliches
geleistet.. Schon der Presbyter Theophilus, vermuthlich ein Deutscher, der im XII. Jahrhundert ein
Lehrbuch iiber die Kiinste verfasste, hebt mehrfach der Franzosen Superioritit in dieser Technik hervor, *)
und noch im XTII. Jahrhundert, davon zeugen die grossartigen Bilderfolgen, die fast in jeder franzosischen
Kathedrale erhalten sind, dirfte die dortige Production an Giite und Leistungsfihigkeit die der anderen
Linder tibertroffen haben. Fir die Herkunft unserer Glasgemiilde aus Frankreich spricht aber auch ihr
Vergleich mit dortigen Werken. Gewisse Specialititen wie die Behandlung des Terrains und der Biume,
die Wahl und Zusammenstellung der Farben, auch manche Eigenthiimlichkeiten, die sich in der Form-
gebung und Auffassung der Figuren und besonders der Kopfe bemerkbar machen, alle diese Ziige kehren
beispielsweise in den Fenstern der Kathedralen von Sens und Chartres wieder.

Threr Ausfithrung nach reprisentiren die Glasgemilde von Lausanne die erste Stufe einer einfachen
Mosaikentechnik, wonach die verschiedenen Farbentheile jeder fiir sich in Blei gefasst werden mussten.
Aufgeschmolzen sind nur Braun und Schwarzloth, die fir die Zeichnung und Schattirung verwendet
wurden. ) Die Palette besteht aus Weiss, Roth, Blau, Gelb und Grin. Die meisten dieser Farben
kommen in verschiedenen Niiancen vor, ebenso die gebrochenen Tone: Fleischroth, ein bald rothliches,
bald ins Braune gebrochenes Violett (Purpur), Weinroth und Braungelb.

Was die Compositionen als solche betrifft, so war eine ausfihiliche Behandlung der Gegenstiinde
schon wegen der Kleinheit des Raumes ausgeschlossen. Fiir die meisten Motive war tiberdiess ein tra-
ditioneller Typus vorbanden, oder konnte. man sich mit einer symbolischen Andeutung des Herganges
begniigen. So bei den Monatshildern, wo jeweilig nur Eine Figur als Reprisentant der iblichen Be-
schiiftigungen und Lustbarkeiten erscheint; so bei den Jahreszeiten wieder, die gleich den Elementen
durch eine einzige allegorische Figur versinnbildlicht sind. Simmtliche Vorstellungen, mit Ausnahme
der Fabelwesen, sind von einem kreisrunden Medaillon umschlossen. Der Grund, von dem sie sich ab-
heben, ist blau, ohne Musterung oder sonstige Decorationen. FEine Ausnahme von dieser Regel machen
bloss die Bilder des Feuers und des Wassers; dort scheint der Grund von rother Farbe gewesen zu sein,

1) Schedula diversarum artium des Monches Theophilus, herausgegeben von Alb. Ilg in den Quellenschriften
fiir Kunstgeschichte und Kunsttechnik des Mittelalters und der Renaissance. Wien 1874. Bd. VIL. pp. XLIII, 11.u. 113.

%) Auf dem Bilde des Friithlings sicht man eine weisse Rose mit gelbem Kerne. Dieser letztere ist mit den um-
gebenden Blittern auf einem und demselben Stiicke und demnach mit Schmelzfarbe gemalt. Es ist diess der einzige‘
unter den alten Bestandtheilen, auf dem wir die Verwendung des Silbergelbes zu constatiren vermochten, und die Ver-
" muthung, es mochte diese Blume erst spiiter hieher verflickt worden sein, mithin eine sehr naheliegende. Die Anwendung
des Silbergelbes als partieller Auftragfarbe diirfte vor ‘dem X1IV. Jahrhundert kaum stattgefunden haben. Die iltesten
uns bekannten Beispiele davon liefern die um 1322 fiir das Kloster Hauterive verfertigten, jetzt in der Stiftskirche” von
S. Nicolas zu Freiburg befindlichen Chorfenster.

6



— 46 .(18) —

hier ist er griin und durch eingezeichnete Wellenlinien als Fluth charakterisirt. Ein breites waagrechtes
Band, das bald nur auf einer, bald zu beiden Seiten der Figuren die Mitte des Kreises durchzieht, ent-
hilt die Namen der betreffenden Vorstellungen. Die Buchstaben, Majuskeln, sind 6fters von Ornamenten
begleitet, die gleich der Schrift bald weiss, bald gelb aus dem braunen oder mit Schwarzloth iiberzogenen
Grunde herausgeschafft wurden. Die Umrahmung besteht aus einer rothen Bordiire, zuweilen von anderen
Farben gefolgt, so auf den Bildern der Jahreszeiten, wo zierliche Blattornamente die blaue Borte be-
leben. Ebenso kommt wohl eine dusserste Bordiire hinzu, in Form eines Perlsaumes, der weiss aus dem
schwarzen Grunde ausgespart ist. '

Der Charakter der Figuren trigt alle Merkmale des Uebergangs von dem romanischen zu dem
gothischen Stile. Bei meistens schlanken Verhiltnissen sind sie lebendig bewegt und kriiftig silhouettirt,
wodurch die deutliche Sichtbarkeit der Compositionen, selbst auf betrichtliche Entfernung, gewahrt ist.
Fiir die nackten Theile ist ein helles Rosa oder Fleischroth gewihlt, selten sind sie beinahe farblos. !)
Die Modellirung ist mit wenigen aber frischen und effectvollen Pinselziigen grau oder braun erzeugt. %)
Ein hoherer Ausdruck in den Gesichtern fehlt; doch giebt es einzelne recht gut individualisirte Kopfe
und ist den jugendlichen Erscheinungen besonders eine anmuthige Bildung der Ziige eigen. Hinde und
Fiisse sind hell aus dem dunklen Grunde ausgespart. In der Niahe betrachtet erscheinen sie krankhaft
mager, mit langen dinnen Fingern, die klumpig enden. Allein das sind Ziige, die sich in allen gleich-
zeitigen (Hlasmalereien wiederholen und ihre Berechtigung in der Riicksicht auf Material und Technik
haben. In derjenigen Entfernung geschaut, auf welche die Wirkung der Bilder berechnet ist, gewinnen
diese Theile eine natiirliche Form, die Silhouette ist klar, die Bewegung dreist und correct, weil die
Ausstrahlung des hellen Glases jene scheinbaren Fehler vollkommen ausgleicht. Auf den Gewindern
sind die Falten durch kriftige Ziige angedeutet, zuweilen gefolgt von mehr oder weniger breiten Schatten-
tonen. Manche dieser Draperien sind mit grosser Eleganz geordnet, ihre Massen deutlich gesondert und
» namentlich die Verhiltnisse zwischen den leichten und schweren Faltenpartien vortrefflich abgewogen.

Mit tberraschender Naturwahrheit sind einige Thiere gezeichnet, die Fische z B. unter den
Thierkreisbildern, deren jeder als Vertreter einer besonderen Species vortrefflich charakterisirt erscheint.
Architekturen und Landschaften sind nur angedeutet. Der Boden besteht aus klumpigen Hiigeln; bald
sind sie wellenformig specialisirt und mit Halmen, Lilien u. dgl. belebt; noch hiufiger sieht man eine
Folge von Aehren und Blittern, die bunt aus dem schwarzen Grunde herausgenommen sind. Aehnlich
sind Baume und Bische behandelt; ein Bouquet von Blittern bedeutet die Krone, die gelb, griin oder
roth aus einem diinnen Stengel herauswiichst. Wolken erscheinen in Form eines breiten von oben herab-
hingenden Bogens mit wellenformigem Saume, bald weiss, bald weinroth und mit kleinlich defaillirten
wolkenartigen Schatten belebt.

Das héchste Lob gebiihrt den Ornamenten, welche zur Fillung der dreieckigen Ausschnitte zwischen
den Medaillons verwendet wurden. Sie sind nur aus Blittern gebildet, aber zu priichtigen Combinationen
verbunden, die eben die gliickliche Mitte halten zwischen romanischer Kraft und der Kleganz des friih-
gothischen Stils. Die erstere Richtung liegt der Composition zu Grunde, wihrend das gothische Element
in der Detaillirung des Blattwerks und der feinen Bewegung der Ranken seinen Ausdruck findet. Von

1) Mirz, Tigris, Ceffi. ,

2) Ohne jegliche Modellirung erscheinen die Kopfe auf den Bildern des Wassers, Feuers und der Weissagung

aus dem Feuer.



— 47(19) —

demselben exquisiten Geschmacke zeugt die Wahl der Farben. In den kleineren Feldern kommt Roth nur
in den umrahmenden Bordiiren vor; die Wirkung der Ornamente ist hier eine vorwiegend gebrochene,
und diess mit Recht, weil sie als blosses Fillwerk auf eine decorative Unterordnung verwiesen sind.
Nur in der Mitte, wo sich vier lilienformige Oeffnungen mit den grossten Medaillons gruppiren, kommt
stellenweise Roth neben dem blauen Grunde vor; denn hier, wo die heiligsten Gestalten ihre Plitze
hatten, galt es ebenso sehr durch eine gesteigerte Pracht der Ornamente die Bedeutung dieses Centrums
hervorzuheben.

Das Gefiihl, das man bei der Betrachtung aller Einzelnheiten empfingt, ist das einer hohen Ach-
tung vor den Kenntnissen und dem Geschmack der mittelalterlichen Meister. Mit dem geringsten Um-
fange technischer Hiilfsmittel galt es hauszuhalten; .allei'n im Besitze des wahrhaft kiinstlerischen Tactes,
der stets die Natur des Materials und der Technik zu benutzen lehrt, begabt mit der ganzen Frische
einer naiven, jugendlichen Phantasie und befihigt, als Zeichner und Coloristen die hichsten Effecte einer
decorativen Kunst zu entfalten, haben sie Werke hinte1‘1aséen, die wir um so mehr bewundern, als wir |
sie, trotz der vorgeschrittenen Kenntnisse und Mittel, zu tbertreffen nicht mehr im Stande sind.

Den Eindruck eines grossen Verstindnisses fiir die Gliederung cykliécher Compositionen im kiinst-
lerischen Sinne sowohl, als in Bezug auf den stofflichen Inhalt derselben macht aber auch das Werk als
Ganzes betrachtet. :

Wir versuchen es, die einzelnen Gruppen etwas nidher zu beleuchten. Den Ausgangspunkt bilden,
als die dem Centrum zuniichst liegenden Theile, die Vorstellungen der Jahreszeiten und der Monate.
Directe Verbildlichungen der Ersteren, in Gestalt der Horen, sind vielfach schon auf heidnischen Denk-
miilern nachzuweisen. Die Personificationen der Jahreszeiten sind meist bekleidet. Der Friihling hilt
Blumen in der einen und einen Hasen in der anderen Hand; Friichte und Achren charakterisiren den
Sommer, ein Rebzweig den Herbst; als eine verschleierte Frau, oder im Bilde eines mit Beute beladenen
Jagers tritt der Winter auf.?)

In #hnlicher Weise haben auch altchristliche Kiinstler die Jahreszeiten dargestellt.®) Selche Bilder
gehorten zu der grossen Zahl derjenigen Motive, mit denen sich christliche Gedanken und Gleichnisse
ausdriicken liessen, ohne Gefahr zu laufen, einen neutralen Boden verlassen zu miissen. Das Mittelalter
sehloss sich theilweise diesen Typen an ; so bei den Bildern des Frithlings und des Sommers, welche das aus
dem XII. Jahrhundert stammende Chronicon Zwiefaltense in der Koniglichen Bibliothek in Stuttgart tber-
einstimmend mit der Schilderung bei Ovid ®) und den aus romischen Denkmilern bekannten Darstellungen
zeigh. Der Lenz ist leicht bekleidet und mit Blumen geschmiickt, der Sommer nackt; wiederum leicht
bekleidet und mift Friichten versehen erscheint der Herbst, und‘schliesslich der Winter mit warmen Ge-
windern und im Begriffe stehend, sich Stiefeln anzuziehen. *)

1 Piper, Mythologie und Symbolik Bd. I, 2, p. 817 u. f.
) Ara O.p. 324 u.f. Martigny, Dictionnaire des antiquités chrétiennes. Paris 1865. Art.: Ciel et saisons.
8) Metam. II, 27—30. 3

L]

1) Waagen, Kunstwerke und Kiinstler in Deutschland. Leipzig 1345. Bd. Ii;n. 189.»



— 48 (20) —

Es sind diess Vorstellungen, die im Wesentlichen mit den auf unserer Rosette abgebildeten iiberein-
stimmen. ') Das Bild des Friihlings ist allerdings nur fragmentarisch erhalten. An Stelle des urspriing-
" lich wohl mit Blumen umkriinzten Hauptes hat man ein beliebiges Kopfchen verflickt. Es fehlt auch die
linke Hand, die entweder, wie die rechte, einen Strauss oder die Rose hielt, die iiber der mit blauem
Glase ausgesetzten Liicke erscheint, Die Kleidung besteht aus einem weissen Untergewande und einem
langen Ueberwurfe, der drmellos, von purpurner Farbe und mit Blumen und Blittern geschmiickt ist.
Purpurne und weisse Blumen sind auch auf dem blauen Grunde zerstreut. Den Sommer verbildlicht
eine Frau. Sie ist nackt bis auf die Brust und den Unterleib, um die sich ein schmales weisses Gewand-
stiick schwingt; so steht sie da, mit erhobenen Armen, umgeben von einer rothen Strahlenglorie, dem
Symbol der Hitze, in welcher der Sommer glitht. Wieder durch eine Frau ist der Herbst personi-
fizirt. Unbedeckten Hauptes und baarfuss, mit weissem Untergewande und einem violetten Mantel ange-
than, steht sie zwischen zwei Obsthiumen. In der Rechten hilt sie eine Traube, der Gegenstand, den
die Linke trug, ein Bouquet vielleicht, oder eine Birne, ist nicht mehr zu erkennen. Dariiber ist auf
Schwarz ein weisser Rebenzweig gezeichnet. Der Winter endlich erscheint als Mann. FEine Kapuze
bedeckt das Haupt. Mit den emporgehobenen Hinden scheint er eine Stange zu halten, deren Bedeutung
aber nicht mehr zu ermitteln ist. So wandert er, mit einer kurzen mehrfarbigen Tunica und Strumpfhosen
bekleidet, durch das Schneegestober, das der Kiinstler durch graue mit weissen Lockchen und Spiralen
belebte Glastheile veranschaulicht hat. :

Jedes dieser Jahreszeitbilder ist umgeben von drei Medaillons, welche die Illustrationen der betref-
fenden Monate enthalten. An Vorbildern hiezu gebrach es den damaligen Kiinstlern nicht. In Werken
der Plastik und der Malerei waren dergleichen die Menge zu. schauen, Typen, die sich mit unwesent-
lichen Modificationen in den Monatshildern vom XI. bis zum XIIL. Jahrhundert wiederholen und auch
in Schriftwerken dieser Zeit, wo bald in Prosa, bald in Versform der Monatsheschiftigungen gedacht wird,
ihre Parallelen finden. Eine Probe letzterer Art hat Auber in seinem Werke Histoire et théorie du symbolisme
religieux ?) aus einer Handschrift des XIV. Jahrhunderts mitgetheilt. Nach den Jahreszeiten zusammengestellt,
werden die Monate je zu dreien in einer Strophe mit ihren Beschiftigungen und Lustbarkeiten aufgeziihlt :

Poto, — Ligna cremo, — de vite superflua demo;

Do gramen gratum, — Mihi flos servit, — Mihi pratum;
Fenum declino, — Messes meto, — Vina propino;.
Semen humi jacto, — Paseo sues, — Immolo porcos.

Es ist diess eine Zusammenstellung, die fast als Text zu den Monatsbildern in unserer Rosette gelten
kann, und, wie sich aus dem Anhange (S. 29) ergiebt, in einer Reihe anderer, besonders' franzosischer Monu-
mente wiederkehrt. Unter dem Bilde des Janus haben schon die Alten den ersten Monat dargestellt. ®)
So erscheint er wieder in der Rosette von Lausanne, als zweikopfiger Mann auf einem hohen mit Pelz
behiingten Throne sitzend. Dem einen Munde fiihrt die Linke einen Becher zu; der andere geht leer
aus und die Kanne steht abgewendet zur Seite — das verflossene Jahr hat alle seine Vorrithe aufgezehrt. *)

L N

) Paris et Poitiers 1871. Vol. III, p. 457.

8. Piper a, a. 0,.Bd.- 1L/ p. 380 u. 1. 5 e

4) Ueber verwandte Darstellungen des Januar sowie der iibrigen Monate in einer Reihe anderer Cyklen vgl. den
Anhang 8. 29.



= 49 (24)

Das Bild des Februar ist nicht mehr vorhanden. Nach Analogie eines Fusshbodenmosaiks; das
sich ehedem in der Chapelle Ste. Osmane in St. Denis befand, haben wir dasselbe durch die Vorstellung
eines am Feuer sich wirmenden Alten ersetzt.?)

De vite superflua demo — ein bértiger Alter, das Haupt mit einer weissen Zipfelmiitze bedeckt,
beschneidet der Mirz die Reben. Der Jingling April tritt mit einem Blumenstrausse aus der offenen
Gartenthiire. Wieder ein Jiingling, mit dem Falken auf der Hand, sprengt der Mai auf einem Schimmel
einher. Den Juni (vom Glasmaler filschlich als Julius bezeichnet) verbildlicht ein M#her, ein Korn-
schnitter den Juli, und ein Drescher, mit der Getreideschwinge (Wanne) zur Seite, den Monat August.
Unter dem Bilde eines Winzers hat der Kiinstler den September geschildert; October erscheint
als Hirte; er steht neben einer Eiche, im Begriffe vermittelst eines Kniippels deren Friichte zur Aetzung
fiir die Schweine herunter zu schlagen. Ein Schlichter, der mit hochgeschwungenem Beile einen Ochsen
todtet, reprisentirt den November. Das Bild des Decembers fehlt, nach Analogie der Monatscyklen
in Chartres (Westfacade und Glasgemilde) und S. Denis ist dasselbe durch die Dalstellung eines tafelnden
Mannes ersetzt.

Es folgen nun, als Schmuck der Dreiviertelskreise, die Personificationen der vier Elemente, umgehen
von Sonne und Mond, Tag und Nacht (?) und den Thierkreiszeichen. Die Elemente nehmen jeweilig die
Mitte, die tibrigen Bilder die vier umgebenden Medaillons ein. :

Die Lehre von den vier Elementen ist aus dem klassischen Alterthum in die chnsthchen Vor=
stellungskreise hiniibergegangen *), und hier gewohnlich im Zusammenhange mit der Schopfungsgeschlchte
entwickelt worden. Auf heidnischen Denkmilern erscheinen die Elemente unter zweierlei Gestalt: im
Bilde der Gotter, die iber sie oder in ihnen herrschen, oder in Gestalt der Thiere, welche die Elemente
beleben. Aus der altchristlichen Epoche sind keinerlei Kunstvorstellungen der Elemente hekannt. Erst
seit dem X. Jahrhundert kommen dergleichen auf; allein die Attribute, mit welchen diese Personificationen
erscheinen, sind so.vielfach schwankend, dass eine feste Regel fiir die Darstellung derselben nicht
bestanden zu haben scheint. 1

Speciell die Bilder auf unserer Rosette' betreffend konnte weder fir das BEine noch fiir das Andere
derselben eine entsprechende Darstellung unter den uns bekannten Denkmilern gefunden werden. Alle
vier Elemente sind hier durch Frauen repriisentirt.®) Feuer, Wasser und Luft sind thronend dargestellt,
mit entblosster Brust, neben welcher aber auf den beiden ersteren Bildern eine Liicke erscheint, so dass
sich mit Sicherheit nicht feststellen lisst, welche Geschipfe als die zu erniihrenden der Kiinstler gezeichnet
habe. Beim Feuer liegt die Vermuthung nahe, es mdchte ein Salamander gewesen sein, beim Wasser, wo
oben auf der grimen Fluth eine Wasserrose erscheint, deutet die Form der Liicke auf das ehemahge
Vorhandensein eines Fisches hin. Als Gespane der Luft tiitt ein kleiner gelber Drache auf. Alle diese
Frauen sind nach antiker Weise mit einem weitfaltigen Untergewande und einem iiber die Schultern und
den Unterleib sich drapirenden Mantel bekleidet. Beim Feuer ist das Erstere gelb, der Mantel griin;
Wasser triagt ein weisses, die Luft ein griines Untergewand ; der Mantel des Ersteren ist rothlich pmpurn
und hier von weisser Farbe. ' :

1) Abgeb. bei Viollet-le-Duc, Dictionnaire. Vol. V, p. 15.
%) Piper a.a: 0. p. 86 u £
0 hats AV,



== 00 (40 ==

Die Darstellung des vierten Elementes glaubt man erst zu vermissen. Allein dieses Bild ist bloss
versetzt und seiner Beischrift beraubt worden; denn sicher ist keine andere Personification als die der
Erde in dem Glasgeméilde zu erkennen, das jetzt rechts unten in dem mittleren Quadrate seine Stelle
hat. Es zeigt eine stehende Frau mit verschleiertem Haupt und einem langen Gewande, das, iber die
Fiisse sich ausbreitend, die ganze Gestalt verhiillt. Die Rechte legt sie auf die Brust, der linke Arm,
in dem sie vielleicht ein Fiillhorn trug, ist nicht mehr vorhanden. Aus beiden Seiten der Figur spriessen
je sechs abwechselnd rothe und grine Halme empor. Gesicht, Hand und Gewandung sind einfirbig
rothlich purpurn, was die Vermuthung nahe legt, es mochte dem Kiinstler aus irgend einer Quelle die
Verwandtschaft der hebrdischen Worter fiir Erde (adama), Roth (adom) und Mensch (adam) zur Kenntniss
gekommen sein. ')

Von den Thierkreiszeichen?®) sind Fische, Widder, Zwillinge, Lowe, Jungfrau, Waage und
Scorpion erhalten; doch ist der Lowe allein an seinem urspriinglichen Standorte verblieben. Das
ansprechendste dieser Bilder ist das der Jungfrau. Sie erscheint, mit der Rechten nach Oben weisend,
in zeitgenossischer Tracht, mit verschleiertem Haupt, um Hals und Brust ein langes flatterndes Gewand-
stiick geschlungen; iiber dem grinen Untergewande, trigt sie einen purpurnen mit Pelz gefiitterten
Ueberwurf. In den Zwillingen, zwei bekleideten J iinglingen, glaubt man den Einfiuss antiker Vorbilder
zu erkennen. Die Waage wird, nach Analogie der meisten gleichzeitigen Zodiakuscyklen, von einer Jung-
frau gehalten.

~ Ohne Zweifel gleichfalls zum Sehmuck der Dreiviertelskreise gehorig, reihten sich dem Thierkreise
die Personificationen der Sonne und des Mondes an.?) Sie erscheinen so, wie sie auf antiken Denk-
milern zur 'Darstellung gelangten und unter dem Einflusse derselben in unzidhligen christlichen Bild-
werken und Malereien bis zum XIII. Jahrhundert wiederkehren: der Sonnengott Helios auf einer Quadriga,
die Mondgottin Selene auf einem von zwei Schimmeln gezogenen Wagen einherfahrend.*) Beide sind
dyrch Nimben ausgezeichnet, seit Alexander das Attribut der Himmelsgottheiten.?) Sol hat eine rothe
Strahlenglorie, Luna einen weissen Nimbus mit der hellrothen Mondsichel. Daneben, auf dem blauen
Grunde, sind eine Anzahl rother Dupfen eingesetzt; sie bedeuten die Sterne am niichtigen Himmel, durch
welchen die Gottin quf ihrer Biga fihrt. Sol und Luna halten in der Rechten eine Fackel.

Vier grosse kreisrunde Medaillons nehmen die Ecken des untergelegten Quadrates ein. Sie enthielten
die Personificationen der Paradiesflisse, von denen aber nur die heiden oberen, Geon und Tigris
erhalten sind.®) Thre Bilder entsprechen den gewdhnlichen Darstellungen antiker Flussgottheiten; es sind
Typen, die sich auf zahlreichen Denkmilern des Mittelalters wiederholen.”) Geon scheint weiblich, der

) Wir verdanken diese Erklirung einer giitigen Mittheilung unseres Collegen Herrn Professor Dr. H. Steiner
in Zirich.

AT

. Tak T U, EV.

4 Pipleria, & Oi8prTl6l ’ :

%) Stephani, Nimbus und Strahlenkranz. St. Petersburg 1859, Vgl. auch Didron, Iconographie chrétienne p. 87.

sy Hate VI : ;

) Uebher den Ursprung und Lauf der Paradiesfliisse haben sich Honorius Augustudunensis, Imago mundi
lib. I, ¢. 10, und Vincentius von Beauvais, Speculum naturale V, 36 u. f. (Opp. ed. Bened. 1624, p. 329 u. f.),
ausgesprochen. Dieselben Darstellungen der Paradiesfliissse, wie in der Rosette von Lausanne, finden sich z. B. an den Portalen
der Kathedralen von Reims uad Chartres (nordliches Querschiff), auf den Fussbodenmosaiken von S. Remy in Reims



— 51 (23) —

Tigris ein Mann zu sein. Beide sind nackt bis auf den Unterleib, um den sich ein griines Gewandstiick
drapirt. Sie sitzen auf gewaltigen Urnen, denen, zu Fiissen der Figuren sich aushreitend, die Fliisse
entstromen. ;

Wie diese grossen Rundbilder mit den Paradiesflissen so sind auch die Halbmedaillons, welche
paarweise dieselben begleiten, als geographische Illustrationen aufzufassen (Taf. VII). Sie enthalten —
urspriinglich 8 an der Zahl — eine Auswahl von Halbwesen und Ungeheuern, Geschipfe, die schon
in den Kopfen der Alten gespuckt und nachmals die Phantasie der mittelalterlichen Kinstler und Schrift-
steller bis tief ins XVI. Jahrhundert hinein beschiftigt haben. Plinius, der im VI. und ausfiihrlicher im
VII. Buche seiner Naturgeschichte von diesen Geschopfen berichtet, ) nennt als Gewihrsmiinner den Homer,
Herodot, Ktesias, Aristeas Proconnesius, den Varro, Crates Pergamenus u.s. w. Thm folgten Aelianus?),
Solinus®), mit christlichen Auslegungen des hl. Augustinus,*) Isidorus Hispalensis,®) der liber monstruo-
rum;°) im Weiteren die Gesta Romanorum,”) Honorius Augustudunensis,®) Vincentius von Beauvais,?)
und von Mandevile bis auf Hartmann Schedel, Sebastian Miinster und — wohl den Letaten, der nur
noch scherzhaft von diesen Dingen spricht — den Simplicissimus des XVIL Jahrhunderts.®) Wo immer
in mittelalterlichen Encyklopidien, Kosmographien, bei Geographen und Moralisten ete., von fremden und
unbekannten Welttheilen die Rede ist, da kehren die Berichte von solchen Fabelwesen und Ungeheuern wieder.

Die Darstellungen in den Halbmedaillons unserer Rosette sind also wohlbekannt; dagegen ist es
uns nicht gelungen, die Quelle nachzuweisen, aus der sich die Wahl gerade dieser Geschipfe und die
Namen erkliren liessen, mit denen der Kiinstler dieselben bezeichnet hat. Bekannt (wiewohl durch
mittelalterliche Schreibart verstimmelt) ist nur ein einziger Name, der des Pygmeen, der, wie die
Alten, und nach ihnen die christlichen Schriftsteller von diesen Creaturen berichten, im Kampf mit einem
Kraniche erscheint. ') Alle iibrigen Namen sind entweder Umschreibungen, wie die Bezeichnung oculos
in humeris fiir den Repriisentanten der bald Blemmyew, Lemniw, Leucani, Epistigi, Acephali®®) uud

(Didron, Annales archéologiques vol. X, p. 65), im Dom von Novara (Aus’m Weerth p. 19) und Aosta (a. a. 0.
Taf. IX, Didron a. a: 0. vol. XVII). - ’
BB lnans . Histe nate k. NI ¢ 8050V el 2
%) Aeliani de natura animalium libri XVIL
9 C. Julii Solini Collectanea rerum memorabilium. Recognovit Th. Mommsen. Berolini 1864.
%) De civitate Dei XVI, 8. : :
%) Originum sive Etymologiarum XI, 3. : v : :
6) Liber monstruorum de diversis generibus, ed. M. Haupt (Mauricii Hauptii opuscula vol. IT, Lipsiz 1876)
p. 221 u. f. FEine Handschrift desselben Werkes aus dem IX.J ahrhundert besitzt die Stiftsbibliothek von St. Gallen in
dem Codex N°237. (cf. G. Scherrer, Verzeichniss der Handschriften der Stiftsbibliothek von St. Gallen. Halle 1875. p. 85.)
/ 7 ed. Grisse. Dresden und Leipzig 1842. -II. Thl., p. 129 u. f. ‘
Syelabe 1o 1 a2, :
.9 Speculum naturale 1. XXXI, c. 118 ff., ed. Bened. 1624. p. 2387—2397.
10) Vgl. meine Geschichte der bildenden Kiinste in der Schweiz p. 569, n. 2, und Zircher Taschenbuch auf das
Jahr 1879 p. 156 u. f. :
1) Plinius VI, 80, und ausfihrlicher lib. VII, ¢. 2. Augustinus VII, 2. Isidorus Hispalensis XI, 3.
Liber monstruorum ed Haupt. Bd. II, p. 229. Honorius August. I, 11. Vincent. Bellov. XXXI, 128.
) Blemmy® Plinius V,‘ 8. — TLemmie Isidorus Hisp. XI, 8. — Leucani Vincentius Bellov. Spec.
nat. XXXI, 127. — Epistigi Liber monstr. p. 229. Acephalus wird der Kopflose auf dem Fusshodenmosaik im Dom
von Casale-Monferrate genannt (Aus’m Weerth a. a. 0. Taf. X, dazu p. 20 des Textes).



— 52 (4) —

wie immer geﬁannten Geschopfe, die als kopflose, mit dem Gesicht auf dem Rumpfe geschildert werden.
Oder, wir finden missverstandene Ausdriicke aus Klassikern und Kirchenschrifistellern: Tetracoli heisst
die Beischrift neben dem Vieriugigen, den der Kiinstler, vielleicht mit Anspielung auf die Stelle bei
Plinius VI. 30, als Bogenschiitze zu malen hatte.!) Wieder eine Verstimmelung des bei Pliniug und
Aelianus Cynaniolgi lautenden Namens ist die Bezeichnung der Hundskopfigen als Cinomologi.?) Ein
fiinftes Bild zeigt die Figur eines Mannes, der mit augenscheinlichem Behagen den Geruch einer Baum-
frucht kostet. Bei der Gangesquelle, berichtet Honorius Augustudunensis, giebt es Andere, die nur vom
(Gteruche einer gewissen Baumfrucht leben. Solche Friichte nehmen sie mit, wenn sie sich auf einen
lingeren Weg begeben, und sie -sterben, wenn ihnen irgend ein ibler Geruch begegnet. Aehnliches
meldet Vincentius von Beauvais in seinem Speculum naturale.?) Die Quelle Beider ist Plinius,*) der
diese Geschopfe als Astomi bezeichnet. Die Beischrift unseres Bildes hat aber anders gelautet; man
erkennt noch die Buchstaben .. ANG ...IDA. Trgend eine uns unbekannte Quelle, vielleicht auch ein
gelehrter Kleriker muss es also gewesen sein, der den Kiinstler veranlasst hat, auf fabelhafte an die Ufer
des Ganges versetzte Anwohner den Namen der Gangaridae, eines wirklich dort angesiedelten Volkes,
zu tbertragen. Auf eine Stelle bei Solinus®) diirfte endlich die Aufschrift Ceffi auf dem sechsten Bilde
zuriickzuleiten sein. Man sieht hier eine nackte langbiirtige Figur, die knieend die aus dem Boden
wachsenden Kriuter kostet, oder von dem Geruche derselben sich nithrt.

Den Beschluss des Ganzen machen die Darstellungen der Winde (Taf. VI und VIT). Wie sie auf
spitromischen Denkmilern ) und zahlreichen Werken des Mittelalters abgebildet sind,) so erscheinen sie
auch hier als Profilkopfe mit weitgedffnetem Munde, aus welchem der Wind in Gestalt von weissen
ziingelnden Flammen hervorgeht. Dagegen sind, statt der im Mittelalter viel haufiger angefiihrten
Ziwolfzahl, ) nur acht Winde dargestellt, was iibrigens ‘aus der Riicksicht auf die architektonische Gliede-
rung der Rosette zu erkliren ist. Finf Bilder sind noch vorhanden und mit Namen versehen, zwei
andere Medaillons, am Fuss der Rosette, mit unbemalten weissen Profilképfen modern erginzt. Das
achte Medaillon ist mit allerlei alten Fragmenten verflickt. Uebrigens sind auch jene Originale, mit
einziger Ausnahme des Euroauster, an ihrer urspriinglichen Stelle' nicht mehr erhalten geblieben. Man
hat sie, meistentheils verkehrt, in andere Oeffnungen der Dreipisse versetzt. Doch hillt es nicht schwer, -

) Nisicastes, Nisitas quod significat terniim et quaternim oculorum viros, mon quia sic sunt, sed quia sagittis -
precipua contemplatione utantur. :

2) Plinius VI, 30. Aelianus, De natura animalium XVI, 31. Nur Solinus XXX schreibt Cynomologi (C. Julii-
Solini collectanea rerum memorabilium. Recognovit Th. Mommsen. Berolini 1864. p. 147 [8].) Augustinus XVI, 8,
Isidorus Hispal. XI, 3, der Liber monstruorum (a. a. O. p. 228) und Vincentius von Beauvais XXXI, 126, bezeichnen
die Hundskopfigen als Cynocephali. :

%) Honorius August. I, 12, Vincent. Bellov, XXXI, 128,

%) Hist. nat. II, 2 (25). '

%) ed. Mommsen 150. 1. Oder sollte auch hier ein beliebiger Name, der der fabelhaften Cephenes (Ovid,
Metam. IV, 764; V, 1 u. 97) zur Bezeichnung dieser Geschopfe gewihlt worden sein?

%) So auf dem Denkmale von Igel bei Trier (Piper a.a. O. p. 436) und einem romischen Mosaik von Aventicum.
Bursian, Aventicum Helvetiorum Heft V, p. 56 (Mittheilungen der anfiquurischen Gesellschaft in Zirich Bd. XVI,
1. Abtheilung). ; ;

7) Ausser den bei Piper p. 440—472 citirten Beispielen ist auch die entsprechende Darstellung des Eurus in einer Feder-
zeichnung des unter Abt Hartmut 872—883 geschriebenen Codex N° 621 (p. 42) der Stiftsbibliothek St. Gallen anzufiihren.

S Piper a.a, 0, podblouf :



die urspriingliche Anordnung wieder herzustellen. Den Anhalt dazu giebt sowohl die Richtung der ein-
zelnen Kopfe, als die den Jahreszeiten entsprechende Orientirung der Windrose, die durch die Stellung
des Euroauster zwischen Sommer und Frihling und die hieraus folgernde Correspondenz des Septentrio
mit dem Winter bestitigt wird.') Mit Ausnahme des weiblichen Auster sind simmtliche im Originale
noch vorhandene Winde durch minnliche Biisten - -reprasentirt. Jener erscheint, wie der Euroauster, mit
blonden, Subsolanus mit grauen, Austrozephyr mit braunen und Vulturnus mit weissen Haaren, was
wieder fiir die Correspondenz der Winde mit den Jahreszeiten-zu sprechen scheint.

Ausser den eben genannten Bildern, die von jeher in die Rosette gehdrten, sind noch eine Anzahl
anderer in derselben verflickt, ebenfalls Werke des XTIIL. Jahrhunderts, die aber zu verschiedenen von
einander unabhiingigen Cyklen gehort haben miissen. So die Scenen aus der Geschichte Johannis
des Téaufers. Man sieht den Heiligen, wie er seinen Jiingern den vor ihm stehenden Heiland zeigt.?)
Ein zweites Bild zeigt den Taufer, der auf Befehl des Herodes gefangen genommen wird, weil er den
Vierfirsten der Herodias wegen getadelt hatte (Taf. VIII).®) Dann folgen die Enthauptung Johannis*)
und Herodes Gastmahl.®) Der Vierfiirst thront neben einer Dame, die ein Hiindehen zur Seite hat.
Eine andere Figur gegeniiber bringt etwas herbei; dieses Etwas kann aber nichts anderes sein, als das an
dem rothen Nimbus erkennbare Haupt des Tiufers, das in dem zunichst befindlichen Medaillon des.
anstossenden Halbkreises verflickt ist. Allem. Anscheine nach gehorten diese Werke zu einem und dem-
selben Fenstef in welchem die kreisrunden Medaillons, paarweise, oder in einfacher Reihe tbereinander
geordnet, von einem teppichartig, oder mit Blattranken gemusterten Grunde sich abhoben.®) Es war
diess die allgemein iibliche Gliederung romanischer und frihgothischer Glasmalereien, wovon. sich in
Frankreich aus dem XII. und besonders aus dem XIII. Jahrhundert zahlreiche Beispiele erhalten haben.
Da ferner schon unter den dltesten Altiren, welche die Kathedrale besass, auch ein solcher Johannis des
Taufers erséheint, ™) so wird man in einem demselben benachbarten Fenster den urspriinglichen Standort
dieser Compositionen zu suchen haben.

1) Vgl. die Windrose bei Piper a.a. O. p. 468.

%) Mittelbild des unteren Halbzirkels rechts (vom Beschauer). Auf einer Schriftrolle liest man noch die Worte
Agnus Dei (Johannes I, 36).

) Mattheus XIV, 4. Die Inschrlft; auf dem Spruchbande des Johannes lautet: Non licet te habere uxorem.
Das Bild befindet sich in der unteren Ecke links des untergelegten Quadrates.

4) Oberstes Medaillon des untersten Dreiviertelskreises.

%) Unterster Dreiviertelskreis, #usserstes Medaillon rechts.

% Eine Probe der ersteren Art, von den aus dem XII. Jahrhundert stammenden Glasgemilden in 8. Denis, giebt
B. Bucher, Geschichte der technischen Kinste Bd. I, Stuttgart 1875, p. 69 (wiederholt bei Woltmann, Geschichte
der Malerei. Leipzig 1878. Bd. I, p. 311). Die Umrahmung der Medaillons mit Blattranken zeigt das bei Viollet-
le-Duc, Dictionnaire vol. IX, p. 403, abgebildete Fragment von den um 1230 gemalten Fenstern in der Kirche Notre-
Dame zu Dijon.

") Blavignae, Description, p. 20. ,Outre le maitre-autel on comptait plusieurs antres dans 1'église : ceux de St. Denis,
de St. Nicolas, de St. Jean-Baptiste et de Ste. Croix étaient fort anciens.® Dann folgt die Aufzihlung von 24
spiiteren, zwischen 13081515 gestifteten Altiren, leider ohne Angabe ihrer uns unbekannten Standorte.

\ 7



— 54 (26) —

Auf das ehemalige Vorhandensein eines anderen. Fensters mit der Passion des Heilandes scheint
das gegenwiirtig links unten in dem mittleren Quadrat befindliche Glasgemilde zu deuten, welches den
- Besuch der Apostel Petrus und Johannes beim Grabe des Auferstandenen zur Darstellung hat.®) In der
Mitte steht das conisch geformte Grab, einem Kalkofen &hnlich, unten mit einer rundbogigen Oeffnung
versehen und mit Horizontalstreifen von weisser, rother; gelber und griiner Farbe verziert. Rechts und
links hilt ein Engel die Wache; beide deuten nach dem Glabe hln, in dessen obere Oeffnung Petrus
und Johannes herunterschauen.

Auch dieses Bild nebst den ehemals dazu gehorigen Scenen wird kaum in der Nihe der Rosette
gestanden haben; dagegen giebt es noch zwei andere Glasgemilde und die Inschrift eines dritten, die auf
einen nahen Zusammenhang mit den von jeher in der Rosette gewesenen Darstellungen deuten.

Jene Inschrift, die, nach dem Charakter der Buchstaben zu urtheilen, wie alle tibrigen Glasgemiilde,
aus dem XIII. Jahrhundert stammt, lautet PENITENCIA®) Diess lisst auf das Vorhandensein einer
Suite von Bildern schliessen, welche die Personificationen der Tugenden darstellten, und denen
etwa, wie so hiufig in mittelalterlichen Bildercyklen, die Allegorien der Laster gegeniiberstanden. ®)

Jedenfalls hat eine derartige Parallele den Inhalt einer anderen Folge gebildet, als deren Bes'and-
theile sich die Personificationen der AERTMANCIA und der PIROMACIA zu erkennen geben. %)
Beide treten als weibliche Gestalten auf; die Erstere von Vogeln umschwirmt, deren Einer auf der ver-
hiillten Linken der Dame sitzt. Pyromantia ist ohne weitere Attribute stehend zwischen zwei Feuern
abgebildet. (Taf. VI.) : ’ :

Die Erklirung zu diesen Bildern ist schon bei Isidorus von Sevilla zu finden. TIm VIII. Buche
Originum zihlt er in dem Abschnitte de magis die ganze Reihe der von den Heiden geiibten Zaubereien,
Beschwirungen und Wahrsagerkiinste auf,”"zn denen er, nach.Varro, auch die Aéromantia und Pyro-
mantia rechnet.?) Den Gegensatz aber zu den freien Kiinsten hebt zum ersten Male ‘mit aller Be-
stimmtheit Wilhelm von Malmesbury (f 1141) hervor. Diese sind die erlaubten (licit), jene dagegen,
d. h. Wahrsagerei und Beschworungen, Deutung des Gesanges und Fluges der Vigel, die Beschworung
der Teufel und der Todten, werden als unerlaubte und schddliche bezeichnet.®) Und dhnlich urtheilt

1) Johannes XX, 3 u.
Y Diese Inschrift ist in dun untersten Medaillon des obersten Drelvmrtelskrelses in ein w1ldes Durcheinander
von Glasscherben verflickt.

- %) Vgl. dazu Schnaase, Geschichte der bildenden Kiinste Bd. IV, p. 66 u. f. Den dort p. 67, n. 1, aufgezihlten
Beispielen wiiren noch die wahrscheinlich ebenfalls aus dem XIII. Jahrhundert stammenden Glasgemiilde iiber den Galerien
der Seitenschiffe im Miinster zu Freiburg i. Br. beizufiigen. Hier sind die Tugenden Pietas, Prudencia, Obediencia und
Humilitas durch weibliche Gestalten personificirt. Jede hilt einen Speer, dessen Spitze bald auf den einen, bald auf
den anderen Gesichtstheil einer kleinen, zu Fissen der Tugenden befindlichen Halbfigur gerichtet ist. Pietas hilt den
Speer gegen den Mund eines Jinglings, Prudencia auf das Auge einer Frau, Humilitas auf den Scheitel und Obediencia
auf das Ohr einer wiedernm weiblichen Figur.

%) Beide befinden sich in den unteren Halbkreisen, die sich demr iibereck gestellten Quadrate anschliessen, Aéro-
mantia in dem Halbzirkel zur Rechten, Pyromantia in demjenigen links vom Beschauer.

5 Isidori Hispalensis, Episcopi, Originum sive etymologiarum liber VIII, ¢, 9. Opp. ed du Breul, Parisiis
1601, p. 108. ; ‘

. % Piper, Einleitung in die monumentale Theologie. Gotha 1867. p. 539. William of Malmesburys
Chronicle of the kings of England with notes and illustrations by J. A. Giles. London 1847. p. 172—181.



55:(27) —

Johannes von Salisbury im XIL Jahrhundert, der ehenfalls die magischen Kinste als maleficia von den
artificiis unterseheidet. *) : :
Darstellungen zweier dieser verponten Wissenschaften sind also mit Namen bezeichnet unter den
Glasgemilden der Kathedrale von Lausanne noch vorhanden. Gewiss, dass sie in ihrer Art nicht die
einzigen waren, und dass, wenn andere ihnen zur Seite stunden, diese Serie nicht um ihrer selbst willen,
sondern vielmehr mit Riicksicht auf einen bestimmten Gegensatz gewithlt worden ist. Wie man nun
hiufig den Personficationen der Tugenden die der Laster gegeniiberzustellen pflegte, so wird eine ihn-
liche Folge von Gegenbildern, die der freieh Kiinste, jene Personificationen der unerlaubten
Wissenschaften begleitet haben. Mit der Darstellung eines Weltbildes aber konnte diese wie jene
der beiden Suiten in engster Verbindung bestehen, und die Vermuthung ist darum eine sehr nahe liegende,
es mochten die drei unterhalb der Rosette befindlichen Spitzbogenfenster die Stelle gewesen sein, an der
man sich urspriinglich die Bilder der Tugenden, -diese mit oder ohne Gegenstiicke, und die der freien
und unerlaubten Wissenschaften zu denken hat. ' ‘

Wie alle Bauten des Mittelalters in unserem Heimathlande, so hat auch die Kathedrale von Lau-
sanne bis auf wenige Reste ihre urspriinglichen Zierden verloren, Vergeblich wird man daher die Be-
deutung zu ermitteln suchen, welche die eben beschriebenen Werke innerhalb einer Gesammtheit von
plastischen und malerischen Darstellungen besassen. In erster Linie diirfte an den Zusammenhang mit
anderen, nicht mehr vorhandenen Glasmalereien zu denken sein. Indessen sind auch Beziehungen zu den
Sculpturen der benachbarten Apostelpforte nicht ausgeschlossen. Hier ist die Herrlichkeit Christi und
der Madonna geschildert, whd die Vorstellungen sind dhnliche, wie sie das nordliche Querschiff der Kathe-
drale von Chartres schmiicken, nur mit dem Unterschiede, dass /ﬁer der Aufwand mit plastischen Zierden
ein ungleich grosserer ist. Zu den directen Anspielungen auf das Marienleben gesellen sich in Chartres
die alttestamentlichen Vorbegebenheiten; ferner Schilderungen aus dem Naturleben, Personificationen der
Kiinste und Wissenschaften, der Tugenden und Laster u. s. w. Die meisten dieser Bilder finden wir in
Lausanne in die bhenachbarten Fenster verwiesen, allein sie konnten nichts desto weniger im Anschluss
an jene plastischen Zierden erdacht und erstellt worden sein, wie denn ausser den Portalsculpturen von
Chartres auch die des Minsters von Freiburg im Breisgau die Glorie der Jungfrau in nichster Verbin-
dung mit den Schilderungen des Naturlebens und des menschlichen Treibens zeigen.®) Enilich aber ist
auch die Annahme gestattet, wonach die Rosettenbilder nebst den darunter befindlichen Darstellungen
- als ein Ganzes fiir sich zu gelten hiitten, als ein Bild der Welt, das den Kreislauf des Lebens nach
gottlicher Ordnung versinnlicht, und als selches ebenso abgeschlossen dastiinde wie die Sculpturen, die in
der Vorhalle die Herrlichkeit des Heilandes und der Madonna schildern.

In der Schweiz sind Bilderfolgen von #hnlichem Umfange in dusserst geringer Zahl erhalten ge-
blieben. Ein Hauptwerk aus dem romanischen Zeitalter sind die Deckenmalereien in der Kirche von

1) Piper a. a. 0. Joannis Saresberiensis Policraticus,' sive de nugis eurialium et vestigiis philosophorum.,
lib. I, 9 u. f. ed. J. Maire. Lugd. Batav. 1639. p. 35 u. f.
?) Schnaase, Geschichte der bildenden Kiinste Bd. IV, p. 201—298,



s tzs) —

Zillis, ) ein anderes aus der reifen Epoche des gothischen Stils die Glasgemilde von Konigsfelden im
Aargau. %) Zwischen diesen beiden Denkmiilern steht, als ein Hauptwerk frithgothischer Kunst, die Rosette

von Lausanne.

Der Kunstwerth ihrer Bilder kommt dem der Glasgemilde von Konigsfelden beinahe

gleich, durch das vielseitige Interesse, welches ihr Inhalt erweckt, sind sie denselben iiberlegen, und kaum
diirfte »ein Bild der Welt« so vollstindig, wie es die Rosette von Lausanne enthilt, unter den Werken
der mittelalterlichen Glasmalerei iiberhaupt noch zu finden sein.

1) Mittheilungen der antiquarischen Gesellschaft in Zirich ‘Bd. XVII, Heft 6. _
?) Denkmiiler des Hauses Habsburg, herausgegeben von der antiquarischen Gesellschaft in Ziirich.

- Erkliirung der Tafeln.

Tafel X u. XX. Monatsbilder S. 20 u. f.

”

N

»

IIX.
IvV.
Y.
VI

VIIL.
VIIIL.

Jahreszeiten, Sonne und Ornamente S. 19 u. f. 22. 18,

Elemente, Mond und Ornamente S. 21. 22. 18. S

Thierkreiszeichen S. 22,

Paradiesfliisse S. 22. Winde S. 24. Ornament aus dem mittleren Quadrate S. 19. Aéromantia
und Pyromantia S. 26.

Austrozephyr S. 24. Monstra S. 23.

Urspriinglich nicht in die Rosette gehorige Darstelling der Gefangennehmung Johannis des
Tiufers 8. 25. Detail desselben Bildes. Ornamentfillung der Dreipisse neben den Winden.

Zur Uebersichtstafel vgl. S. 16.




— 97 (29) —

Anhang.

(Note 4 zu Seite 20.)

Januar: dhnliche zum Theil erweiterte Darstellungen finden sich unter den Portalsculpturen der Kathedralen von
Amiens und Chartres (Westfa‘qade). Mit zerstortem Haupte, so dass man nicht unterscheiden kann, ob der Tafelnde
zwei Gesichter hatte, erscheint der Januar an der Westfacade des Strassburger Miinsters, am nordlichen Querschiff
der Kathedrale von Chartres, an den Domportalen von Sens, Senlis, Reims, zu Paris am nordlichen Seitenportal
der Westfagade von Notre-Dame, sowie in den Glasgemiilden der westlichen Rosette. — Eine andere Auffassung, wonach
der Januar als Schliesser und Eroffner des Jahres zwischen zwei Pforten steht, findet sich an dem seitlichen Fagaden-
portale der Abteikirche von S. Denis, auf dem Fussbodenmosaik im Dom von Aosta (abgebildet bei Aus’m Weerth
Taf. IX und in Didron’s Annales archéologiques Bd. XVII); endlich in dem um 1217 gestifteten Fenster im Chorumgang
der Kathedrale von Chartres. Hier tritt der Januar mit drei Gesichtern auf. Ueber die Darstellung des Januar
vergl. auch Piper, Mythologie und Symbolik, Bd. I, 2, p. 383 u. f. und Iconographie chrétienne, Histoire de Dieu par
M. Didron. Paris 1843. p. 546, n. 2. ;

Februar ist durch einen am Feuer sich wirmenden Mann repriisentirt in den Portalsculpturen der Kathedralen
von Chartres (Westfagade und nordliches Querschiff), Notre-Dame zn Paris (die Darstellung des Februar in der
Rosette ist zerstort), Senlis, Sens, Amiens, Reims und Strassburg. Am Portale von 8. Denis sind Mann und
Frau beim Feuer vereinigt; der Erstere schirt die Flamme, die Gattin liest. Aehnliche Darstellungen wie die erst-
genannten wiederholen sich am Hauptportal der Markuskirche in Venedig und auf dem Fussbodenmosaik im Dom von
Aosta. Die einzige uns bekannte Ausnahme macht das Fussbodenmosaik in 8. Savino zu Piacenza (abgeb. bei Aus'm -
- Weerth, Taf. VIII), es zeigt einen Mann, der Holz fillt. '

Miérz. Dieselbe Darstellung eines die Reben beschneidenden Mannes in Chartres (simmtliche drei Cyklen) und
Notre-Dame zu Paris (Rosette). Bdume reinigend erscheint der Mirz in Sens, Paris Notre-Dame (Portal), Strass-
burg, und auf dem Fussbodenmosaik im Dom von A osta; schaufelnd in Senlis, S. Denis, Amiens und Reims.
In den Fussbodenmosaiken von S. Michele zu Pavia (Aus‘mAWeerth Taf. IV) und S. Savino zu Piacenza erscheint
der Mirz unter der (estalt des auf den Hornern des Friihiings blasenden Zephyr (vergl. auch Anzeiger fiir schweizerische
Alterthumskunde. 1873. p. 431); am Hauptportale von 8. Marco in Venedig als Mars. :

April. Von der in unserer Rosette befindlichen Darstellung weichen die betreffenden Monatsbilder in den
siémmtlichen bisher genannten Cyklen ab. Entweder erscheint der April als ein Mann mit einem oder zwei Blumen-
striussen: Strassburg, Sens — hier eine Frau —, Chartres (nordliches Querschiff), Amiens, S. Michele zu Pavia,
Dom von Aosta, oder mit jeder Hand einen Baumzweig fassend (S. Savino in Piacenza, Notre-Dame zu Paris,
Portal (die betreffende Darstellung in der Rosette fehlt). In Reims griibt der April neben einer Rebe; in S. Marco
zuw Venedig erscheint er als Jingling, der in der einen Hand einen Zweig und tiber den Schultern ein Lamm trigt.

Der Mai, ein Reiter in Reims, Strassburg, Sens, Aosta und Piacenza. Neben dem weidenden Pferde
stehend in S. Denis, Chartres (Westfagade und (lasgemilde), Senlis. Ein Jingling mit Blumenstrauss am Portal
von Notre-Dame zu Paris (das betreffende Bild in der Rosette ist zerstirt); zwischen zwei Biumen stehend und einen
Zweig des einen haltend in Amiens; mit Blumen bekrinzt und einen Falken speisend am nordlichen Querschiff von
Chartres; thronender Jingling, von zwei Frauen gekront, in S. Marco zu Venedig; als Miher in S. Michele zu

Pavia.



— 58 (30) —

Juni. Denselben Schreibfehler hat der Glasmaler in Chartres begangen (Bulteau, Description de la cathédrale
de Chartres. Paris & Chartres 1850. p. 253). Die Darstellung des Juni unter dem Bilde eines Mihers wiederholt sich
in allen oben genamnten Cyklen, mit Ausnahme des Portals am Notre-Dame zu Paris, wo der Juni als Garbentriiger,
und von §. Marco in Venedig, wo er als Achrenschnitter erscheint. Zerstort sind die Junibilder in Reims und
in Strasshurg.

Juli. Entsprechende Darstellungen finden sich in den simmtlichen oben genannten Bilderfolgen, Nur an den
Portalen von Notre-Dame zu Paris (das Juli-Bild in der Rosette fehlt) nnd S. Marco in Venedig erscheint statt des
Schnitters ein Miher. ‘

August, als Drescher in 8. Denis,. Chartres (Westportal und Glasgemilde), Senlis, Sens, Paris (Rosette
von Notre-Dame), Amiens, Strassburg, Aosta; Schnitter in Chartres (nordliches Querschiff), Notre-Dame zu
Paris (Portal). In 8. Savino zu Piacenza erscheint der August als Kifer, in S. Marco zu Venedig als ein

schlafender Jingling.

September. Traubenlese und Keltern in Chartres (simmtliche drei Cyklen), S. Denis, Senlis, Paris,
Notre-Dame, Portal (das September-Bild in der Rosette zerstort), Aosta, S.Savino in Piacenza. Jingling mit
Traubenkorb in S. Marco zu Venedig. Sammeln von Baumfriichten in Amiens und Sens. Die Septemberbilder in

Strassburg und Reims sind nicht mehr zu erkennen.

October. Schweinéhirt in 8. Denis. Keltern: Amiens, Reims, Strassburg, Sens und Chartres
(Glasgemilde). Obstlese: Chartres (Westportal). Sdemann: Chartres (nordliches Querschiff), Paris (Notre-Dame,
Portal und Rosette), Aosta, Piacenza. Die Erde grabend: S. Marco zu Venedig.

November., Schweinehirt: Sens und Chartres (Westportal und nordliches Querschiff), Schweineschlichter :
Chartres (Glasgemilde), Senlis, S. Denis. Sdemann: Amiens. Holstriger: Reims, Aosta. Vogelsteller: S.
Marco in Venedig. Am Miinster zu Strassburg erkennt man nur noch einen neben einem Baume stehenden Mann.

December. Schweineschlichter: Sens, Chartres (n'drdliéhes Querschiff), Paris (Portal von Notre-Dame),
Amiens, Reims, Strassburg, S. Marco, Aosta, Piacenza. Tafelnder Mann: Chartres (Westportal und
Glasgemilde), S. Denis. Hirte: Rosette von Notre-Dame zu Paris. Senlis: ein gebiickter Mann geht in sein Haus.

Ueber das schwankende Verhiltniss der Thierkreiszeichen zu den Monatsbildern vergl. Bulteau a. a. 0. p. 55,
n. 1; Viollet-le-Duc, Dictionnaire, art. Zodiaque und Auber, Histoire et théorie du Symbolisme religieux, Vol. 111,
p- 455. Paris & Poitiers 1871.

Den Januar vom Steinbocke bhegleitet zeigen, ibercinstimmend mit dem Gedichte des Ausonius (Eclogarjunﬂ,
abgedr. in der Revue archéologique, nouvelle série, Juillet a Décembre 1876. Vol. XXXII, p. 411 u. f.) und Honorius
Augustudunensis Imago mundi, lib. I, c. 91 —103), die Monatscyklen von Chartres (nérdliches Querschiff und
Westportal) und 8. Savino in Piacenza. — Die jetzige Anufeinanderfolge, wonach dem Januar der Wassermann ent-
spricht, in Chartres (Glasgemilde), Notre-Dame zu Paris (Portal und Rosette), S. Denis (Westportal), Amiens,
Strassburg und S. Marco in Venedig. In Reims ist die Folge ungewiss. — Die Thierkreiszeichen fehlen in Sens,
Senlis, S. Michele zu Pavia und dem Dom von Aosta.




Tt I

: \ : ; Druek . J Bawmgariner, Zirich.
Auvfoenomnen w Ltk vop J, B Rahn. :






Taf 1.

Au[yerwnuneri w.lith. von J. K. Rahn . Drisck ©.J Bawmgartner; Ziirich.












Lar! VI

Aunfgenommen w. Lith. pon. J.R ialu




Tat VI

Drudc ». J.

a.lith, oon J. R. Rahn.




MAVRICE WIRZ .ARCHITECTE.

»
o
o

TR AL 7 (e i N Y I
52 0

(R

MELRAS.



MORIGEN

am Bieler.See.



LATTRIGEN

am Bicler See.



	Die Glasgemälde in der Rosette der Kathedrale von Lausanne : ein Bild der Welt aus dem XIII. Jahrhundert

