
Zeitschrift: Mitteilungen der Antiquarischen Gesellschaft in Zürich

Herausgeber: Antiquarische Gesellschaft in Zürich

Band: 18 (1872-1875)

Heft: 2

Artikel: Die mittelalterlichen Kirchen des Cistercienserordens in der Schweiz

Autor: Rahn, Johann Rudolf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-378810

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-378810
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die

Mittelalterlichen Kirchen
des

Cistercienserordens

in der Schweiz.

• Von

Dr. J. Rudolf Rahn,
a. o. Professor der Kunstgeschichte an der Universität Zürich.

In Commission bei S. Hökr.
Druck von David Bürkli

1872.



— 66 (4) —

Der "Wunsch, dieselben durch einen Beitrag über die schweizerischen Stifte zu bereichern und

damit die Veröffentlichung mehrerer bisher in weiteren Kreisen unbekannter Monumente zu verbinden,

war es, welcher zu den folgenden Mittheilungen ermuthigte.

Es war im Jahre 1098 als Abt Robert ans dem Geschlechte der Herzöge von Burgund das

Kloster Molesme verliess, um sich in der wilden Einöde am Citeaux (Cistercium) niederzulasssen.

Schon füher hatte er als Abt von S. Michel de Tonnerre vergeblich eine Reform des Klosterlebens

angestrebt. Er verliess die dortigen Mönche und begab sich anf Befehl des Papstes zu den

Eremiten von Colan. Weil aber das ungesunde Klima einen Aufenthalt in dieser Gegend unmöglich

machte, so siedelten die Brüder inedie Einöde von Molesme über. *) Hier an der Grenze der

Bourgogne-Inférieure und der Champagne bauten sie mit eigenen Händen kleine Zellen von Zweigen und

ein Bethaus zu Ehren der heiligen Dreifaltigkeit. Bald erhob sich die Ansiedelung zum Kloster, zur

Abtei, der reiche Vergabungen von überall her zuflössen. Aber mit dem Wohlstande nahm auch die

Verderbniss überhand. Robert sah sich den zügellosen Brüdern nicht mehr gewachsen. Er beschloss

die Gründung einer neuen Colonie, derjenigen von Citeaux.
Seit dem 21. März 1098 erhoben sich hier die ersten dürftigen Bauten, kleine hölzerne Zellen

und ein Oratorium von demselben Materiale. Das Leben in dieser Colonie, dem Neukloster (novum

monasterium), wie man sie anfänglich hiess, war ein äusserst strenges. Man schlief 4 Stunden, sang

4 Stunden, und trieb ebenso lange die Handarbeit, las dann bis zur None und sammelte bis zum

Abende die für den Lebensunterhalt nöthigen Kräuter. Aber schon im folgenden Jahre kehrte Robert

auf den Befehl Papst ürbans II. wieder nach Molesme zurück, das er nach manchen glücklich

besiegten Hindernissen bis zu seinem 1108 erfolgten Tode regierte.

Die Brüder von Citeaux hatten inzwischen Roberts Gefährten Alberich zu ihrem Abte erwählt.

Er war ebenfalls Abt von Molesme gewesen, wo ihn die zügellosen Mönche beinahe zu Tod geschlagen

und lange eingesperrt hatten. An der Spitze des neuen Klosters gelang es ihm im Jahre 1100, von

Paschalis II. eine Bulle zu erwirken, wodurch dasselbe unter päpstlichen Schutz gestellt wurde. Sodann

verfasste er unter dem Titel »Institute monachorum Cistercensi um de Molismo venientium« die erste

Redaction der von Robert festgestellten Satzungen 2).

Auf Alberich folgte im Jahre 1109 der Engländer Stephan Harding. Beinahe hätte er durch

allzu grosse Strenge die Existenz von Citeaux in Frage gestellt; denn wie grosse Bewunderung ein

') Molesme liegt im Sprengel von Langres, Dép. Còte-d'Or, nahe bei Chatillon-sur-Seme.

2) Do hm e, die Kirchen des Cistercienserordens in Deutschland während des Mittelalters. Leipzig 1869. S. 7 und

Fink in der allgemeinen Encyklopädie der Wissenschaften und Künste von Ersch und Gruber, Bd. XVII. Art.

Cistercienser, S. S02. Feil dagegen in den mittelalterlichen Kunstdenkmälern der k. k. Kaiserstaates, Bd. I 1856, S. 4,

schreibt diese Satzungen Alberichs Nachfolger dem Abte Stephan zu.



- 67 (5) -
solches Leben voller Entbehrung erregte, so Manche fühlten sich eben dadurch von dem Eintritte in den

Orden abgeschreckt. Dazu kamen noch allerlei Calamitateli, Hungersnoth und Krankheiten. Die Krisis
hatte ihre Höhe erreicht, als plötzlich und unerwartet im Jahr 1113 eine Wendung eintrat. Damals

meldete sich der junge Graf Bernhard von Chatillon mit 30 Gefährten zur Aufnahme. Beredt und

voller Glaubenseifer, zur äussersten Enthaltsamkeit entschlossen, dazu verwandt mit den vornehmsten
Familien des Landes, wusste er seinem Schritte die weittragendsten Consequenzen zu verschaffen.
Citeaux's Bedeutung war von nun an ausser Frage gestellt. Noch in demselben Jahre konnte das

erste Tochterkloster, la Ferté (Fermitas) in Burgund bevölkert werden, 1114 erfolgte die Stiftung von

Pontigny (Pontiniacum) und im nächsten Jahre diejenige von Clairvaux (Claravallis) und Morimond

(Morimundum), alle drei in der Champagne gelegen. 1119 zählte der Orden 13, und fünfzig Jahre
nach seiner Stiftung bereits 500 Abteien in allen Ländern Europas J).

Bernhard war erst 17 Jahre alt, als ihn die Mönche von Clairvaux 1115 zu ihrem Äbte erwählten.
Von da an beginnt seine welthistorische Thätigkeit, durch die er sich in der Kirche wie in der Politik,
als Mönch wie als Prediger und Schriftsteller einen gleich unsterblichen Namen verschafft hat. Bernhard

von Clairvaux ist als der zweite Stifter des Cistercienserordens zu betrachten, dessen Mönche schon

bei seinen Lebzeiten als Bernhardiner bezeichnet wurden.
• Inzwischen hatte auch das innere Leben dieser neuen Gesellschaft eine festere Gestaltung

angenommen. Bei der raschen Verbreitung des Ordens war es unumgänglich, die einzelnen Colonien

durch ein gemeinsames Band der Disciplin und der Observanzen zu vereinigen, dem Orden eine

bestimmtere und vielseitigere Verfassung zu geben, als sie die ohnehin nur für Citeaux gültigen
Institutiones vorgesehen hatten. Diese neue Gesetzgebung, wie sie die sogenannte Charte der christlichen

Liebe, die Charta charitatis darstellt, ist das letzte Werk, das Stephan Hardings im Jahre 1119

gemeinsam mit den Aebten der vier ältesten Tochterklöster vollbrachte.
Die Grundlage der neuen Verfassung bildete die Regel des hl. Benedict und zwar ohne jegliche

Befreiung, denn wie ja überhaupt eine Reaction gegen den Sittenverfall der Benedictiner und der
Cluniacenser den ersten Anstoss zur Begründung dieses neuen Ordens gegeben hatte, so konnte
ein Fortschritt zum Guten nur durch das äusserste Mass der Strenge und einen vollständigen Bruch
mit den ausgearteten Gewohnheiten erfolgen. So berichtet Abt Fastred von Annievaux, dass die

ersten Klöster absichtlich in sumpfigen Thälern erbaut worden seien, damit die Mönche, öfters erkrankend,
den Tod stets vor Augen hätten und sich niemals eines sorgenlosen Lebens erfreuen könnten. Die

Richtigkeit dieser Behauptung dürfte heutzutage kaum mehr zu beweisen sein, Dank der Umsicht,
mit welcher die Cistercienser ihre Ländereien cultivirten. Immerhin zeigt das Leben in diesen Klöstern,
dass das Gebot der Einfachheit und ascetischer Strenge in seinem ganzen Umfange gehandhabt wurde.
Es galt hier der schon völlig moderne Grundsatz, dass Enthaltsamkeit und Arbeit die sichersten

Schutzmittel gegen die Anfeindungen weltlicher Tendenzen seien. Es wird versichert, dass in den

') 1251 zählte man über 1800 Abteien, wovon die meisten schon vor 1200 gestiftet waren. Helyot, ausführliche

Beschreibung aller geistlichen und weltlichen Klöster- und Bitterorden etc., Bd. V. S. 409. Bernhard selbst hatte es soweit

gebracht, dass er jederzeit 100 Novizen in seinem Kloster halten und 160 andere Stifte von dort aus gründen und rcformiren
konnte. Als er im Jahr 1153 starb, da lebten in Clairvaux allein 700 Mönche. Vor der Reformation zählte die Filiation

von Clairvaux 357 Mannsklöster. Fink bei Ersch und Gruber, S. 346, ebendas. das Verzeichniss der von Clairvaux

gestifteten Klöster.



— 68 (6) —

ältesten Klöstern nur zwei Mal des Tages gespeist wurde, wobei das Fleisch von Vierfüsslern verboten 4)

und die übrigen Speisen absichtlich so schlecht und dürftig zugerichtet wurden, dass sie öfters kaum

genossen werden konnten. Der hl. Bernhard, versichert ein Anderer, soll es in der Enthaltsamkeit
so weit gebracht haben, dass er allen Geschmack für den Unterschied von Speisen verloren habe 2).

Auf Polstern zu schlafen war den Mönchen selbst auf Reisen nur im äussersten Nothfalle gestattet,
die Unterlage musste von Stroh sein, die Schlafsääle durften niemals geheizt werden, noch im
Jahre 1482 sollten nach einem Capitelsbeschluss die Oefen in sämmtlichen Dormitorien abgebrochen
werden 3). Dabei wurde die Arbeit mit rigoristischer Strenge betrieben, und zwar legte man im
Gegensatze zu dem wissenschaftlichen Leben der Benedictiner das Hauptgewicht auf eine praktische
Thätigkeit. Man verlegte sich auf den Betrieb des klösterlichen Besitzes, insbesondere auf den Ackerbau.
Während die Klöster der älteren Benedictiner und Cluniacenser mit ihren mannigfachen Bedürfnissen
sehr bald die Ansiedelung einer zahlreichen Umwohnerschaft veranlassten, und so häufig zu
Mittelpunkten nachmaliger Städte geworden sind,- war es für die Cistercienser Gebot, dass sie ihre
Niederlassungen ferne von grösseren Wohnsitzen, von Städten, von Schlössern oder Dörfern begründeten.
Fast ohne Ausnahme treffen wir sie in einsamen Thalmulden, umringt von waldigen Bergrücken, am
Ufer von Bächen, die friedlich den Thalgrund durchrauschen und mit ihren klaren Wogen den nahen

Fischteich, das einzige Guthaben der mönchischen Tafel speisen 4). So auffallend ist die Uebereinstimmung

der Lage, dass ich mich öfters bei Annäherung des Zieles in längst bekannten Umgebungen
wähnte. War es der Zufall oder war es ein förmliches Studium, welches die Wahl so charakteristischer
Situationen zur Folge hatte, genug, sie schienen ganz dazu geeignet, zur Abkehr vom Irdischen zu

lenken und das Gemüth zu Gebet und ungestörter Tagesarbeit zu stimmen. Hier zunächst entfaltete
sich das rege ökonomische Treiben, durch Avelches die Cistercienser auch in unseren Gegenden bekannt

geworden sind, verbreitete sich dasselbe weiter und führte zur Gründung der Meiereien und Pachthöfe,

der sogenannten Grangia?, die sich in immer weiterer Ausdehnung über die klösterlichen

Besitzungen erhoben 5). Man erstaunt über die Praxis und den Geschäftssinn des Ordens, wenn man
die Nachrichten alle durchgeht, die dem einen Kloster die Anpflanzung von Reben, dem andern die

') Abbas Boni Montis (Bonmont in der Waadt) qui carnes episcopo proprio infra abbatiam ministravit, tribus diebus

sit in levi culpa, uno eorum in pane et aqua. Statuta an. 1205, ap. Martene et Durand, Thesaurus novus aneedo-

torum. Tom IV, S. 1302.

2) Fink bei Ersch und Gruber, S. 303 u. f.

3) Statuta cap. general. Anno 1482, Art. 3., a. a. O. p. 1639. »Jubentur destrui camini in dormitorio erecti.

Cf. stat. ad Ann. 1192. Art. 14 a. a. O. p. 1274.

4) — — Vallis sylvestribus undique cinctas arboribus divus Bernhardus amoenaque prata: colles et montes

Benedictus amavit et arces Coelo surgentes, ex quarum vertice late prospectus petitur, secessum plebis uterque. Brusselii
tract, de monast. Germ, (bei Otte, Handb. der kirchlichen Kunstarchäologie. 4. Aufl., S. 15.) Diese Vorliebe der
Cistercienser für Wald und Thäler spricht sich auch in zahlreichen Klosternamen aus: Waldsassen, Wolkenrode, Silvacane. Walders-

bach, Abbatia de Silva Kegali, Vallis Dei, Vallis S. Egidii, Honesta Vallis, Clara Vallis, Bella Vallis, Uterina Vallis,
Speciosa Vallis etc.

5) Diesen landwirthschaftlichen Bestrebungen kam noch speciell das Institut der sogenannten Con vers en zu Gute,

cf. Manrique, Annales S. Ordinis Cistercieiisis. I, p. 24; es waren diess eine Art Halbmönche mit besonderer Tracht,
zu Gehorsam und Ehelosigkeit verpflichtet und ihnen lagen hauptsächlich die mehr körperlichen Arbeiten des Ackerbaues,
der Viehzucht u. s. w. zu. Ein ähnliches Institut findet sich auch bei den Carthäusern und hätte nach Otte, Geschichte

der deutschen Baukunst, S. 289. schon bei den Cluniacensern bestanden.



- 69 -
Austrocknung eines Sumpfes, dem dritten die Urbarmachung und den Wohlstand einer ganzen Gegend

zuschreiben *).

So haben die Cistercienser von Hautcrêt, um speciell der Thätigkeit unserer schweizerischen

Klöster zu gedenken, das ehedem wüste Gelände am Dézaley (desertum de Desalei) a), das ihnen Bischof
Gui von Lausanne im Jahre 1141 übergeben hatte3), in eine herrliche Weinpflanzung umgewandelt,
ebenso wird ihnen die Canalisirung des Lac de Bret zugeschrieben4). Die Mönche von Bonmont
sind die Ersten, die im Jahre 1273 den seit römischer Zeit vernachlässigten Weinbau an der Côte

zwischen Morges und Rolle wieder einführten 5). Aehnliche Bestrebungen sind auch für Monthéron6)
und Hauterive') nachzuweisen. Schenkungen von Wäldern, Sumpfwiesen und Weiden, mit der

Bedingung dieselben in Weinberge und Ackerland umzuwandeln figuriren in den Urkunden unserer
meisten Cistercienserklöster 8). Auch nach andern Richtungen hin ist die Betriebsamkeit dieser
Convente eine ausserordentliche. So besass Bonmont im Jahre 1181 eine eigene in Genf an der Rhone

gelegene Mühle9), in Hauterive scheint man bereits zwischen den Jahren 1163—1181 Glasfenster

gefertigt10) und seit 1198 sogar eine Tuchfabrik betrieben zu haben11).
Und wie dieses Leben in den einzelnen Colonien, so zeugt auch die Gliederung des Ordens und

die Regulirung seiner Verhältnisse nach Aussen von einer äusserst originellen und praktischen Sinnesweise.

Die richtige Mittelstrasse zwischen der Decentralisation des Benedictinerordens und der straffen
Monarchie von Cluny innehaltend, zeigt die Verfassung, der Cistercienser eine eigenthümliche Mischung
monarchischer und demokratischer Elemente. Das Haupt des Ordens ist der Abt von Citeaux, dessen

Allgewalt jedoch durch die Vorsteher der vier ältesten Tochterklöster, nämlich von Pontigny, La-Ferté,
Clairvaux und Morimond beschränkt wird. Auf diese und auf Citeaux weisen alle Ordensklöster

directe oder indirecte als sogenannte Filiationen zurück. So entsandte, um speciell einige Beispiele

aus unsern Gegenden anzuführen, das Haupt des Ordens den Convent von Morimond, Morimond
besetzte aus seinen Mönchen das Kloster Bellevaux bei Besançon, diese dritte Generation entsandte

eine vierte nach dem Kloster Lützel im alten Bisthum Basel, und nach Monthéron (Thela) in der

') So ist u. A. die Antwort bekannt, welche der hl. Amadeus, Abt von Hautecombe, seinem Vater gab, als dieser

ihm den Bath ertheilte, eine Gegend zu verlassen, in welcher die Mönche in täglichem Kampfe mit der Natur und Menschen

zu ringen hätten. Amadeus erwiderte ihm : Die Menschen können uns der zeitlichen aber nicht der ewigen Güter berauben,

die wir nur durch die Arbeit erringen, und weil diess ewige Güter sind, nach denen wir trachten, so finden wir keinen Ort
und keine Bevölkerung, die uns günstiger wären. Mém. de Fribourg, I, pag. 130.

2) Cartular v. Hautcrest, abgedr. in den Mém. et Doc. de la Soc. d'hist. et d'archéol. de la Suisse Bomande. XII, p. 18.

3) A. a. 0., S. 4.

4) v. Mülinen, Helv. Sacr., I, 187.

5) Conservateur Suisse, VIII, 72. Mommsen, die Schweiz in römischer Zeit. Mittheilungen der Antiq. Gesellschaft

in Ziirich, IX, 2, S. 23, n. 27.

6) Mém. et Doc. Bom., XII. Cartular von Monthéron, p. 31. Anno 1177.

7) Hidber, Schweiz. ürk.-Kegister, N. 1939—41 u. 2148.

¦) Kegeste genevois, N. 399. Anno 1177. Mém. et Doc. Bom. Cart. v. Hautcrêt, XII, p. 6, 20, 48. — A. a. 0.
Cart, von Monthéron, p. 12, 16. Ueber eine ähnliche Schenkung an Frienisberg i. J. 1131. cf. Hidber, gesammelte

kleinere histor. Aufsätze S. 17.

9) Eegeste genevois, X. 422 u. 619, 684. 1204. Hauterive besass Mulden im Dézaley bei Ecuvillens. Hidber, N. 2383.

10) Hidber, X. 2150. Aehnlich hatte das Kloster Doberan im Mecklemburgischen i. J. 1273 eine Glashütte. Dohme. S. 10.

") Kuenlin, Dictionnaire géogr., Statist, et hist, du Canton de Fribjurg, II, p. 70.



- 70 (8) -
Waadt, Lützel hinwiederum bevölkerte Frienisberg im Canton Bern, St. Urban im Luzernischen und
Salem oder Salmansweiler bei Ueberlingen, aus welchem letzteren Convente endlich, als ein Glied
der sechsten Generation, das Kloster Wettingen im Aargau bezogen wurde. Aehnlich weist Kappel
auf Altenryf und dieses mit Hautcrêt in der Waadt auf Cherlieu in Burgund, das gemeinsam mit
dem waadtländischen Bonmont von Clairvaux abstammte (vgl. die Stammtafel im Anhange). Alle
diese Stifte standen mit ihren Mutterklöstern und mit dem Haupte des Ordens in regelmässiger
Verbindung. Der jedesmalige Vaterabt ist der Visitator für die aus seinem Convente hervorgegangenen
Tochterstifte, umgekehrt aber — und das bezeichnet das demokratische Element der Verfassung —
visitiren die Aebte der vier ältesten Tochterklöster in Citeaux, wo sich alljährlich auch die Vorsteher
der übrigen Convente zu einem gemeinsamen Generalcapitel behufs allfälliger Klagen oder Verfassungsänderungen

zu versammeln hatten
Was endlich die Stellung des Ordens nach Aussen betrifft, so war Alles vorgesehen, um sowohl

die Unabhängigkeit von der höhern Geistlichkeit, als auch die grösstmöglichste Zurückhaltung vor
Einmischungen in die Obliegenheiten des weltlichen Clerus zu sichern. Nur im Nothfalle durfte vom Abte
eine Taufe vorgenommen werden2), den Mönchen war jede in den Bereich der Seelsorge fallende Function

untersagt3). Umgekehrt sollten aber auch die Ordenskirchen ausschliesslich für den Mönchsgottes-
clienst reservirt bleiben, insbesondere war den Frauen der Eintritt streng verboten4), für sie gab es

ausserhalb der Klostermauer eine besondere Kapelle5). Begräbnissstätten in den Kirchen waren anfänglich

nur Königen, Königinnen und Bischöfen gestattet, die Stifter des Klosters mussten ausserhalb derselben

im Capitelhause beerdigt werden.6). Verpöhnt waren endlich alle Opferstöcke und Sammelbüchsen,

und zwar nicht bloss innerhalb der Kirchen, sondern es wurde in Folge eines Capitelbeschlusses vom
Jahre 1204 sogar geboten, dieselben, wo sie am Eingänge einer Abtei angebracht wären, zu entfernen,

weil sie eine Art unschicklicher Bettelei wären "').

Diese strengen und nüchternen Anschauungen und die vorwiegend praktische Richtung des

Ordens erklären es, dass Wissenschaften und Künste bei den Cisterciensern nur eine untergeordnete
Pflege finden konnten. Fehlt es auch nicht an einzelnen Gelehrten und mitunter bedeutenden Schriftstellern

so zählten sie immerhin zu den' seltenen Erscheinungen. Der Kunst wird in der Ordensregel

mit dem besondern Zusätze gedacht, dass sie mit aller Bescheidenheit und Demuth geübt
werden solle. .Rühmte sich Jemand seiner Fähigkeiten und glaubte er daraus ein besonderes Vorrecht

') So wurde 1265 ein Abt von Hautcrêt zur Untersuchung über die von dem Abte von Clairvaux begangenen Fehler

berufen. Stat. gen. Anno 1265, 3, ap. Martene und Durand IV, p. 1424.

a) Statuta cap. gen. A. 1185, Art. 8, a. a. 0. p. 1258.

3) A. 1234. Art. 1 p. 1358.

•') Cf. die Beispiele bei Feil, S. 7.

5) Diese Kapelle ist noch erhalten in Hauterive und Beste einer solchen in Wettingen. Hier war sie den hl. Oswald

und Christophorus geweiht. Lübke in den Mitthlgn. der Ant. Ges. Bd. XIV. Heft 5. p. 4. Endlich wird auch in Kappel

(siehe unten) einer Mai-euskirche ausserhalb der Bingmauer erwähnt.

6) Feil, a. a. 0., S. 9.

7) Cap. gen. A. 1204. Art. 8. A. a. 0., p. 1300 u. 1207. Art. 7, p. 1305. De monachis de Thela (Monthéron in

der Waadt), qui dicuntur ostiatim et per ecclesias mendicare, committitur abbati Bella-Vallis, qui taliter id corrigat, et sie

eis provideat, quod hoc de cetero non cogantur, vel si non potuerint, monachi revocentur. Eiu ähnlicher Beschluss über

dieselben Mönche wurde •dann noch einmal im J. 1211, Art. 7, p. 1310 gefasst.



- 71 (9) -
zu beanspruchen, ja wähnte er nur dem Kloster einen Nutzen zu bringen, so sollte ihm der Abt die

Ausübung seiner Kunst so lange verbieten, bis er sich gedemüthigt hätte4). Insbesondere sollte
der Künstler über der Ausübung seines Berufes niemals den Gottesdienst versäumen, er hatte desshalb

seine Werkstätte innerhalb der Clausur oder wenigstens in unmittelbarer Nähe derselben aufzuschlagen 2).

Noch wichtiger sind diejenigen Vorschriften, welche speciell die stofflichen Grenzen bestimmen,
innerhalb deren die künstlerische Thätigkeit gestattet war. So gibt es einen in dieser Hinsicht höchst
bemerkenswerthen Brief des hl. Bernhard3). Er tadelt die ungebührliche Grösse der Ordenskirchen,
den kostspieligen Quaderbau (sumptuosas depolitiones) etc., die wunderlichen Gemälde, die den

Andächtigen bloss zerstreuen und ihn (den hl. Bernhard) an den Cultus der Juden erinnern. All
dieser Prunk möge sich für die (Episcopal- und Pfarr-) Kirchen eignen, völlig unpassend dagegen
erscheint er ihm für die Gotteshäuser der Mönche, die ja stets dem äusseren Schein der Welt
entsagen sollten. Ebenso unschicklich findet er den Luxus mit kirchlichen Geräthen, die baumgrossen

Candelaber, die von Erz und kunstreicher Arbeit strotzen. Man pflege, fährt er fort, die Fussboden

mit bildgeschmückten Platten zu belegen, trete folglich die Heiligen mit Füssen und speie den Engeln
ins Angesicht. Habe man das Gefühl verloren, dass man dadurch das Göttliche schände, so sollten
doch wenigstens die für sinnliche Schönheit Begeisterten die leuchtenden Farben und lieblichen Gestalten

verschonen, die dadurch beschmutzt und vernichtet würden 4). Am schärfsten tadelt er die wunderlichen

Räthselbilder, die Sirenen, Centauren und andern Halbwesen, die Jagd- und Kampfscenen mit
mit denen romanische Bildner die Kirchen schmückten. Sie erscheinen ihm ebenso albern und

geschmacklos wie verschwenderisch 5). Aehnliche Betrachtungen enthält das bekannte Zwiegespräch
zwischen einem Cluniacenser und einem Bernhardiner, das zwischen 1153 und 1174 von einem eifrigen
Anhänger des Cistercieuserordens verfasst wurde 6). Er wirft darin dem älteren Orden die Schaulust

und die verschwenderische Prunkliebe vor, und preist dagegen die Niedrigkeit und Aermlichkeit der

eigenen Klöster, doch berührt dieses Gespräch vorwiegend nur die liturgische und decorative

Ausstattung. Zahlreiche Andeutungen über die Kunst und ihre Begrenzung innerhalb des Ordens enthalten
endlich die Beschlüsse der in Citeaux versammelten Generalcapitel. So waren gemalte Buchstaben,
zierliche Initialen u. s. w. verboten, die schriftliche Anfertigung musste durchaus einfarbig sein. Selbst

zum kirchlichen Gebrauche bestimmte Bücher durften keine mit Gold oder Silber verzierten Schliessen

haben7). Noch im Jahre 1182 wurde befohlen, dass die sämmtlichen Glasgemalde, die man inzwischen

in den Kirchen angebracht hatte, innerhalb zweier Jahre aus denselben zu entfernen seien 8), doch

scheint man später wenigstens den einfachen Schmuck grau in Grau gemalter Fenster, der sogenannten
Grisails geduldet zu haben 9). Sonstige Bilder und Sculpturen sowohl in den Kirchen als in den

') Dohme, S. 11 u. f.

2) Statuta gen. A. 1157. Art. 29. ap. Martene u. Durand. IV. p. 1248.

3) Op. S. Bernhardi I. p. 544 u. f. abgedruckt bei Dohme a. a. O., S. 27.

4) Noch im Jahre 1235 wird einem Abte geboten das pavimentimi curiosum aus seiner Kirche zu entfernen. Martene

u. Durand, ad ann. 1235, art. 12, p. 1362.

5) Cf. die interessante Stelle bei Otte, Kunstarchäologie. S. 876, n. 5.

6) Abgedr. bei Martene u. Durand. Tom. V, p. 1569 u. ff.

7) Instituta gen. cap. ap. Cistercium Ann. 1134 bei Manrique, I, p. 281, c. 82, p. 274, c. 13.

8) Martene u. Durand, IV, p. 1254.

9) »Vitrea alba fiant, et sine crucibus, et picturis« hiess es, a. 1134. Manrique, I, p. 281, cap. 82. Zu dem

10



— 72 (10) —

übrigen Klostergebäuden wurden nicht bloss in früheren Zeiten, sondern noch kurz vor der Mitte
des XIII. Jahrhunderts wiederholt verboten. Nur Crucifixe und ein grosses Bild des Salvators sollten

anfänglich zugelassen werden *); Ebenso sollten die Grabsteine ohne Sculpturen bleiben, vorgeblich
aus praktischen Gründen, damit die Darübergehenden sich nicht an den Reliefs stiessen 2).

Auch hinsichtlich der Architektur fehlte es nicht an mannigfaltigen und theilweise äusserst

rigoristischen Bestimmungen. Wie die Kirchen — alle Ordenskirchen sind der Maria geweiht —
zunächst ausschliesslich dem Mönchsgottesdienste vorbehalten werden sollten, so pflegte man sie im

Gegensatz zu dem sonst üblichen Ausdruck Ecclesiae oder Basilica einfach als Bethäuser (Oratoria) zu
bezeichnen. In der Architektur wird aufs Strengste jeder Luxus sowohl im Aufbau als in der decorativen

und liturgischen Ausstattung verpöhnt. So wurde 1157, wie es scheint als eine besondere Concession,

die Erlaubniss ertheilt, die Kirchthüren mit weisser Farbe zu bemalen 3). Der Gebrauch von
selbstständigen Glockentürmen wird ohne Ausnahme verboten, an ihre Stelle trat, wie bei den Kirchen
der spätem Bettelmönche, ein kleines Thürmchen, das sich über der Vierung zwischen Langhaus und

Querschiff erhob, ein sogenannter Dachreiter. Anfänglich durfte auch dieser nur aus Holz gebaut werden,
ebenso wurden später steinerne Constructionen bloss ausnahmsweise und der Sicherheit wegen gestattet4)

Es ist nicht bekannt, ob noch weitere Bestimmungen hinsichtlich des Kirchenbaues getroffen
wurden, oder ob die Verwandtschaft, die sich zwischen den meisten Ordensanlagen zu erkennen gibt,
bloss das Resultat der Gewohnheit und stillschweigender Uebereinkunft war. Jedenfalls darf mau
annehmen, dass sich schon frühe innerhalb des Ordens selbst die nöthigen Kräfte herausgebildet

hatten, um den baulichen Bedürfnissen desselben zu genügen, denn wie diese Gesellschaft in strenger
Sonderung jede äussere Einwirkung zurückwies, so sollte allen, auch den praktischen Anforderungen,

so viel wie möglich durch die Angehörigen genügt werden 5,. Auch ist es erklärlich, dass sich bei

Luxus, welchen der Cistercienser dem Cluniaccnser (Dialogus a. a. 0. p. 1584) vorwirft, gehören auch pulchra? et preti osœ

fenestras, vitreaä saphiratœ. Ueber die von den Cisterciensern später angewendeten Grisails, cf. Dohme, S. 29 u. f.

Mittheilungen der k. k. Central-Commission 1869, S. lxxx. Abbildungen der herrlichen Grisails in Kloster Neuburg und

Heiligenkreuz bei Wien in den Jahrbüchern der k. k. Central-Commission, Bd. II u. III. Proben aus Pontigiiy, Bonlieu und Oba-

zine bei Didron, Annales archéologiques, vol. X, p. 81 u. f. und bei Viollet-le-Duc, Dictionnaire raisonné, IX, 459 u f'
') Instituta ann. 1134. cap. 19 ap. Manrique, I, p. 275. Statuta cap. general, ap. Martene et Durand, ann. 1204,

11, p. 1301, ann. 1213, I, p. 1312, ann. 1231, Art. 4, p. 1353. »Am schärfsten ist wohl der Beschluss von 1240, Art. 12,

p. 1373: »Quoniam de curiositate tabularum, quEe altaribus ordinis superponuntur, clamosa insinuatio venit ad capitulum

generale, precipitili', ut omnes tabula depictœ diversis coloribus amoveantur, aut colore albo colorentur.« Ferner

ann. 1242, Art. 23, pag. 1379.

2) Die hiedurch bedingte Sitte, die Bildwerke auf Grabsteinen bloss durch eingegrabene Zeichnung auszuführen, hat
sich in der Folge bis über das XV. Jahrh. hinab erhalten, so in Eberbach im Bheingau und in Wettingen.

3) Stat. ann. 1157, Art. 12, p. 1247. Portas vel ostia ecclesiae suse albo colore qui voluerit poterit colorare.

4) Stat. ann. 1157, 16, p. 1247, ann. 1274, 25, p. 1445. Trotzdem sind Ausnahmen nicht selten. So scheint der

massive steinerne Vierungsthurm von Bonmont (vergi. Fig. 3) schon dem ursprünglichen Entwürfe anzugehören. Wettingen
hatte sogar drei Thürme, von denen sich zwei über den Seitenflügeln des Querschiffes erhoben. (Vgl. die Ansicht in
Merians Topographie).

5) Vrgl. die lebendige Schilderung des Baues von Clairvaux durch dortige Mönche im Jahre 1135, bei Manrique
I, p. 291. So wird auch berichtet wie der hl. Bernhard den Bruder Achard, Novizenmeister in Clairvaux, in viele deutsche

und französische Klöster geschickt habe, um ihre erste Einrichtung und ihre Bauten zu leiten. Schnaase, Geschichte der

bild. Künste. 1. Aufl., V, p. 421. Ueber andere Künstlermönche Dohme, S. 34.



— 73 (11) —

so regelmässigen und zwar persönlichen Beziehungen, wie sie zwischen den einzelnen Gruppen und

Generationen bestanden, sehr bald gewisse Typen und Gewohnheiten herausbildeten. Ein solches

Merkmal besteht hauptsächlich in der Choranlage. In Frankreich hatte dieselbe bereits in der
romanischen Epoche eine höchst glänzende Ausbildung gewonnen. Die Apsis ist zum Chorhaupte

geworden und dieses selbst mit hohen Arcaden gegen den Umgang geöffnet, dem sich ein Kranz von
halbrund vortretenden Radiantenkapellen anschliesst. Ganz abgesehen nun von der traditionellen
Gültigkeit, welche dieses System für mehrere der französischen Bauschulen erhielt, bot dasselbe in
constructive!- Hinsicht mancherlei Anregungen dar, die gerade jetzt um so folgewichtiger wurden, als sich

allerorts ein so rühriges Leben der Architektur bemächtigt hatte. Ebenso konnte es nicht ausbleiben,
dass auch die Cistercienser gelegentlich solche Anlagen reproducirten, wie diess in der 1174 geweihten
Abteikirche von Clairvaux1) und der 1150 vollendeten von Pontigny2) der Fall war. Allein auch

hier tritt sofort die Strenge und Nüchternheit der Ordensanschauungen in Kraft, denn gerade was

jene französischen Choranlagen charakterisirt, der reiche und malerische Anblick des Aeüsseren mit
den halbrund vortretenden Radiantenkapellen ist hier preisgegeben. An die Stelle der Letzteren sind

einfache viereckige Gemächer getreten, die nach Aussen von einem gemeinsamen Halbkreise
umschlossen und inwendig durch radial gestellte Scheidewände von einander getrennt sind. Uebrigens
wurden dergleichen Anlagen nur selten mehr wiederholt. In Frankreich sowohl als in den deutschen

und schweizerischen Cistercienserkirchen begnügte man sich mit einem rechtwinkligen Chorabschlusse3)
und zwar in Verbindung mit einer Anlage die mit wenigen Ausnahmen bei den meisten älteren

Ordenskirchen wiederkehrt. Der Ostseite eines jeden Querschiffflügels schliessen sich mehrere, gewöhnlich

zwei, niedrige Kapellen an, die etwa neben der halben Tiefe des Chores mit einer gemeinsamen
Horizontalwand abschliessen und ebenso paarweise mit einem gegen das Querschiff ansteigenden Pultdache

bedeckt sind. (Fig. 1 u. 2 folg. Seite.) Der Zweck dieser Kapellen ist mit Sicherheit nicht zu bestimmen,

am wahrscheinlichsten ist es, dass sie zur Privatandacht der Mönche gedient haben, die hier nach

Beendigung des Chordienstes ihre Gebete zu verrichten pflegten4). Eine zweite Eigenthümlichkeit
der meisten Cistercienserkirchen besteht in der ungewöhnlich grossen Längenausdehnung des Schiffes.

Der hohe Chor, bestehend aus dem Altarhause, wozu in der Regel noch die Vierung des Querschiffes

gerechnet wurde, war ausschliesslich für die Mönche bestimmt. Von da aus erstreckte sich dann,

und zwar oftmals bis zur Mitte des Hauptschiffes, der sogenannte Unterchor für die Novizen und

Laienbrüder. Alle diese Räume waren durch Schranken von den Abseiten und dem Reste des

Mittelschiffes getrennt. Da nun auf die Dauer auch den Laien, wenigstens Männern, der Eintritt nicht
mehr versagt werden konnte, so kam es, dass selbst kleinere Kirchen wie diejenige vou Hauterive noch

immer aus fünf Jochen bestehen, während die grössere Anlage von Wettingen deren acht, ja Clairvaux

sogar 10 Joche zählte.

') Manrique, III, p. 4. Grundrisse bei Viollet-le-Duc, vol. I, Clairvaux p. 267, Pontigny p. 272.

2) Dohme, S. 30.

*) Ausnahmen bildeten u. a. die Klosterkirche von Morimond, wo dem Mittelschiffe eine halbrunde Apsis entsprach.

(Sehnaase, Gesch. d. bild. Kste. 1. Aufl., V, p. 419) die Kirche von Obazine (Viollet-le-Duc, IX, 225 u. f.) und

diejenige von Bonmont in der Scheiz, beide mit polygoner Apsis.
4) Cf. Schnaase a. a. 0., p. 417 u. Note.

10*



74 (12) —

2C0

v. -

Fig. 2. Hauterive.

n

7 7

Ï3^ f li :

3-*Ä
F...J.4 -

r '^^r-P- r-.ji^ rr. *£rz^-ddr~,yìi7: ïdd-dd-- '-—— ^
¦--.«.-.N^@£3^
Fig. 1. Kappel.

Und wie die Anlage im Allgemeinen, so

verräth auch die Gliederung im Aufbau und
das decorative Detail dieser Bauten das Streben

nach grösster Einfachheit. Alle Cistercienserkirchen

sind Pfeilerbasiliken mit rechtwinkeligen

Stützen, die nur mit den notdürftigsten
Gliederungen zur Aufnahme der Gewölbe
versehen wurden. Die Form des Rundpfeilers,
die sonst in Frankreich gerade so beliebt war,
ist selbst dort in den älteren Ordens^irc^en

nicht angewendet worden. Nirgends ferner
finden sich Emporen. Diese Einrichtung, die

in den übrigen Mönchskirchen wohl zunächst

für die Frauen bestimmt war, blieb mit diesen

aus den Gotteshäusern der Cistercienser
verbannt. Noch mehr überrascht das W'egfallen
der sogenannten Trifolien, der schmalen Bogen-



— 75 (13) —

gänge, die in halber Höhe des Mittelschiffes so sehr zur Belebung der Wandflächen beitragen. Obschon

Burgund gerade, die Heimath der Cistercienser, diese Bauform erzeugte, so wies man auch diese, als der
Einfachheit des Ordens widersprechend, zurück. Auch Krypten sind bis jetzt in keiner Cistercienserkirche

nachgewiesen worden. Was das Detail betrifft, so beschränkt sich dasselbe auf die allernothwendigsten
Gliederungen. Bildwerke an Kapitalen, Friesen tt. dgl., wie wir sie z. B. in Kappel finden, kamen

erst im XIII. Jahrhunderte auf, als die strengen Anschauungen sich überhaupt zu mildern begannen.
Schon früh dagegen scheint man die polychrome Bemalung geduldet zu haben, Spuren einer solchen

sind sowohl in Bonmont als in Kappel nachzuweisen. Basen, Gurten, Pfeilergesimse u. dgl. zeigen
die einfachsten Gliederungen, bald sind sie in Form einer Schmiege, bald karniesartig oder nach

attischer Weise profilirt. Endlich fehlt auch mit wenigen Ausnahmen eine höhere Entwicklung des

Portalbaues. Man bedurfte desselben nicht, weil die Conventualen von den Klostergebäuden in die

Kirche gelangten und das Volk erst in zweiter Linie in Betracht kam.

Wie gross nun scheinbar der Widerspruch zwischen so strengen und nüchternen Grundsätzen

mit den künstlerischen Anschauungen des XII. Jahrhunderts sich darstellt, so sollte eben hiedurch eine

Anregung ganz besonderer Art geboten werden. Eingeengt durch die Gesetze der Einfachheit und

Demuth, konnte das Bestreben dieser mönchischen Architekten nur darauf gerichtet sein, innerhalb
der erlaubten Schranken Schönes zu gestalten, und so ist es denn eine unleugbare Thatsache, dass

die Bauten der Cistercienser gerade durch klare und würdige Verhältnisse, durch imponirende
Entfaltung der inneren Anlage, durch neue originelle Combinationen des Grundrisses und eine strenge
Erhabenheit in der Stylisirung des spärlich angewendeten Details sich auszeichnen. Etwas Anderes

kam noch dazu, um den Antheil der Cistercienser an der baulichen Entwicklung zu steigern.
Bekanntlich ist die Heimat dieses Ordens Frankreich, und zwar entstanden die ältesten Stifte in

Burgund und in der Champagne, also speciell in denjenigen Gegenden, die als die Wiege der

Gothik zu betrachten sind. Mit den Anfängen dieses Styles fällt nun eben die Verbreitung des

Ordens zusammen. Was lag also näher, als dass sich diese mönchischen Bauleute sofort der neuen

Elemente bemächtigten. und diese um so rascher noch und consequenter entwickelten als gerade

diejenige Tendenz, welche anderswo so sehr die Ausbildung der Gothik verzögerte, nämlich das Streben

nach äusserer Prachtentfaltung dem ganzen Wesen des Ordens zuwiderlief. So kam es, dass die
Cistercienser überall, wo sie hinkamen, als die Verbreiter und Lehrmeister der Gothik auftraten, und dass

ihren Bauten gegenüber nicht selten später begonnene und viel glänzendere Monumente in stylistischer
Hinsicht im Rückstände blieben1).

Die Verbreitung des Cistercienserordens in der Schweiz beginnt seit den ersten Decennien des

XII. Jahrhunderts. Das älteste Kloster, zugleich das Erste, welches die Bernhardiner in Oberdeutschland

') Cf. Dohme, S. 35.



— 76 (14) —

begründeten f), ist die Abtei Lützel, zwar auf elsässischem Gebiete, aber unmittelbar an der Schweizergrenze

gelegen und zum alten Bisthum von Basel gehörig. Sie wurde 1123 gegründet und von Mönchen

aus Bellevaux bezogen. Am 25. März des folgenden Jahres wurde die erste Kirche, vermuthlich nur
ein Nothbau, von dem Bischöfe von Basel geweiht2). Ebenfalls vom Jahre 1123 datirt die erste

Urkunde von Bonmont3) eines oberhalb Nyon am Fusse der Dole gelegenen Cistercienserklosters.

Das Jahr der Stiftung ist unbekannt, man weiss nur, dass das Kloster von Mönchen aus Clairvaux
besetzt wurde. Das folgende Jahrzehnt brachte wieder die Gründung mehrerer Abteien und zwar,
wie es scheint, durch die besondere Gunst zweier Bischöfe, welche unmittelbar aufeinander der Diöcese

von Lausanne vorstanden. Der eine dieser Männer ist Wido (Guy) oder Guido de Marlaniaco, wie

ihn die Chronik der Bischöfe von Lausanne nennt4) (1129 oder 30—1144). Er stammte aus Burgund
und zwar vermuthlich aus dem Geschlechte der Edlen von Merlen oder Marlenniaco von denen Hugo
und Rainart schon im Jahre 1075 als Donatoren von Molesme erscheinen5). Ausserdem stand er

in persönlichem Verkehre mit dem hl. Bernhard von Clairvaux. Diess und die fortgesetzten
Beziehungen, welche der Bischof auch sonst noch mit seiner Heimath unterhalten zu haben scheint, erklären
seine Vorliebe für die französische Propaganda, die jetzt eine Reihe von Conventen in die Diöcese

von Lausanne hinübersandte. Unter seiner Regierung allein entstanden drei Prämonstratenserklöster 6)

und erfolgte von der Franche-Comté her die Stiftung der Cistercienserklöster Hautcrêt (1134),

Monthéron (1135) in der Waadt und Hauterive (1137 oder 1138) bei Freiburg. Einen kaum

geringeren Einfluss auf das Gedeihen dieser Colonien übte Guidos Nachfolger, der hl. Amadeus von

Hauterive7). Schon als Knabe sollte er dem Klosterleben gewidmet werden, trat aber erst später,
nachdem er in Cluny und am Hofe Kaiser Heinrichs V eine sorgfältige Erziehung genossen, als Mönch

in Clairvaux ein. Hier genoss er die besondere Gunst des hl. Bernhard, der ihn 1239 zum Abte

von Hautecombe in Savoyen beförderte. Aber schon nach fünf Jahren wurde er von da hinweg zur
Bischofswürde von Lausanne berufen. Amédée zählt, wie Guichenon sagt, zu den Grössen seines

Jahrhunderts. Kraftvoll und einsichtig wusste er alle Schwierigkeiten zu überwinden und die

Verhältnisse seiner Diöcese durch eine Reihe wichtiger Acte zu befestigen. Ebenso bedeutend war sein

Einfluss auf die weltlichen Angelegenheiten in denen er bald am Hofe des Kaisers, bald als Rathgeber

der Grafen von Savoyen erscheint. Trotz dieser vielseitigen Thätigkeit vergass Amadeus niemals

der früheren Jahre seines Klosterlebens. Er liebte es seine Musse zu Puidoux bei den Cisterciensern

von Hautcrest zu verbringen, denen er die von seinem Vorgänger gemachte Schenkung des Désaley

bestätigte, den Mönchen von Monthéron schenkte er einen Weinberg, endlich erscheint er auch in
einer Urkunde als Schiedsrichter in den Angelegenheiten des Klosters Bonmont.

') V. Mülinen, Helv. sacr. I, p. 189.

2) Mémorial de Fribourg. Vol V, 1858, p. 384.

3) Mémoires et documents de la société d'histoire et d'archéologie de Genève, II, 2. p. 26 u. f. Régeste

Genevois p. 75.

4) Vgl. über ihn Mém. de Fribourg, II, p. 355 u. ff. V, 388 u. ff.

5) Mabillon, annales ord. S. Benedicti, V, p. 93.

6) Humilimont, Lac-de-Joux und Fontaine-André, v. Mülinen, a. a. O., I, S. 21.

Mém. de Frib. I, 126 u. ff., V, 396 u. ff. Manrique, a. a. O. I, p. 133 u. f. Gremaud, notice hist, sur
S. Amédée. 3me éd. Romont 1865.



- 77 (15) -
Gleichzeitig mit diesen Ordenshäusern der romanischen Schweiz entstand in dem deutschen

Landestheile des heutigen Cantons Bern das Kloster Frienisberg. Das Jahr der Gründung ist
unbekannt, da die Aechtheit der 1131 datirten Stiftungsurkunde bezweifelt wird1). Von da an bis

zur Entstehung Kap pels im Jahre 1185 scheint der Orden keine weitere Ausbreitung mehr gefunden
zu haben, denn die angeblich 1148 erfolgte Stiftung von St. Urban ist sehr fraglich, wie auch die

älteste bisher bekannte Urkunde dieses Stiftes erst vom Jahre 1191 datirt und noch 1196 eine Ueber-

siedelung des Conventes an eine geeignetere Stelle flussabwärts stattfand2). Das jüngste der
schweizerischen Cistercienserklöster ist das 1227 gestiftete Wettingen bei Baden im Canton Aargau. Was

endlich S. Sulpice betrifft, so scheint die Verbindung dieses Priorates mit dem Orden von Citeaux

erst viel später stattgefunden zu haben. Die früheste Erwähnung desselben geschieht in einer Urkunde
des Jahres 1135 durch welche der schon genannte Bischof Gui von Lausanne der Abtei von Molesme

den Besitz dieses Priorates und seiner Dependenzen bestätigte3). Molesme gehörte aber, wie diess

aus einer Reihe von Nachrichten hervorgeht, nicht zum Orden von Citeaux, sondern den sogenannten
schwarzen Benedictinern, vermuthlich einer ähnlichen Congregation, wie sie früher schon der Verband

von Cluny darstellte4). Auch S. Sulpice wurde noch im Jahre 1228 zu den Prioratus nigrorum
monachorum gezählt5). Es ist diess eine Nachricht, welche durch den Charakter des vorliegenden
Gebäudes vollständig bestätigt wird, denn der noch erhaltene Chor von S. Sulpice stimmt weder im
Aufbau noch in der Grundrissdisposition mit unseren schweizerischen Cistercienserkirchen überein. Die

ganze Anlage reiht sich vielmehr als jüngstes Glied den früher beschriebenen Ordensbauten der
Cluniacenser an 6). Was nun die übrigen Kirchen der schon genannten Convente betrifft, so sind leider

') Hidber, No. 1680.

2) v. Mülinen, Helv. Sacr. I, p. 195, üher ähnliche bei den Cisterciensern häufige Verlegungen, cf. Dohme, S. 20 u. f.

3) Mémorial de Fribourg, II, p. 357. V, p. 384. Hidber, I, No. 1695.

4) Die Belege bei Mabillon, Annales ordinis S. Benedicti, V, p. 584, Zeile 23 v. o., p. 606, Zeile 1 oben.

Manrique, a. a. 0., IV. p. 215 (13). Martene et Durand, stat. eap. general. Ao. 1225, art. 9. p. 1341, IV, p. 413, Ao. 1527

»pro Domino abbate Molismensi ordinis S. Benedicti.«
5) Mém. et Doc. Rom, VI, p. 26, im Cart. v. Lausanne.

6) Cf. Mittheilungen der Ant. Ges. Bd. XVII. Heft 2. Grandson und zwei Cluniacenserbauten in der Westschweiz,

von J. R. Rahn. Cf. den Grmindriss auf Taf. II. Die äussere Ansicht bei Blavignac, architecture sacrée, Taf. VI,
im Anhang des Textes. Die Kirche liegt auf einer Landzunge am Genfersee zwischen Morges und Lausanne. Von dem

alten Bau bestehen drei halbrunde Apsiden, das Querschiff und der an das Letztere anstossende Theil des nördlichen
Seitenschiffes, der später in eine gothische Kapelle umgewandelt wurde. Der Rest des ehemaligen Langhauses ist abgetragen

und durch eine Tenne ersetzt worden. Das Querschiff besteht aus drei annähernd quadratischen Räumen. Die Seitenflügel

sind mit rundbogigen Tonnengewölben von ca. m. 7,50 Scheitelhöhe bedeckt, die nördliche Schlusswand enthält zwei schmale

Rundbogenfenster und darüber einen kleinen Vierpass. Ueber der Vierung erhebt sich eine m. 11,05 hohe Kuppel, in den

Ecken von nischenförmigen Pendentifs getragen und im Achteck beginnend, dessen Gräten nach dem Scheitel zu
verlaufen. Ueber der Kuppel erhebt sich ein viereckiger Thurm, die Ost- und Westseite desselben enthalten zwei Rundbogen-

fenster von rechtwinklig profllirten Blenden umschlossen, die seitwärts und in der Mitte von Pilastern mit schmucklosen

Kelchkapitälen getragen werden, darunter ein schlichtes Gurtgesimse, darüber ein Rundbogenfries. Die drei Apsiden, in

unmittelbarem Anschlüsse an das Querschiff, entbehrten wie das Letztere jeglicher Detailgliederung, nur Aussen ist das

Halbrund der Hauptapsis mit Pilastern geschmückt, die oben durch je zwei Halbkreisbögen verbunden sind. Der ganze

Bau trägt den Charakter des spätromanischen Styles, wie er in unsern Gegenden etwa seit der zweiten Hälfte des XII.
Jahrhunderts auftrat.



— 78 (16) —

mehrere derselben theils abgetragen, theils durch spätere Bauten verdrängt worden. Dem erstem
Schicksale fiel Lützel anheim. Nachdem im XIV. Jahrhunderte schon ein gothischer Bau an die

Stelle der alten Kirche getreten war, wurde die ganze Anlage während der französichen Revolution
auf den Abbruch verkauft1. Von den waadtländischen Bauten ist die Kirche von Hautcrêt
wahrscheinlich bald nach der Reformation zerstört2) und diejenige von Monthéron wie es scheint im
Jahr 1778 durch ein armseliges Bethaus verdrängt worden3). In S. Urban endlich steht an der
Stelle der schon in der Mitte des XIII. Jahrhunderts erneuerten Kirche ein grossartiger zwischen
1711 und 1717 errichteter Barockbau4).

Was die zur Stunde noch erhaltenen Ordenskirchen betrifft, so sind hier zwei in stylistischer
und chronologischer Hinsicht getrennte Baugruppen zu unterscheiden. Die erste Gruppe bilden die

aus dem XII. Jahrhunderte stammenden Kirchen von Bonmont, Hauterive und Frienisberg. Es ist
schon früher angedeutet worden, wie manigfaltig sich der künstlerische Einfluss der französischen

Mutterklöster auf die baulichen Schöpfungen der Colonien nachweisen lässt. So ist in Deutschland
die wahrscheinlich bald nach 1174 vollendete Klosterkirche von Bronnbach bei Wertheim am, Main
nach einem auvergnatischen Vorbilde erbaut worden 5), auch ist die Verbreitung bekannt, welche die

französische Gothik durch die Niederlassungen der Cistercienser gefunden hat6). Diese Einflüsse

indessen treten in Deutschland nur vereinzelt und vielfach modificirt durch die heimischen Bauweise

auf. In der bereits genannten schweizerischen Gruppe dagegen lässt sich das französische und zwar
specifisch burgundische System in seiner ganzen Reinheit nachweisen. Schon früher hatte sich in
den burgundischen Gegenden eine höchst eigenthümliche Bauweise herausgebildet. Im Gegensatze

zu der nordfranzösischen Architektur, deren Entwicklung sich im Wesentlichen unter denselben

Erscheinungen vollzieht, wie sie die romanische Epoche in Deutschland erzeugte, hatte sich die
südfranzösische und die burgundische Schule von Anfang an der Pflege des Gewölbebaues zugewendet
und zwar so, dass man hier bereits im XL Jahrhunderte zu einer consequenten Anwendung desselben

in Haupt- und Seitenschiffen gelangt war. Auch die Constructionen sind verschieden von denjenigen
wie sie in Deutschland und im Norden Frankreichs gebräuchlich wurden. Während hier das

Kreuzgewölbe von jeher die Oberhand behielt, zeigen die südfranzösischen und burgundischen Kirchen in

') An der Stelle des Klosters steht heute ein Eisenwerk. Ueber die 1346 durch den Basler Bischof Johannes II
(Senn von Münsingen) vollzogene Weihe cf. Trouillat, Monuments de l'ancien evêché de Bâle, III, p. 834, IV, p. 225.

Ein aus dem vorigen Jahrhunderte stammendes Oelgemälde in Lützel zeigt die Ansicht des alten Klosters. Die Kirche
erscheint hier als ein gothisches Gebäude, dreischiffig mit Strebpfeilern an den Seitenschiffen, einem Querhause nnd

langgestrecktem polygonem Chore. Von dem Kreuzgang scheint nur der an die Kirche anstossende Flügel aus gothischer Zeit
zu stammen, die übrigen datiren aus der Barockzeit. Der hohe Glockenthurm steht in der Ecke zwischen dem südlichen
Seitenschiffe und dem Querhaus.

2) Die frühere Kirche scheint um die Mitte des XII. Jahrhunderts erbaut worden zu sein, da im Jahre 1166 hiefür
eine Schenkung von Seiten des Bischofs von Lausanne erfolgte. Cf. Cart, von Hautcrêt, Mém. et Doc. de la soc. d'hist.
et d'arch. de la Suisse Rom., XII, p. 28. Hidber, No. 2226.

3) Wenigstens trägt das jetzige Bethaus dieses Datum.
4) V. Mülinen, Helv. sacr., I, S. 195 und 199.

5) Schnaase, Gesch. d. bild. Kste., V, p. 422 d. alten Aufl. Dohme, S, 71. Otte, Gesch. d. deutschen
Baukunst, S. 521.

6) Dohme, S. 35.



— 79 (17) —

der Regel die Anordnung eines mittlem Tonnengewölbes, dem sich in den Seitenschiffen entweder
zwei Reihen von Kreuzgewölben oder halbe, anstrebende Tonnen anschliessen. Dazu kommt dann
bereits in romanischer Zeit die allgemeine Kenntniss des Spitzbogens, der ebensowohl für das Tonnengewölbe

des Mittelschiffes, als für die trennenden Arcaden, für die Archivolten u. s. w. angewendet

wird :). Wie nun bereits die Cluniacenser des XI. Jahrhunderts, so eigneten auch die Cistercienser
diese heimatliche Bauweise sich an. Ueberall in den burgundischen Ordenskirchen wurde das

spitzbogige Tonnengewölbe über dem Mittelschiff und den beiden Querschiffflügeln beibehalten. Grössern

Spielraum dagegen gestattete man sich hinsichtlich der Ueberwölbung der Seitenschiffe. So hatte

man diese im mittlem Frankreich schon zu Ende des XI. Jahrhunderts mit einer Reihenfolge von
Quertonnen bedeckt, die von horizontal übernmuerten Scheidebögen auf stark vortretenden Wand-
und Pfeilervorlagen getragen wurden. Dieses System nun, das dort noch in-Verbindung mit einem

flachgedeckten Mittelschiffe aufgekommen war, wurde jetzt weiter ausgebildet, so nämlich, dass diese

Quertonnen als directe Widerlager für das Hauptgewölbe des Mittelschiffes benutzt werden, Fig. 3,

Ansicht von Bonmont). So geschah diess bereits in dem romanischen Theile der Kathedrale von

7

m m»-- \\v
Fig. 3. Bonmont.

') Vgl. meinen früher citirten Aufsatz, Grandson und zwei Cluniacenserkirchen in der Schweiz. Mitthlg., Bd. XVII,
Heft 2, S. 24 (8) u. ff. Zu den dort genannten Kirchen von Grandson, Romainmôtier, Payerne, Domdidier und Bretonnière

sind noch hinzuzufügen die Kirche von S. Sulpice zwischen Morges und Lausanne, und die Kirche von Cossonay, deren

Mittelschiff ebenfalls mit einem rundbogigen Tonnengewölbe bedeckt ist.

11



— 80 (18) —

Limoges, in den Kirchen von Chatillon-sur-Seine und ebenso begegnen wir diesem Systeme wieder
bei den Cisterciensern des XII. Jahrhunderts, wo dasselbe zum ersten Male in der Abteikirche von
Fontenay bei Montbard (Dép. Côte-d'Or) und zwar, bereits mit einer consequenten Anwendung des

Spitzbogens auftrittJ).
Wie weit dieses System auch sonst noch angewendet wurde, ist bei der äusserst mangelhaften

Kenntniss französischer Ordensbauten nicht nachzuweisen 2). Für eine gewisse Beliebtheit scheint indessen

die Verbreitung zu sprechen, welche dasselbe im Gefolge der klösterlichen Niederlassungen bis nach

Süddeutschland gefunden hat, wo das Schiff der ehemaligen Klosterkirche von Thennebach bei Freiburg
im Breisgau genau das System von Fontenay zeigte3).

Die älteste der schweizerischen Cistercienserkirchen ist wahrscheinlich diejenige von
Bonmont (vergi, den Grundriss, Taf. I, Fig. 1). Das sogenannte Schloss liegt oberhalb Nyon auf einer

Terasse am Fuss der Dole, malerisch hinter Bäumen versteckt. Die Conventgebäude sind sammt und

sonders zerstört, nur die Kirche ist noch vorhanden, allerdings arg verbaut, so dass man Treppe
auf und Treppe ab eine Reihe von Verschlagen zu durchwandern hat, um sich ein Gesammtbild der

sonst wohl erhaltenen Anlage zu machen. Die innere Länge des Gebäudes beträgt ca. m. 46 ohne die

polygone Apsis, deren Fundamente sich nach Versicherung des gegenwärtigen Besitzers, Herrn Sautters

von Genf, erhalten haben sollen. Im Langhaus bilden sechs Pfeilerpaare die Trennung der

Schiffe. Ein Gurtgesimse über den Archivolten bezeichnet das Auflager des spitzbogigen
Tonnengewölbes, das sich ununterbrochen in einer Höhe von ca. m. 13,80 über Hauptschiff und Vierung
erstreckt. Ein m. 8,80 hoher Spitzbogen mit einer von drei Rundbogenfenstern durchbrochenen Oberwand

bildet den östlichen Abschluss der Letztem. Das anstossende Altarhaus ist mit einem m. 9,15 hohen

spitzbogigen Tonnengewölbe bedeckt. Zur Rechten und Linken öffnet sich die Vierung gegen die

niedrigen Querschiffflügel, die wieder gleich den vorliegenden Kapellen, mit spitzbogigen Tonnen

bedeckt sind. Diese ganze Choranlage, wozu man sich noch die nunmehr zerstörte Apsis zu denken

hat, erinnert auffallend an die 1142 vollendete Cistercienserkirche von Obazine im französischen

Département Corrèze4). In den Seitenschiffen tragen niedrige Gurten auf schwach vortretenden Wand-

') Vgl. über diese Bauten Viollet-le-Duc, a. a. 0., I, p. 179 mit einer perspectivischen Ansicht der Kirche von

Fontenay, der Grundriss p. 274, und Essenwein in den Jahrbüchern der k. k. Centralcommission, III, 1859, p. 33.

2) Der Grundriss der untergegangenen Klosterkirche von Clairvaux bei Viollet-le-Duc, I, p. 267, lässt die Frage

über die Gewölbeconstruction unbeantwortet. Doch dürfte man nach dem Vergleiche mit Fontenay, p. 274, beinahe

annehmen, dass das System dieser beiden Kirchen ein verwandtes gewesen sei. Häufiger scheint man immerhin eine andere

Bedachung der Seitenschiffe gewählt zu haben. Die Kirche von Obazine (Dép. Corrèze) hat im Mittelschiffe ein spitz-

bogiges Tonnengewölbe, die Seitenschiffe sind mit Kreuzgewölben bedeckt. Viollet-le-Duc, V, 174. Ansicht und Langschnitt
der Vierung, III, p. 310 u. 311. Grundriss und Schnitt durchs Querhaus, IX, p. 225 u. f. Dasselbe System zeigte

wahrscheinlich die Kirche von Cherlieu in Burgund. Arch, de la commission des monuments historiques de la France. Livr. 31—35.

In andern Bauten wieder wird dem Schuhe des Mittelschiffes durch Halbtonnengewölbe der Seitenschiffe begegnet,

so in den südfranzösischen Kirchen von Thoronet, Sil vacane, und Senauque. Schnaase, V, 175 u. f. Viollet-le-

Duc, V, 171, 193. Aufnahmen von Thoronet in den Archives, livr. 55—57, ebenso in Fontfroide (Dép. Aude). Viollet,

V, p. 171.

3) Cf. Dohme, S. 73. Das System der Quertonnen über den Abseiten bei einem ursprünglich flachgedeckten Mittelschiffe

scheint auch in der Cistercienserkirche von Viktring in Kärnthen, geweiht um 1200, angewendet worden zu sein.

Cf. Mittheilungen der k. k. Central-Commission, 1869. S. lxxviii u. lxxxh.
*) Viollet-le-Duc, IX, p. 225 u. f. Didron, Annales archéologiques, vol. X, p. 87.



- 81 (19) —

und Pfeilerdiensten die Quertonnen, die bis zu einer Höhe von ca. m. 8,45 emporsteigend, dem Gewölbe-

schube des Mittelschiffes begegnenJ). Der ganze Bau trägt den Stempel grösster Einfachheit. Die
Gurt- und Pfeilergesimse zeigen ein glattes, karniesförmiges Profil, die Form der Basen besteht meistentheils

aus einer einfachen Schräge, nur das dritte Pfeilerpaar von Westen an zeigt eine complicirtere
karniesartige Gliederung. Alle Fenster sind im Rundbogen geschlossen, klein und schmal. Den

einzigen Schmuck des Innern scheint die polychrome Ausstattung gebildet zu haben, von welcher
einzelne Spuren, schwarz und gelb gemalte Ornamente auf weissem Grunde, noch an den Archivolten
des Mittelschiffes sichtbar sind. Das Aeussere mit seinen schwach vortretenden Strebepfeilern und
dem schwerfälligen Thurmbau, der sich über der Vierung erhebt, entbehrt jeglichen Schmuckes. Nur
an der Westseite erblickt man ein stattliches Portal, das mit horizontaler Uebermauerung nach Art
eines Triumphbogens vorspringt. Die Ecken sind in zwei Geschossen von kanellirten Pilastern mit
korinthisirenden Kapitalen begleitet. Dazwischen öffnet sich das Portal, dessen einspringende Gewände

mit romanischen Säulen ausgesetzt sind. Die Capitale sind theils mit ungezahnten Blättern, theils
mit Bandgeflechten verziert, über denen der reich mit Wülsten und Hohlkehlen gegliederte
Spitzbogen einen flachen Tympanon umschliesst. Ein breiter Giebel, dessen Mitte ehedem ein grosses
Rundfenster enthielt, schliesst ohne Rücksicht auf die innere Theilung der Schiffe die Façade ab.

Das System von Bonmont und Fontenay wiederholt sich mit geringen Modificationen in der
Klosterkirche von Hauterive (Altenryf), Taf. I, Fig. 3. Das 1848 aufgehobene Kloster liegt zwei

Stunden südwestlich von Freiburg in einer malerischen Schlucht an der Saane. Die Conventgebäude
scheinen aus dem vorigen Jahrhunderte zu stammen, der mittelalterlichen Anlage gehören nur drei
Flügel des Kreuzganges und die Kirche an2). Der einzige Unterschied zwischen der Letztern und
der Kirche von Bonmont besteht in der Anlage des Chores und den Proportionen des Querhauses

und des Schiffes. Der Chor von Hauterive bildet ein längliches Rechteck, dessen ursprüngliche
Bedachung jedoch im XIV. Jahrhunderte durch zwei gothische Kreuzgewölbe ersetzt wurde. Aus
derselben Zeit dürfte das prächtige Maasswerkfenster zu datiren sein, das beinahe die ganze Breite
der Ostseite einnimmt3). Die Anlage des Querschiffes mit den beiden Kapellenpaaren, sowie das

System des Langhauses erinnert vollständig an Bonmont, neu ist in Hauterive die ausserordentlich

geringe Breite der beiden Flügel und im Langhause eine durchgebildetere Gliederung der Seitenschiffe,

wo sich von den Pfeilerkämpfern jedesmal ein Gurtgesimse um das Gewölbejoch herum fortsetzt. Leider
ist der ganze Bau, vermuthlich im vorigen Jahrhunderte, einer zopfigen Restauration anheimgefallen,
bei welchem Anlasse die Form der Fenster verändert und die meisten Detailglieder bis auf die Vorlagen
der Vierungspfeiler verunstaltet wurden. Letztere bestehen aus Halbsäulen mit korinthisirenden
Kapitalen. Am Aeussern enthält die Westfronte ein kleines, spitzbogiges Portal, dessen Gliederung mit
schlanken, frühgothischen Ecksäulen indessen einer etwas spätem Epoche angehören dürfte. Der

Hochbau, dessen Giebel eine Rosette und darunter zwei spitzbogige Fenster enthält, ist hier der innern

') Die Strebebögen, die in Fontenay unterhalb des Daches zwischen den Quertonnen emporgeführt sind, kommen

hier nicht vor.
2) Vgl. die nähere Beschreibung im Anzeiger für schweizerische Alterthumskunde. Zürich 1872. Heft 2, S. 346.

3) Die Glasgemälde, welche dasselbe enthielt, befinden sich seit dem Jahr 1856 in der Münsterkirche zu Freiburg.
Nach v. Mülinens unverbürgter Angabe, Helv. Sacr., I, 178, sollen dieselben unter Abt Peter II. im 2. Viertel des XIV.
Jahrhunderts gefertigt worden sein.

11*



— 82 (20) —

Theilung entsprechend dreifach abgestuft und gegliedert. Die Form der Strebepfeiler dagegen an
der nördlichen Langseite entspricht wieder genau derjenigen von Bonmont. An der Südseite der Kirche
liegt der geräumige Kreuzgang, ein Juwel des Uebergangsstyles, das an Eleganz der Verhältnisse und
einfacher Schönheit der Details unter den schweizerischen Monumenten seinesgleichen nicht mehr findet.

Das dritte zu dieser Gruppe gehörige Denkmal ist die Kirche von Frienisberg unweit
Aarberg im Kanton Bern (Taf. I, Fig. 2). Leider sind von dem einst stattlichen Gebäude nur das

südliche Querschiff mit den beiden Kapellen und ein Theil des anstossenden Seitenschiffes stehen geblieben.
Allein auch das Letztere ist derart verbaut, dass heutzutage weder die Form der Archivolten noch
die Art der Bedachung nachzuweisen ist. Querschiff und Kapellen sind mit spitzbogigen Tonnen
bedeckt. Ersteres m. 19,30 hoch und an der Ost- und Westseite mit einem Gurtgesimse versehen,
das sich über die Vierungspfeiler verkröpfte. Das einzige Fenster, das sich an der dem Chore zunächst
befindlichen Kapelle erhalten hat, ist im Rundbogen geschlossen. Die Form der Gesimse ist genau
dieselbe wie in Bonmont, die Basen bestehen aus einem einzigen Wulste auf rechtwinklig abgestufter Plinthe.

Die Zusammengehörigkeit der soeben geschilderten Monumentalgruppe mit der burgundischen
Bauschule steht ausser Zweifel, und auch die Wege, auf denen das fremde System hieher gelangte,
sollte man aller Erwartung zufolge in den Wanderungen französischer Convente vorgezeichnet finden.
Leider ist jedoch nirgends eine Parallele zwischen dem Filiationsverhältnisse unserer Stifte und der

gegenwärtigen Erscheinung ihrer Mutterkirchen nachzuweisen. So ist, wie bereits erwähnt, der Convent

von Bonmont unmittelbar aus Clairvaux hervorgegangen. Die dortige Klosterkirche aber, welche im
Jahre 1174 geweiht worden ist, zeigt eine ganz andere Disposition der Choranlage, während zudem

das Gewölbesystem des Schiffes aus den vorhandenen Aufnahmen nirgends zu erkennen ist. Ebenso

verschieden ist die Anlage von Hauterive von derjenigen der Mutterkirche von Cherlieu. Man wird
also entweder die schweizerischen Monumente für Nachahmungen älterer Mutterkirchen zu betrachten
haben, welche später durch die gegenwärtig bekannten Bauten verdrängt wurden, oder — wofür auch

ähnliche Abweichungen in Deutschland weisen — von einer Einwirkung der Filiationen in baulicher
Hinsicht gänzlich absehen, und statt dessen auf andere, vielleicht nur zufällige, Einflüsse zu rathen
haben, wie sie von gleichzeitigen Unternehmungen ausserhalb der Stammlinie, mitunter wohl auch

von Architekten geübt wurden, die im Gefolge neuer Convente in unsere Gegenden gelangten.
Und wie die Herkunft dieser Bauten, so ist auch das Alter derselben mit Sicherheit nirgends

zu bestimmen. Wir sind auf eine einzige Urkunde verwiesen, worin im Jahre 1142 von einer kurz

zuvor stattgehabten Weihe der Klosterkirche von Hauterive gedacht wird l). Die Frage liegt nahe,

ob diese Nachricht in der That schon auf das noch vorhandene Gebäude zu beziehen sei. Eine enge
Verwandtschaft desselben mit französischen und speciell mit burgundischen Bauten des XII.
Jahrhunderts, zumal mit der nur wenige Jahre später, 1148, geweihten Klosterkirche von Fontenay2),
ist nicht zu verkennen. Auch das scheinbar verfrühte Auftreten eines im Uebergangsstyl so

durchgebildeten Gewölbesystemes ist an und für sich sehr wohl erklärlich, wenn man bedenkt, dass die

Anregungen dazu eben unmittelbar aus dem Einflüsse des vorgeschrittenen Frankreichs erfolgten.

') Mém. de Fribourg, II, p. 219. He autem omnes supràdicte donationes solempniter facte fuerunt in manu mea

in altarippa in die dedicationis ecclesie, presentibus et testificantibus et multis aliis propter dedicationem ibidem

-congregatis. Urk. des Bischofs Gui de Marlanie von Lausanne, d. d. 21. März 1142.

*) Ueber die Weihe derselben durch Papst Eugen III., cf. Manrique, Tom. II, p. 104, 8.



— 83 (21) —

Dazu kommt dann noch, dass bereits im Jahre 1162 einer »ecclesia constructa«1) und wiederholt
in anderen Urkunden bis zum Jahre 1184 auch eines Sprechsaales gedacht wird2), ja sogar Andeutungen

vorliegen, wonach um diese Zeit in Hauterive schon Glasfenster gefertigt wurden. Alle diese
Nachrichten deuten auf eine derartige Consolidirung des Klosterlebens, dass hienach die Vermuthung
nicht allzu gewagt erscheint, es sei in der That noch im XII. Jahrhunderte ein Monumentalbau

möglich geworden, und somit die bestehende Kirche als das um 1142 geweihte Gebäude zu betrachten.
Ist nun aber diese Datirung einmal festgesetzt, so scheint auch die Gleichzeitigkeit der so vollständig
übereinstimmenden Bauten von Frienisberg und Bonmont ausser Zweifel zu liegen, umsomehr als

Letzterer wiederum in einem französischen Bau des XII. Jahrhunderts, der 1142 vollendeten Klosterkirche

von Obazine 3) eine so eng verwandte Parallele findet, und hätten wir somit auch in der Schweiz

die Cistercienser als die ersten Träger und Verbreiter des Uebergangsstyles zu betrachten.
Neben dieser streng geschlossenen Gruppe des XII. Jahrhunderts sind dann noch zwei Ordensbauten

anzuführen, deren Entstehung in das XIII. Jahrhundert fällt, die Kirche von Kappel und

diejenige von Wettingen. Waren jene älteren Monumente vorerst nur die Ableger eines fremden,
noch in der Entwickelung begriffenen Styles inmitten einer völlig romanischen Umgebung gewesen

so hatte sich in der Folge auch der heimischen Kunstzustände ein gedeihlicher Fortschritt bemächtigt.
Die Mitte des XIII. Jahrhunderts ist die Epoche, aus welcher die Schweiz ihre gefeiertsten und edelsten

Denkmäler datirt: die Kathedralen von Genf und von Lausanne, die Collegiatkirche von Neuchâtel,
Notre-Dame-de-Valère bei Sitten, die reizende Kirche von Moudon in der Waadt u. s. w. Der neue

Styl war also vollständig eingebürgert, man bedurfte äusserer Anregungen nicht mehr. Auch der
Orden hatte sich mehr und mehr über die Schweiz verbreitet, so dass es bereits vor Mitte des

XII. Jahrhunderts etliche Stifte gab, deren Mutterklöster innerhalb des Landes lagen. Frienisberg,

Kappel und St. Urban als Glieder der fünften, Wettingen der sechsten Generation des Ordens

angehörig, stammen sämmtliche von schweizerischen und deutschen Stiften ab. Mithin Anlass genug,
um auch in künstlerischen Dingen sich der lokalen Bichtung anzuschliessen.

Den ersten Beweis dafür liefert die Klosterkirche von Wettingen, allerdings nur insofern,

als sich hier die Rückkehr zu den einfacheren Traditionen der heimischen Bauweise zu erkennen

gibt. Die Kirche von Wettingen ist die einzige unter den noch bestehenden Cistercienserkirchen

der Schweiz, neben welcher sich der ganze Complex einer mittelalterlichen Klosteranlage erhalten

hat. Da diese letztere jedoch schon früher zum Gegenstände einer ausführlichen Schilderung geworden

ist4), so beschränken wir uns darauf, an der Hand der baugeschichtlichen Daten die kurze Beschreibung

der Kirche folgen zu lassen. Die erste Weihe einer Klosterkirche fand am 16. März 1256 durch

den Bischof Eberhard II. von Constanz statt, eine zweite erfolgte 38 Jahre später durch den Weih-

bischof derselben Metropole, der am 24. Februar 1294 ausser dem Hochaltare in der Kirche zugleich

die »Kapelle vor dem Thore« (S. 8, Note 5), sowie alle übrigen Kapellen sammt ihren 13 Altären con-

') Mém. de Fribourg, III, p. 62, ecclesiam alteripe in honorem Beate Dei Genetricis Marie coustructam cum omnibus

appendicibus suis. Urk. des Bischofs Landry von Lausanne.

2) Hidber, No. 2299, 2317, 2517.

3) Didron, Annales arch., X, p. 87.

4) Mittheilungen, Bd. XIV, Heft 5. W. Lübke, die Glasgemälde im Kreuzgange zu Kloster Wettingen, 1862,

worauf wir sowohl hinsichtlich der Belege als der speciellen Beschreibung verweisen.



— 84 (22) —

secrirte. Es drängt sich somit die Frage auf, ob jene erste Weihe bloss einen sogenannten Noth-

bau, eine provisorisch für den Mönchsgottesdienst hergestellte, oder die gegenwärtig vorhandene, bereits
damals bestehende Kirche betroffen habe, in welchem letzteren Falle dann die Nachricht von der 1294

vollzogenen Consecration eben einfach auf den Abschluss des Klosterbaues im Allgemeinen zu beziehen

wäre. Lübke, der sich entschieden für die letztere Annahme erklärt, beruft sich hauptsächlich auf
die Ziergliederungen des Chores und des Querschiffes, die sämmtliche noch das Gepräge des

romanischen Styles zeigen. Dagegen wäre nun allerdings einzuwenden, dass solche Archaismen — zumal

in der Schweiz — auch an einem Gebäude aus der Spätzeit des XIII. Jahrhunderts vorkommen könnten,
wie denn beispielsweise noch in Kappel gewisse Profilirungen wiederholt wurden, denen wir bereits

in den Cistercienserbauten des XII. Jahrhunderts begegnen. Wäre in Wettingen nur die Klosterkirche

erhalten, so dürfte es in der That schwer fallen, aus diesen wenigen Details einen bestimmten
Entscheid zu fassen. Glücklicherweise ist jedoch ausser der Kirche noch ein Rest der alten Klosteranlage

stehen geblieben, von dem mit Sicherheit anzunehmen ist, dass der Ausbau derselben ungefähr
gleichzeitig mit der 1294 erfolgten Weihe stattgefunden habe, es ist diess der nördliche, an die Kirche
anstossende Flügel des Kreuzganges. Nun zeigt hier die Fensterarchitektur eine so vollkommene

Entwicklung des Uebergangsstyles, dass man unmöglich annehmen kann, es seien gleichzeitig in zwei

unmittelbar nebeneinander liegenden Räumen so verschiedene Richtungen befolgt worden, sondera es

scheint hier in der That der Beweis zu liegen, dass die Vollendung der gegenwärtigen Kirche mit
dem Datum der ersten 1256 vollzogenen Weihe zusammentraf. Noch ist endlich eines späteren
Berichtes zu gedenken, demzufolge am 11. April 1507 ein grosser Theil des Klosters und die Kirche
sammt dem Querschiffe bis zum Chorbogen durch Brand zerstört worden seien. Ebenso wird von
einer Weihe gemeldet, welche zehn Jahre später am 8. Mai 1517 durch den päbstlichen Nuntius

vorgenommen worden war. Allein, wie bestimmt auch das erstere Zeugniss lautet, so scheint es

dennoch, dass die Folgen jener Katastrophe bedeutend übertrieben worden seien, denn eine genaue
Untersuchung des Gebäudes lässt keinerlei Veränderungen erkennen, welche hinsichtlich der allgemeinen
Disposition getroffen worden wären, ebenso sind in dem anstossenden Flügel des Kreuzganges, der

ja gewiss zunächst von der Katastrophe betroffen worden wäre, sogar die alten, aus dem XIII.
Jahrhunderte stammenden Glasgemälde erhalten geblieben. Es ist mithin sehr wohl möglich, dass die

hölzernen Bedachungen und die oberen Theile der Kirche durch den Brand zerstört worden seien,
während die Umfassungsmauern, sowie auch die Pfeilerstellungen des Mittelschiffes, gerettet und in
der Folge unverändert beibehalten worden sind.

Die Kirche, so wie sie gegenwärtig noch besteht, ist eine dreischiffige Pfeilerbasilica von m. 8,32
Breite in dem ursprünglich flachgedeckten Mittelschiffe. Je sieben quadratische Pfeiler, durch
einfache Spitzbögen verbunden, trennen dasselbe von den m. 3,73 breiten Seitenschiffen. Die Stützen
sind in Folge eines spätem Umbaues ihrer ursprünglichen Gesimse beraubt worden, ebenso sind die
Basen grösstentheils zerstört. Aus spärlichen Andeutungen erkennt man jedoch, dass sie aus einer
steilen Schräge auf zwei rechtwinkeligen Platten bestanden. Die Seitenschiffe sind gegenwärtig mit
Kreuzgewölben bedeckt, doch scheinen dieselben, da Vorlagen sowohl an den Pfeilern als längs der
Umfassungsmauern fehlen, erst nachträglich an der Stelle flacher Holzdielen eingespannt worden zu
sein. Wir haben somit ein Langhaus, das in seiner ursprünglichen Anlage vollständig mit den
zahlreichen Pfeilerbasiliken übereinstimmt, wie sie zu Ende des XII. und Anfang des XIII. Jahrhunderts



— 85 (23) —

in der nördlichen Schweiz errichtet zu werden pflegten. Erst die östliche Hälfte des Gebäudes zeigt
die den schweizerischen Ordenskirchen eigenthümliche Disposition, die bereits beschriebene Anordnung
eines horizontal geschlossenen Chores zwischen zwei rechtwinkeligen Kappellenpaaren.

Das jüngste der hieher gehörigen Monumente und zugleich das schmuckvollste ist die Klosterkirche

von Kappel. Die Stiftung dieses Gotteshauses durch die Edlen von Eschenbach fällt in das

Jahr 1185, allein der Bau der gegenwärtigen Kirche ist erst viel später begonnen worden. Die erste
Nachricht über diese Unternehmung findet sich in einer Urkunde des Jahres 1281, durch welche
Bischof Albrecht zu Marienwerder in Preussen, Weihbischof des Bischofs Rudolf von Constanz, einen
Ablass für Alle diejenigen erlässt, welche an dem Hochaltar und den übrigen von dem Ablasssteller

geweihten Altären ihre Andacht verrichten werden und ebenso für die, welche Sand und Steine zum
Klosterbau zutragen oder herbeiführen l). Ohne Zweifel war damals die Kirche noch nicht vollendet,
vielleicht für einmal bloss mit dem Bau des Chores und des Querschiffes abgeschlossen worden, denn

eine zweite Urkunde vom Jahre 1283 verkündigt einen neuen Ablass für die Besucher der Kirche zu

gewissen Festtagen, sowie für Alle, welche bei dem kostbaren Bau behülflich sind, oder wohl gar Hand
daran legen2). Von da an bis um die Mitte des XIV. Jahrhunderts schweigen die Nachrichten. Erst
im Jahre 1345 ist wieder von der Weihe eines Altares und 1349 von derjenigen dreier anderer die Rede3).
Es fällt nicht schwer, diese Nachrichten mit dem vorliegenden Gebäude in Einklang zu bringen, denn

man erkennt auf den ersten Blick, dass Chor und Schiff zwei sehr entlegenen Epochen, der Erstere
dem XIII., das Letztere dem XIV. Jahrhunderte angehören4). Die letzten in kunstgeschichtlicher
Hinsicht bemerkenswerthen Nachrichten datirten aus dem XVI. Jahrhunderte. Die Eine vom Jahr 1511

enthält die Erlaubniss des Bischofs von Constanz zur Versetzung des (Hoch- Altares5), die Andere

ton 1514 meldet die Weihe der ausserhalb der Ringmauer gelegenen Marcuskirche6). Dreizehn Jahre

später endigt die Geschichte des Klosters und es beginnt mit den Stürmen der Reformation die Reihe

von Vandalismen, welche seither unausgesetzt zum Verfalle dieses edlen Bauwerkes beigetragen haben7).

') Die Regesten der Archive in der schweizerischen Eidgenossenschaft. Auf Anordnung der Schweiz, geschichts-
forschenden Gesellschaft herausgegeben von Theodor v. Mohr, 1850, Bd. I, 3. Heft. Die Regesten der Cistercienser-

Abtei Kappel vou G. Meyer v. Knonau; pag. 10, No. 116 u. 117.

2) A. a. 0., S. 11, No. 122.

3) A. a. 0., S. 17, No. 207 u. f.

4) Vgl. die innere Ansicht. Mittheilungen der ant. Gesellsch. Bd. in, Heft 1, Taf. 1.

5) Meyer v. Knonau, Kegesten, S. 30, No. 357.

6) A. a. 0., S. 30, No. 363. Cf. S. 8, Note 5.

7) 1531, nach der Schlacht von Kappel Zerstörung vieler Glasgemälde, u. A. des grossen Chorfensters (Mittheilungen,

Bd. III, Heft 1, S. 15). 1655, Abbruch der Marcuskirche (Meyer v. Knonau, a. a. 0., S. 30). 1791, Abbruch des

Kreuzganges, dessen Steine zu einem Ziegelofen gebraucht wurden und 1793 Zerstörung der meisten Zellen (Mittheilungen, a.

a. 0., S. 9) u. s. w. Wohl im Hinblick auf diese Zerstörungen und den kläglichen Zustand, in dem sich seither die Kirche

befindet, hat ein Besucher die folgenden ernst-launigen Verse an einen Vierungspfeiler geschrieben:
Gar mannig münch in sym talar Wohl thätig an dem Buw da war, Mit zirkul, pinsul, pergament An säul', an wand'

und firmament Gar künstiglich mit flysz und geist Er jedem auch syn platz anweist. Druf kam der krieg mit feur

und swert Hat alles wiederum verliert, Nur was er nit verderben kundt, Daz plieb erhalten bis zer stund. Vnd nun

ihr lewt so ihr daz lest, Der vorahn flysz nit ganz vergest, Stellt ewer Gottshus hoch und her Mit flysz imd

kräften wiederumb her. Und ob auch euver glauben sey Mit recht ein fynd von Ziererei, So denkt dasz unseres
Hergotts hus, Man soll nach kräften schmücken us. Es thuet so vieles allhie not Zu renoviern — das helf üch Gott.



— 86 (24) —

Die Kirche (Taf. I, Fig. 4) ist eine kreuzförmige Basilica von m. 45 Gesammtlänge im Innern.
Der Chor, ein längliches Rechteck, ist wie bei sämmtlichen schweizerischen Ordenskirchen (Bonmont
ausgenommen) horizontal geschlossen. In den Ecken fungiren schlanke Dreiviertelssäulen zwischen

schmalen Pilastern als Träger des spitzbogigen Kreuzgewölbes. Die Säulen ruhen auf niedrigen
attischen Basen mit aufwärts gestülpten Eckblättern. Die Bekrönung geschieht durch elegante früh-
gothische Knospenkapitäle mit hohen in Form einer Hohlkehle gebildeten Deckplatten. Die Schildbögen

sind einfach rechtwinkelig profilirt, die Diagonalen polygon gebildet, der Schlussstein mit dem

Agnus Dei geschmückt. An der Südwand des Chores befinden sich die steinernen Priestersitze, das

»Presbyterium« für die celebrirenden Geistlichen, den Messpriester und seine beiden Adjuncten4), eine

dreitheilige nischenförmige Architektur, äusserst schmuckvoll im reinsten Uebergangsstyle.
Zu beiden Seiten des Chores, etwa in halber Tiefe desselben abschliessend, öffnen sich gegen

das Querschiff die zwei Kapellenpaare. Es sind schlichte rechtwinkelige Räume, deren einzige

Ausstattung in dem theilweise noch erhaltenen malerischen Schmucke bestand. Die einzeln an der Ostwand

einer jeden Kapelle angebrachten Spitzbogenfenster scheinen von einer späteren gothischen Erneuerung
herzustammen. Sämmtliche Kapellen sind mit spitzbogigen m. 5,48 hohen Tonnengewölben bedeckt.

Die breiten Stirnpfeiler und die Eckpilaster, zwischen denen sich die Kapellen nach dem Querschiffe

öffnen, sind mit einfachen Gesimsen bekrönt, deren Profilirung sich beinahe in allen schweizerischen

Cistercienserkirchen wiederholt.
Das Querschirf (m. 25 : m. 7,58 im Lichten) besteht aus drei annähernd quadratischen Jochen,

von denen das mittlere jedoch, die Vierung, bei Anlass des Umbaues im XIV. Jahrhunderte mit einem

neuen Kreuzgewölbe überspannt wurde. Die vier Haupttragebögen und die Kreuzgewölbe der Querflügel
dagegen gehören noch dem Bau des XIII. Jahrhunderts an. Die Form und Gliederung der Dienste
und der Rippen ist hier dieselbe wie im Chore, der Schlussstein des südlichen Flügels ist mit dem

Adler, derjenige des nördlichen mit dem Löwen des hl. Marcus geschmückt, in der Vierung erscheint
das Haupt des Salvators von einem prächtigen gothischen Blattkranze umgeben. Sonst fehlt jeder
figürliche Schmuck, sogar die Vierungspfeiler sind nur mit glatten Gesimsen bedeckt, deren Gliederung
aus einer complicirten Häufung von Rundstäben und Hohlkehlen besteht.

Vom westlichen Pfeilerpaare des Querschiffes an beginnt der Neubau des XIV. Jahrhunderts.

Jeder Querschiffflügel ist hier mit einer spitzbogigen Arcade in der ganzen Breite des anstossenden

Seitenschiffes gegen das Letztere geöffnet. Die Basen und Kämpfer zeigen dasselbe Profil wie

diejenigen der Chorkapellen, ebenso gehören die westlichen, zur Aufnahme der Schiffsarchivolten bestimmten

Pfeilervorlagen noch dem Bau des XIII. Jahrhunderts an. Die Seitenschiffe sind mit je sechs m. 6,50
hohen Kreuzgewölben bedeckt, deren in Form einer Hohlkehle profilirte Schild- und Diagonalbögen

längs der Wände von hochschwebenden Blattconsolen, an den Pfeilern von polygonen Vorlagen mit
nüchternen Gesimsen getragen werden. Jeder Schildbogen enthält ein zweitheiliges Maasswerkfenster.

Die Archivolten, die Scheidebögen gegen das Mittelschiff, laufen ohne Kapitale oder Gesimse in die

Pfeilerwandungen über, die Basen der Freistützen bestehen aus einer Schmiege auf hohem

geradlinigem Postamente. An der Westwand sind die Archivolten ohne Halbpfeiler gebieben, sie setzen

etwas über Mannshöhe consolartig ab.

') Es ist diess eine in den Ordenskirchen der Cistercienser sehr häufig vorkommende Einrichtung. Cf. Dohme, S. 43.



— 87 (25) —

Im Mittelschiffe heben die Gewölbedienste als rechtwinklige Vorlagen an und setzen dann in
beträchtlicher Höhe ins halbe Sechseck über, aus welchem die Rippen der m. 14,61 hohen
Kreuzgewölbe sich ohne Vermittlung eines Kapitales entwickeln. Jeder Schildbogen enthält über einem

schwach vortretenden Gesimse ein dreitheiliges Spitzbogenfenster, alle mit Maasswerken gefüllt, welche
die üppigsten Combinationen des XIV. Jahrhunderts variiren. Die Schlusssteine sind mit virtuos
gemeisselten Blattornamenten geschmückt, die sich in der Regel um eine mittlere Maske gruppiren.
Der letzte Schlussstein gegen Westen enthält die in einem früheren Hefte gegebene Darstellung eines

Löwen, der seine Jungen beleckt, das Symbol des am dritten Tage auferstandenen Heilandes ').
Das Aeussere des Langhauses ist durch die an Haupt- und Seitenschiffen vortretenden Streben

einfach aber kräftig gegliedert. Die westliche Schlusswand der innern Theilung entsprechend ebenfalls

durch schlanke Strebepfeiler verstärkt, zwischen denen ein dreisprossiges Maaswerkfenster beinahe

die ganze Höhe des Mittelschiffes über dem Hauptportale einnimmt. Am nördlichen Querflügel endlich
finden sich die einzigen figürlichen Sculpturen, welche an einem schweizerischen Cistercienserbau aus

der Uebergangsepoche vorkommen, allerlei Fratzen, Thiergestalten u. s. w. an den Consolen des

Bogenfrieses, und die Maske eines Geharnischten an einem Säulenkapitäle des Thürgewändes.

Die künstlerische Mission, durch welche sich der Cistercienserorden eine so grosse Bedeutung

für die Baugeschichte des Mittelalters erwarb, hört mit dem Zeitpunkte auf, wo der neue Styl, die

Gothik, sich allgemein eingebürgert hatte. Es begann überhaupt für den Orden das Stadium einer

allmähligen Verflachung, eines, wenn auch vorerst nur langsamen, Preisgebens seiner charakteristischen

Eigenthümlichkeiten. Man verlor allmälig das Bewusstsein der Opposition gegen die älteren Mönchs-

') Mittheilungen, Bd. III, 1. Heft, Taf. II, fig. B. Der Anblick des Inneren muss früher von ausserordentlicher

Wirkung gewesen sein. Davon zeugen jetzt noch die überall sichtbaren Spuren polychromer Ausstattung, die Glasgemälde

im Mittelschiff und die Beste von Chorstühlen. Am besten haben sich die Malereien in den beiden südöstlichen

Chorkapellen erhalten. In der dem Chor zunächst befindlichen erstreckt sich unterhalb des Tonnengewölbes ein breiter Fries

mit Medaillons, in denen die Halbfigurcn von Engeln, Bischöfen und Propheten (darunter Moses) dargestellt sind. Der

Grund des Gewölbes ist mit Sternen bemalt. In der anstossenden Kapelle wiederholt sich dieselbe Anordnung. In dem

Friese zur Linken sieht man den Gekreuzigten zwischen Maria, Johannes und den Aposteln, gegenüber eine Sippe von

männlichen und weiblichen Heiligen. Das Gewölbe enthält in rautenförmiger Einfassung abwechselnd Schild und Helmzier

der Gessler. Alle diese Malereien, sowie die Reste anderer im Chor, stammen aus dem XIV. Jahrhunderte. Von den farbigen

Glasgemälden, mit denen einst die ganze Kirche ausgestattet war, sind nur noch die Ueberbleibsel von fünf Fenstern an

der nördlichen Wand des Mittelschiffes erhalten. Ausserdem verdienen die Chorstühle hohe Beachtung. Je 17 derselben

sind zu beiden Seiton des Mittelschiffes aufgestellt, und nach Osten hin mit den Chorpfeilern durch einen hölzernen

Spitzbogen verbunden, der sammt der giebelförmigen Bekrönung von zwei gebückten Gestalten getragen wird. Diese Chorstühle

sind, ausser denjenigen der Franziskancrkirehe in Freiburg und den aus der Kathedrale in Lausanne nach Chillon

übertragenen Resten, die einzigen, welche die Schweiz aus der Uebergangsepoche besitzt. Von den Conventgcbäuden sind nur
noch dürftige Reste enthalten. Ein Durchgang, der neben der Ostseite des Chores in den ehemaligen Kreuzgang führt,

ist mit einer hübschen, geschnitzten Ilolzdicle bedeckt, auf welcher man die Jahreszahl 1492 liest.

t 12



— 88 (26) —

orden, im Schoosse der eigenen Corporation traten Differenzen ein, welche die unbedingte
Subordination unter Gesetz und Herkommen erschütterten. Es spiegelt sich diese Wandlung auch in der
Baukunst wieder, soweit sich die Fortentwicklung derselben an der Hand der 'auswärtigen Ordenskirchen

verfolgen lässt. Neben den immer häufiger werdenden Abweichungen von den traditionellen
Grundrissformen bricht sich im Aufbau eine zunehmend freiere Richtung Bahn. Die Fenster werden

mit Maasswerk gefüllt, bunte Glasgemalde, ehedem höchstens in der Prälatur zulässig, wurden bereits

zu Ende des XIII. Jahrhunderts im Kreuzgange von Wettingen eingeführt, aus der ersten Hälfte des

Folgenden datiren die prächtigen Chorfenster von Hauterive und nicht viel später die berühmten

Glasgemälde von Kappel. Endlich beginnt sich auch die Plastik zu emancipiren. Seit dem XV.
Jahrhunderte sehen wir die Kunst des Ordens im Wesentlichen auf denselben Bahnen wie die Gothik
überall. Nur Eins besteht, eine gewisse Einfachheit der Massen und eine strenge Anhänglichkeit
an die altüberlieferten Schöpfungen, die selbst dem Zopfe ihre Schranken entgegensetzt. Während
zumal die prunkliebenden Benedictiner ihre mittelalterlichen Anlagen fast überall der Bauwuth des

XVII. und des XVIII. Jahrhunderts geopfert haben, sind die Mehrzahl der Cistercienserkirchen, in
ihren baulichen Massen wenigstens, intact geblieben.



Stammtafel der oberdeutschen Cistercienserklöster.

Verfasst von P. Ildeplioiis Tornare aus Freiburg, Cistercienser in St. Urban, f in Biel. Gütigst mitgetheilt durch Herrn Prof. A. Lütolf in Luzern.

Citeaux

(Cistercium)
gegründet 1098.

La Ferté

(Firmitas)
gegr. 111S

Pontigny

(rontiniacuni)
gegr. 1114.

Clairvaux

(Claravallis)
gegr. 1115.

Morimond

(iiorimundus
gegr. 1115.

Cherlieu

(Carus Locus)
gegr. 1131.

Bonmont
(Bonus Mons)

gegr. wahrsch.
vor 1123.

Eberbach

(Eberbacum)
gegr. 1135

Bellevaux

(Bella Vallis)
1119-

Altencamp.
(VetusCampus)

gegr. 1123.

Ebrach

(Ebracum)
gegr.H26(1127)

Weiler Bettnach

(Villarium)
gegr. 1132.

Beaupré

gegr. 1134.

Hauterive Hautcrêt
(Alta Ripa) (Alta Crista)
gegr. 1137 gegr. 1134.
od. 1138.

Schönau

(Sconaugia)
gegr. 1144-

Otterberg
(Otterburgum)

gegr. 1145. gegr

(Arnsburg)

1174.

Lützel Monthéron

(Lucis Cella) (Thela)

gegr. 1123. gegr. 1135.

Volkenrode Heilsbronn Lankheim Wilhering

(Volkenroda) (Eons salutis) (Longhemium) (Hilaria)
gegr. 1131. gegr. 1132. gegr. 1132. gegr. 1146.

Aldersbach Bilthausen Eusserthal Wiirschweilcr Baumgarten

(Alderspacum) (Bildhusa) (Uterina Vallis) (WerneriVilla- (Pomoerium)

gegr. 1146 (1147). gegr. 1157. gegr. 1148 (1149). rium> gegr. 1146.

gegr. 1170.

Kappel L'lsle-du-Pont

(Capella) ^g^
gegr. 1185. gegr. 1246.

Bebenhausen

(Bcbenhusa)
gegr. 1188.

Dissibodenberg (Neuburg) Kaisheim Wachsstadt Salmansweiler Paris Frienisberg S. Urban
(Mons Sancti (NovumCastrum) (Ca?sarea) od. drei Königen (Salem. Salemium. Salomo- (Parisium) s (O TT l ïDissibodi) gegr. 1128. gegr. 1133. (Locus Crescens). nis Villa) gegr. 1137. gegr. 1138. (.Aliroiaj \p. VIDSSOS)

gegr. 1259. gegr.1131 gegr.(vor?) 1191.

Waldsassen

(Waldsassium)
gegr.H32(1133)

FUrstenzell FUrstenfeld Gotteszell

(Cella Prin- (Campus Prin- (Cella Dei)
oipum) cipum) gegr.l268(1285)

gegr,1262(1275) gegr. 1262.

Maulbronn Herrenalb Stambs Raitenhaslach Wettingen Heiligenberg Kbnigsbrunn Thennebach
(Mulbrunnum) (Alba Domi- (Stambsium) <Eaitenhas- fAln riQotpllnl (Mons Sanctus) (Fons Regis) (Porta Coeli)

gegr. 1138. »°™m> gegr,1272(1271) '»cum) V-^SieilB.! ^ ^ ^ g U56(1157)
gegr.U46(1148) gegr,1143(1147) gegr. 1227.

(Waldersbach)

(Walder-
bacum)

gegr. 1143.

(NB. Die von Dohme's Stammtafeln abweichenden Namen und Daten sind in Klammern aufgeführt.)



BONMONT.

i r j.

FRIENISBERG.

7-
.^^

KAPPEL.

ST. SULPICE.

Maafsstab: i : 500.

HAUTE-RIVE.

T

WETTINGEN.

Aufgenommen ven J.R.Ralin. Gez.von E Berlepsch. .îth.v.J.J Hofer.Zijnch


	Die mittelalterlichen Kirchen des Cistercienserordens in der Schweiz

