Zeitschrift: Mitteilungen der Antiquarischen Gesellschaft in Zirich
Herausgeber: Antiquarische Gesellschaft in Zirich

Band: 17 (1870-1872)

Heft: 6

Artikel: Die biblischen Deckengemalde in der Kirche von Zillis im Kanton
Graubundten

Autor: Rahn, Rudolf Johann

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-378807

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-378807
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Dié
biblischen Deckengemilde

in der Kirche von Zillis

im Kanton Graubtindten.

YVon

Dr. J. Rudolf Rahn,

a. 0. Professor der Kunstgeschichte an der Universitit Ziirich.

Ziirich.,

In Commission bei S. Hohr.

ck von David
1872,






Die biblischen Deckengemiilde in der Kirche von Zillis

im Kanton Graubiindten.

Alkibiades nannte die griechischen Gotter ein langweiliges steinernes Volk und schlug ihnen die
Nasen ab, damit sie ihm nicht immer denselben Anblick darboten. Dieser frivole Scherz ist nicht ohne
Bedeutung, denn er zeigt, wie selbst profane Menschen unbewusst den tieferen Unterschied erkennen,
der zwischen den Schwesterkiinsten der Malerei und der Plastik besteht.

Die Plastik ist die Kunst der Formen, das Streben nach den feineren individuellen Besonderheiten,
das Betonen der Spitzen und des Drastischen tritt zuriick, weil die Grossheit und Ruhe in der Gesammt-
erscheinung das erste Lob des Bildwerkes bestimmen. So zeigt der Anblick einer jeden Antike, wie
niemals der Kopf mit einer besonderen Schirfe des Ausdruckes den iibrigen Korper und seine Bewegungen
beherrscht. Der Vollwerth liegt in dem Ganzen, das in harmonisch entwickelter Schonheit klar und
biindig sich abschliesst.

Anders verhiilt es sich in der Malerei. Schon ihre Technik ist leichter zu handhaben, als die
des Bildners. Sie ist rascher, fliichtiger und desshalb auch geeignet, einer jeden Stimmung und jedem
personlichen Gedanken zum Ausdrucke zu dienen. Auch die Mittel, deren sie sich. bedient, sind andere.
Der Maler ist nicht bloss ein Componist und ein Zeichner, sondern er modellirt in seiner Weise ebenso
frei und bestimmt, wie der Bildner es thut. Er verklirt endlich sein Werk durch die Farben und kann
damit iiber tausend Stimmungen verfiigen, die der Plastiker mit seinen Schopfungen nur bei dem wahr-
haft Gebildeten erweckt. »Die farbenreiche Hiille, in welche der Maler seine Gedanken kleidet, lockt
und blendet, sie bezaubert das Auge und entflammt die Empfindung.« Dieser Reichthum an Ausdrucks-



— 104 (4) —

mitteln erklart die Vielseitigkeit und den grossen Wirkungskreis, den die Malerei der Plastik im Allge-
meinen vorausbesitzt. In der Plastik ist die Form das tonangebende Element, dem Maler umgekehrt
dient sie als ein blosses Hiilfsmittel, um das innere Leben zu erkldren und zur Geltung zu bringen.
Die Malerei ist die Kunst des individuellen Empfindens, diejenige, in welcher der Schopfer am sicht-
barsten die Spuren seiner Bildung niederlegt. Ihr Gebiet ist das Leben in allen seinen Erscheinungen,
sie giebt das Hohe und das Niedrige, das Seltene und das Heiligste wie das Gemeine wieder; ihr gelingt
es daher, dass sie am unmittelbarsten zum Volke spricht und am deutlichsten der Zeit und ihren
Stimmungen zum Ausdrucke dient.

Dieser Gunst entspricht es, dass der Malerei von jeher das meiste Verstindniss und die Vorliebe
unter den bildenden Kiinsten zu Gute kam. Sie erklirt auch den Trieb, der diese Kunst seit den
frithesten Zeiten gefordert hat. Mag kindlichem Sinne ein Schmuck geniigen, der das Geriithe mit
farbigen Lineamenten ziert, oder vermag es die Phantasie in hoherer Gestaltung zur Nachahmung
organischer Naturformen hindurchzudringen: die Malerei beginnt, sobald ein Streben iiber das téglich
Nutzbare hinaus, nach idealer Gestaltung erwacht. Zu allen Zeiten und bei allen Volkern war sie geiibt.
Wenn schon #gyptische Bildner die endlosen Reihen ihrer hieroglyphischen und figuralischen Sculpturen
durch Farben belebten, so hat die Forschung erwiesen, dass auch die assyrischen und babylonischen
Kiinstler den Reiz ihrer Bildwerke durch Bemalung zu heben suchten. Und je hoher die Kunst, umso
mannigfaltiger und enger sind die Beziehungen, welche die Malerei mit dem Leben verbinden. Kein
Haus und kein Tempel, kein Aussenbau, welchen die Griechen vollendeten., entbehrte des farbigen
Schmuckes und selbst dem Marmor wusste man so einen erhohten Ausdruck seiner tektonischen Fune-
tionen zu verleihen. Kine Summe von Fundobjecten belehrt uns ferner iiber die Fiille liebenswiirdigster
Compositionen, die selbst das Nutzgeriithe des tiiglichen Lebens veredelten. Und neben dieser dienenden
Stellung, welche die Kunst der Farben in Verbindung mit Architektur und Plastik behauptete, schwingt
sie sich selbstindig zu immer hoheren Zielen empor. Was Zeuxis und Apelles gemalt, ist der Welt fiir
immer verloren gegangen; aber der kleinste Rest eines antiken Vasenbildes, die fréhliche Pracht, die
Lebenslust, die Naturwahrheit und der Farbenglanz, die uns noch heute aus den Wandgemélden Pompeji’s
entgegenstrahlen, sind Zeugen der Wechselwirkung, in welcher die Malerei mit den anderen Kiinsten
zu klassischer Vollendung reifte.

Das Christenthum war anfinglich der Malerei, wie der Kunst tiberbaupt, nur wenig forderlich.
Die meisten Gemeindeglieder gehorten dem Volke an, dem Stande der vornehmen Bekehrten aber
grosstentheils Frauen; auch entsprach es dem Sinne dieser evangelischen Gemeinden, dass man eher
die Armen unterstiitzte, als Kunst und Luxus zu fordern. Dazu kam die christliche Strenge iiberhaupt.
Schon Paulus rechnet es zu den Thorheiten der Heiden, dass sie die Herrlichkeit des lebendigen Gottes
i ein todtes Bild verwandelten. Auch spiiter scheute man die Gefahr, durch solche Aeusserlichkeiten
wieder in den alten vielgestaltigen Gotzendienst zu verfallen. Der Plastik inshesondere galt diese.
Mahnung; denn abgesehen davon, dass sie ja zuniichst die alten Gotterideale gebildet hatte, giebt sich
das Bildwerk ganz unmittelbar als die korperliche Hiille eines geistigen Inhaltes zu erkennen. Aus
dhnlichen Griinden haben bekanntlich die Reformatoren am meisten gegen die Bildhauerei geeifert.
Endlich aber ist, abgesehen von solchen iusseren Hemmnissen, zu beriicksichtigen, dass diese Kunst
in grossen und bewegten Epochen nur selten Bedeutendes aufzuweisen hat. So war diess in den alt-
christlichen Jahrhunderten der Fall, so wieder im Reformationszeitalter. In solchen Zeiten des inneren



105 () —

Lebens und der geistigen Sammlung tritt die Form neben dem Inhalte zuriick, und dieser eben bestimmt
nun zunichst das Wesen der Malerei. Auch das Christenthum ist eine durchaus innerliche Religion.
Sie will nicht gléinzen, sondern erbauen, nicht sinnlich befriedigen, sondern predigen und lehren. Die
Malerei war es also zunichst, die zur Herrschaft unter den bildenden Kiinsten berufen wurde; sie war
auch diejenige Kunst, die sich am friihesten zur Selbstéindigkeit erhob und den christlichen Anschauungen
am deutlichsten zum Ausdrucke verhalf. So beginnt denn die Reihenfolge der christlichen Malereien
bereits in den Zeiten des Katakombendienstes. Is sind schlichte Vorstellungen, meistens symbolischer
Natur. War es die Scheu, mit den heiligen Ueberlieferungen zu brechen, oder war es die Furcht vor
Entdeckung, welche die Kiinstler vor einer unmittelbaren Darstellung der christlichen Helden zurtick-
hielt? genug, es ist nur eine heitere, lichenswiirdige Symbolik, welche sie in ihren Bildern verkorpern,
es sind Umschreibungen, Darstellungen, die selten um ihrer selbst willen gegeben wurden, sondern
meist nur als Anspielungen im Sinne einer hoheren Symbolik aufzufassen sind. Erst im Laufe der
Jahrhunderte beginnt sich allméhlig die historische Richtung Bahn zu brechen. Durch Constantins
Gunst hatte die Kirche triumphirt; frei und jubelnd wagten sich die Bekenner aus dem Schoosse der
Katakomben hervor. Diesen Sieg und ihre Machtstellung auch #usserlich zur Geltung zu bringen, war
von nun an das Streben der Kirche. So berichtet Eusebius, der bekannte Biograph und Zeitgenosse
Constantins des Grossen, wie zu seiner Zeit die vorhandenen Kirchen nicht mehr geniigt hiitten, iiberall
seien grossere und reichere Gebiude entstanden. Auch die Prunkliebe begann sich zu regen. Die
Bagiliken Roms und Ravennas, die sich aus dem IV. und V. Jahrhunderte erhalten haben, geben das
Bild eines wahrhaft heidnischen Pompes. Manches hatte.sioh_iiberhaupt gedndert, zu Gunsten der Malerei
wie der Kunst im Allgemeinen. So hebt Paulinus Nolanus bei Anlass der Kirchen, die er zu Nola in
Campanien und in dem benachbarten Fundi gestiftet hatte, ausdriicklich hervor,. wie niitzlich es scheine,
dass heilige Malerei an allen Winden spiele, und er schildert dann weiter eine grosse Zahl von alt-
und neutestamentarischen Bildern, die dort angebracht waren. Auch anderswo fing man an, die Kunst
mehr und mehr als ein niitzliches Mittel zur Erweckung christlicher Empfindungen zu betrachten.
So weit gekommen, war die Krweiterung der bisherigen Darstellungskreise eine natiirliche Folge. Hatte
man noch in den Mosaiken von S. Apollinare nuovo zu Ravenna, muthmasslich einem Werke aus der
Zeit Theodorichs des Grossen, die Wiedergabe der Passionsscenen und der Kreuzigung vermieden, so
mehrten sich in der Folge dergleichen Darstellungen ins Zahllose. Es kam iiberhaupt die Zeit, wo
man Gemélde nicht nur als Schmuck und Unterweisungsmittel, sondern als formliche Cultusobjecte
~ betrachtete, wie diess schon frithe mit den sog. Lukasbildern der Fall war. s entstanden ferner
Gesetze, welche nicht bloss die wortlich gebundene Reihenfolge der Bilder innerhalb des Cyklus selbst,
sondern bald auch die Composition und die Haltung des Einzelnen in feste durch Herkommen gebundene
Regeln bannte. Ein Beispiel dieser typischen Behandlungsweise giebt das vor wenigen Jahrzehnten
durch Durand und Didron entdeckte Malerbuch vom Berge Athos. Es enthélt dasselbe ausser den
technischen Kunstrecepten eine Anleitung zur Composition der heiligen Historien nach kirchlich autori-
sirten Vorschriften, welche der Phantasie den letzten Spielraum entzieht, und dem Kiinstler nichts
iibrig léisst, als dass er mit handgewohnter Fertigkeit sein Bild fabricire.

Ein gesunder, naturwiichsiger Sinn und die hiufigen Riickblicke in die umgebende Natur haben
die Kunst des Abendlandes vor solcher Erstarrung bewahrt. Immerhin ist es bekannt, bis zu welchem
Grade auch hier die kirchlichen Traditionen bestimmend geworden sind. Die bekannten Gegeniiber-



S 1068 =

stellungen alt- und neutestamentarischer Scenen, wie sie die Biblia Pauperum mit grosster Précision
bestimmt, der Todtentanz, der Stammbaum Christi (die sog. Wurzel Jesse), die bekannte Vorstellung
der Verkiindigung, der Krippe und des Crucifixus, und so noch manche stereotyp wiederkehrende Com-
positionen und Einzelfisuren, denen man in der Malerei seit dem XIV. Jahrhundert begegnet, waren
nichts als ,ein Dictat der Kirche und der Gewohnheit. Der Geniale mochte zuweilen sein Recht behaupten
und sich durch gewisse selbstindig erfundene, doch immerhin Husserliche und nebenséichliche Zuthaten
entschiidigen, um so weniger kann man es dem mittelméssigen Talente verargen, wenn sich dasselbe
unter derartigen Bedingungen des eigenen Denkens enthoben fithlte, und sich nur mehr befliss, durch
rasche und sichere Handfertigkeit zu glinzen. Es ist denn auch leider nicht zu verkennen, dass ein
starker handwerklicher Zug nicht bloss den geringeren Werken spitmittelalterlicher Malerei innewohnt.
Im Uebrigen hiesse es die Wahrheit verkennen, wollte man der Kirche und ihren Traditionen die
alleinige Schuld an diesen Erscheinfmgen beimessen. Die monumentale Malerei, wie sie im Mittelalter
betriehen wurde, war eine vorherrschend dienende Kunst, d. h. sie stand in einem durchaus abhingigen
Verhiiltnisse zu der Architektur, und die Wandlungen dieser hat man daher ebensowohl zu beriick-
sichtigen, wie die Stimmungen, welche die Kunst mit stofflichem Inhalte erfiillten. So erklirt schon
der blosse Vergleich zweier Grundrisse, von denen der Eine der romanischen Epoche, der Andere einem
gothischen Gebidude angehdrt, die Bedingungen, welche der Malerei geboten werden konnen. Hier in
der Gothik ist Alles durchbrochen; statt der fortlaufenden Umfassungswiinde bemerkt man lauter isolirte
Mauertheile, die schlank und hoch neben einander emporsteigen, bis sie durch Bogen zur Aufnahme
der Gewolbe mit einander verbunden werden. Alle die stiitzenden und helfenden Glieder, die Strebe-
pfeiler und die Strebebdgen, welche dem Schube der Decke begegnen, sind nach Aussen verlegt, so
dass die Gewolbe im Inneren zu schweben scheinen. Das Einzige, was ausser den Pfeilermassen das
Innere von der profanen Aussenwelt abschliesst, besteht in der verhéltnissméssig niedrigen Brustwehr
und den farbenprangenden Fenstern. Die Grenzen, in denen die Malerei ihre Thétigkeit entfalten kann,
sind also beschrinkt genug, d. h. der Kiinstler bleibt entweder auf das enge Gebiet der Glas- und Tafel-
malerei angewiesen, und er wird seine umfassenden Compositionen ausserhalb der Kirchen in Kreuz-
giingen, Refectorien und Capitelsiilen verkorpern, oder die Malerei sinkt zur blossen Decoration herunter :
ein Grund mit Sternen besfiet schmiickt die Gewdlbe, buntere und mannigfaltigere Ornamente isoliren
die Rippen, Roth oder Blau die goldigen Ornamentsculpturen der Kapitile und die Tiefen der Pfeiler-
biindel, withrend ein Teppichmuster oder eine anmuthige Drapirung endlich die Briistungsmauer unterhalb
der Fenster zieren. In der romanischen Architektur dagegen (dem sog. Rundbogenstyle, welcher im
Abendlande der Gothik voranging) hilden die Winde fortlaufende compacte Massen. Die Mauer selbst
nimmt unmittelbar an dem constructiven Organismus Theil, sie ist Stiitze und Verschluss zugleich;
daher die verhilltnissmiissig seltenen und geringen Durchbrechungen durch Fenster und Portale, daher
die grossen zusammenhingenden Flichen vom Eingange bis zum Chor, der entweder im festen Halbrund
oder im eleganteren Polygone ernst und massig abschliesst. Die Vorziige, welche eine solche Bauweise
fiir die malerische Ausstattung darbietet, sind einleuchtend genug. Hier ergeht sich die Phantasie in
ungehemmter Productivitit, fiigt Bild an Bild und vereint sie zu Cyklen von, oft erstaunlicher Grésse.
Die vor wenigen Jahrzehnten wieder aufgedeckten Iresken in den Kirchen von Soest in Westfalen und
von Schwarzrheindorf und Brauweiler im Célnischen geben denn auch eine hohe Meinung von dem freien
‘Schwunge und der Begeisterung, mit der sich Phantasie und Hand unter solchen Bedingungen ergingen. -



Lo

Selten, wie iiberhaupt, sind solche Cyklen in der Schweiz nur in geringer Zahl erhalten geblieben.
Zwar fehlt es nicht an mannigfachen Belegen, dass auch hier die Malerei eine allgemein beliebte und
geiibte Kunst gewesen sei. Schon im IX. Jahrhundert ist von Bildern die Rede, welche die hiesige
Fraumiinsterkirche schmiickten 1). Aehnliches wird von der 838 geweihten Klosterkirche von St. Gallen
erwithnt ?), wihrend spéter (im Jahr 850) zur Ausmalung der Abtswohnung wohl besonders geiibte
Monche aus der Insel Reichenau berufen wurden ®). Spuren solchen Schmuckes endlich sind aus allen
Epochen des Mittelalters nachweisbar, und diesseits wie jenseits der Alpen beweisen sie, dass die Malerei
als unzertrennliche  Genossin der Architektur zur Seite stand 4). v

Leider jedoch vermindert sich die Zahl solcher Werke von Jahr zu Jahr. Schon die Technik der
Malerei ist eine fiir die Dauer ihrer Werke sehr wenig giinstige. Ihre Schopfungen sind desshalb in
hohem Grade den Wechselfillen der Jahrhunderte preisgegeben, nicht zu gedenken erst derjenigen
Zerstorungen, welche Willkiir und Laune noch tiiglich verschulden. Wie oft es daher geschehen mag,
dass bald da, bald dort die Reste lingst verschollener Bilder hinter der Tiinche zum Vorschein kommen,
um so seltener sind diejenigen Gliickszufiille, die uns einen ganzen und wohlerhaltenen Kirchenschmuck
finden lassen. o

Diese Gunst erhoffte ich, als mich im Herbste 1870 eine Studienreise durch Biindten iiber die
- Alpen fiihrte, und wirklich fiigte sich’s, dass selbst die besten Erwartungen durch den Fund einer
Bilderserie iibertroffen wurden, die in ihrem Zusammenhange die dlteste monumentale Bibel-
illustration vergegenwiirtigt, welche die Schweiz noch aufzuweisen hat. Schon lange war mir die
Kunde von hochst seltsamen und alterthiimlichen Malereien zugekommen, die sich in der Kirche von
Zillis befinden sollten. Im Jahre 1863 nimlich hatten Bauschiiler des hiesigen Polytechnikums unter
der Leitung des Herrn Prof. Julius Stadler den Spliigen passirt und bei diesem Anlasse von jenem Denk-
male Notiz genommen. Die Proben indessen, die in den Reiseskizzen der Bauschule veroffentlicht wurden,
sind so momentan gezeichnet, dass sich hiernach nicht wohl ein Urtheil iiber den Styl der Gemiilde

') Vgl. G.v. Wyss, Geschichte der Abtei Ziirich. Bd. VIII. der Mittheilungen, S. 17, und Beilage 9.

*) Ferd. Keller, Bauriss des Klosters St. Gallen. S. 10 u. 12.

%) Ferd Keller, a.a. 0. S.13. Adler, in Erbkams Zeitschrift fir' Bauwesen. Berlin 1869. 8. 533 u. 537.

*) Einer der bedeutendsten Cyklen in der cisalpinischen Schweiz befand sich in dem abgebrochenen Kreuzgange
des Klosters Téss bei Winterthur. Copien derselben von unserem sel. Vereinsmitgliede Herrn L. Schulthess - Kaufmann
sind im Besitze seines Sohnes Albert Schulthess. Ibenfalls sehr umfassende Wandmalereien befinden sich unter Tiinche
in den Kirchen von Kisnacht und Oberwinterthur im Kanton Zirich; letztere zumal missen, aus Resten
zu schliessen, welche #ltere Leute noch gesehen haben, hichst interessante und wildphantastische Jagdscenen und Thier-
bilder dargestellt haben. Je weiter sidwirts im Lande, desto hiufiger begegnet man in Kirchen und Kapellen noch einer
Reihe wohlerhaltener Wandmalereien. So im Kanton Graubiindten in der Georgskapelle bei Bonadutz (cf. mein
Referat in v. Zahns Jahrbiichern fiir Kunstwissenschaft, 1870), in 8. Maria del Castello bei Misox, Werke aus dem
Ende des XV. Jahrhunderts, darunter eine hochst ansprechende Reihenfolge von Monatsbildern. Dieselben Darstellungen,
doch #lteren Styles, wiederholen sich in dem Kirchlein S. Bernardo oberhalb Monte C_arasso bei Bellinzona im Kanton
Tessin. Hier ist das ganze einschiffige Langhaus mit Malereien bedeckt; eine Inschrift setzt ihre Vollendung in das
Jahr 1427. Andere mehr oder weniger ausgedehnte Cyklen sind erhalten in der Kirche von Biasca bei Bellinzona, in
8. Maria del Castello bei Giornico, in S. Maria dietro di S. Antonio bei Locarno, mit der bemerkenswerthen Inschrift:
hoc opus iacobinus de vaulate (?) pxit. CCOCLXXVI die veneris XV . . . aprilis hoc opus fecit fieri bernardus de marti-
gionibus de mediolano ad honoré virginis marie. Endlich in der Umgegend von Lugano in den Kirchen von Dino,

Mezzovico (S. Mamante sic!) und 8. Maria di Torello.



— 108 (8) —

fassen liess. Den einzigen Anhalt boten Stadlers Mittheilungen, dass hier einer der umfangreichsten
Gemildecyklen romanischen Styles vorliege. Solche Versicherungen geniigten, um bei dem niichsten
Anlasse Zillis zu besuchen. Die Resultate dieses ersten Augenscheines sind durch einen Aufsatz in den
v. Zahn’schen Jahrbiichern fiir Kunstwissenschaft (IV. Jahrgang 1871, Heft 2) und durch mehrere
Zeitungsreferate bekannt geworden. Immerhin blieb bei der Wichtigkeit und dem Umfange dieser
Malereien noch Manches zu berichtigen iibrig, und musste es namentlich erwiinscht sein, eine grossere
Zahl von Abbildungen zu verdffentlichen, als diess zunichst geschehen konnte. Diese Deute eines
zweiten Besuches, die mitfolgenden Tafeln nun, sollten einigermassen jenen Ausfall ergéinzen und zugleich
in weitere Kreise die Bekanntschaft dieser merkwiirdigen Bilder vermitteln.

Zillis im Kanton Graubiindten, unweit Andeer an der Spliigenstrasse gelegen, ist der erste Ort,
sobald man von Thusis her die Via Mala passirt hat. Der Anblick des Dorfes im saftigen Wiesen-
grunde, wie er sich plotzlich aus dem gigantischen Engpasse darbietet, ziihlt mit zu den wunderbaren
Metamorphosen , welche die Schweiz dem Wanderer so zahlreich darbietet. Die Kirche liegt ausserhalb
des Dorfes auf griiner Terrasse. Am Fusse derselben sieht man den Rhein, der friedlich durch den
breiten Thalgrund dahin rauscht. Hoch gegeniiber blinkt das einsame Mathon von der Alpe herunter.
Links im Hintergrunde hebt sich die Firn am Horizonte ab. Dieses Bild, das sich vor dem Auge
entrollt, ist so heiter und schon, dass sich der Blick nur allmilig zuriick nach der Kirche wendet.
Sie ist ein schlichtes lindliches Gebdude%). Der Chor, der jiingste Theil, ist ein schmuckloses Polygon
ohne Strebepfeiler ; jede Seite desselben enthiilt ein einsprossiges Fenster mit spitgothischem Maasswerke.
An dem Netzgewdlbe, welches das Innere iiberspannt, liest man die Jahreszahl 1509 #) und den Namen
des Werkmeisters, Andres Biichler. Thurm und Schiff dagegen sind in romanischem Style erbaut.
Ersterer zeigt die gewohnte Gliederung durch glatte Eckpilaster und Rundbogenfriese in drei Geschossen,
wovon die beiden obersten mit doppelten und dreifachen Fenstergruppen ausgesetzt sind. Detailschmuck
fehlt. Die Theilsiulchen der Rundbogenfenster entbehren sogar der Kapitile. Ebenso schmucklos ist
das Langhaus, ein einschiffiges Gebdude, im Inneren von 9 Meter Breite und 17,10 Liinge. Vier kahle
Aussenwiinde umschliessen dasselbe, die nérdliche ohne Fenster, die gegeniiber liegende Langwand -
hingegen und die westliche Fingangsseite waren urspriinglich mit kleinen hochliegenden Rundfenstern
versehen, von denen einige noch die alte Bemalung mit bunten Sternen erhalten haben, die meisten
aber durch hohe Flachbogenfenster ersetzt worden sind. Das Einzige, was das Auge fesselt, sind die
gewaltigen Steinplatten in den Substructionen der Nordseite 7) und ein alterthiimliches, wohl 20 Fuss

°) Die Kirche von Zillis, die Mutterkirche des Schamserthales, gehorte seit dem Jahre 940 den Bischifen von Chur,
denen auch die Baupflicht fiir diéselbe oblag, bis sie im Jahre 1857, zugleich mit dem Besitze der Kirche auf das Dom-
capitel iiberging. Niischeler, die Gotteshiuser der Schweiz. HeftI., S.91. v. Moor, Cod. diplom. Tom. I. p. 66 u. 293,
II. p. 427.

8) Nicht 1519, wie irrthiimlich bei v. Zahn angegeben wurde.

7) Die Eine derselben misst 8,65 Meter Lénge bei allerdings nur 0,45 M. Hohe und 0,20 M. Stiirke, was ebenfalls
zu berichtigen ist. Cf. v. Zahn a.a. 0. S. 109.



= 00 -

hohes Bild des hl. Christophorus. Der Riese, auf einen Baumstamm gestiitzt, ist in strenger Vorder-
ansicht abgebildet. Kin brauner Mantel schwingt sich iiber die lange buntbemusterte Tunica, auf der
Linken trigt er den Christusknaben, der sich mit segnender Geberde gegen den Beschauer wendet,
dieselbe durch die liingst erloschenen Worte eines Spruchbandes bekriftigend. Das ist der wenig ver-
heissende Aussenbau. -

Um so iiberraschender wirkt nun der Eindruck, der sich beim FEintritt ins Innere darbietet.
Die ganze Diele, welche das Schiff in Form einer flachen Felderdecke iiberspannt, ist mit Gemilden
geschmiickt, die, nach dem Style zu schliessen, zu Ende des XII. oder Anfangs des XIII. Jahrhunderts
entstanden sein miissen. Im Ganzen waren es 153 einzelne Felder, von denen jedoch 20 durch plumpe
Malereien modernen Styles ersetzt worden sind. Ihre Anordnung ist diejenige, dass die ganze Decke
der Breite nach in 9 gleiche Streifen zerfilllt, deren jeder in der Linge 17 Bilder enthilt. Bei der
bedeutenden Hohe des Schiffes und dem Umstande, dass die nothigen Hiilfsmittel beide Male fehlten,
war es nicht mdoglich, die einzelnen Felder zu messen. Nur anniihernd ergiebt sich fiir dieselben aus
den Dimensionen des Grundrisses eine Grisse von circa 3 Fuss Seitenlinge, wobei indessen wohl zu
bemerken ist, dass diese Verhiiltnisse je nach der Composition variiren (cf. Taf. III. Fig. 1 u. 2). Jedes
Feld ist von einem doppelten Ornamentstreifen umgeben, einem Inneren, der zur unmittelbaren Umrahmung
des Bildes dient, und einem Aeusseren, der lattenformig sich kreuz und quer iiber die Decke fortsetzt.
Diese Rahmen und Leisten sind bald mit Blittern und Rankengewinden, bald mit Flechtwerk oder mit
einem mosaikartigen Muster geschmiickt, alles in einem kriftigen, zuweilen etwas derben, aber hochst
alterthiimlichen romanischen Style durchgefiihrt.

Die in den Feldern dargestellten Gegenstiinde zerfallen in zwei Hauptklassen. Zu der ersten
gehoren die seltsamen Ungeheuer und Fabelwesen, welche urspriinglich auf allen vier Seiten die Ausserste
Felderreihe einnahmen (Taf. IV.). Leider haben hier gerade mannigfache Zerstérungen und willkiirliche
Versetzungen stattgefunden, so dass manche dieser Bilder entweder ganz verschwunden oder beliebig
aus iibrig gebliebenen Fragmenten zusammengefiigt worden sind. Es sind fast lauter hibride Gestalten,
Halbwesen von Mensch und Thier, oder Vierfiissler, die in einen Fischschwanz endigend auf dem Wasser
schwimmen. Zu den Ersteren gehort die Seecentaurin, die einem Halbwesen von Hirsch und Seepferd
- aus einer Schaale zu trinken giebt (Taf.IV. Fig.5), die beiden Sirenen ferner, die abenteuerlich
gekleidet, mit einem Barette auf dem Kopfe, lustig auf dem Wasser schwimmen und von denen die
Eine ins Horn bldst, die Andere auf der Geige spielt. Anderswo kommen auch Menschen vor: ein
nackter Jiingling mit der Axt in der Hand ldsst sich rittlings von einem Delphine durch die Fluthen
tragen (Taf. I. Fig. 4). Dieselbe Darstellung wiederholt sich auf einem Fragmente, wo an die Stelle
des Delphines ein anderes Seeungeheuer getreten ist, und zum dritten Male, wo ein Affe auf dem
Delphine hockt (Taf.I. Fig. 2). Auch an feindlichen Begegnungen und Kampfscenen fehlt es nicht.
Ein hiissliches Monstrum, halb Wolf, halb Fisch, zieht einen geknebelten Menschen an einem Stricke
nach sich (Taf. IV. Fig. 2); ein Seeungeheuer ist im Begriffe, ein Anderes zu verschlingen, wahrend
anderswo der Kampf noch unentschieden geblieben ist, oder der Wolf mit dem Fischschwanze die Feind-
seligkeiten damit erdffnet, dass er einen anderen Unhold am Schweife packt. Am hiufigsten sind es
blosse Einzelgestalten; dreimal erscheint der Drache, dann Eber, Elephant, Einhorn, Widder und Ente,
alle mit dem Hintertheile eines Fisches, und so auf dem Wasser schwimmend (Taf. IV. Fig. 4 u. 6). Hieher

endlich zihle ich den Teufel (cf. Uebersichtstafel 16. g.), der gegenwiirtig allerdings in einer andern
14



— 110 (10) —

Reihenfolge erscheint, aber urspriinglich ohne Zweifel seine Stelle in den &dussersten Feldern hatte.
Vielleicht endlich gehort auch der Engel dazu, der gleich in der ersten Reihe, die Posaune blasend,
abgebildet ist. Der Sinn und die Bedeutung dieser Riithselbilder wird spéter zu erforschen sein. Dass
der Kiinstler dieselben als ein besonderes Ganzes behandelte, ergiebt sich aus dem Gegensatze, den ihr
Inhalt zu demjenigen der iibrigen Deckenbilder darstellt, und ergiebt sich aus der Anordnung dieser
Compositionen, die an den beiden Langseiten der Decke so eingefiigt wurden, dass ihre Basis an die
Mauer stosst; sie bilden somit eine Umrahmung des Ganzen.

Ansjprechender als diese eben erwithnten Bilder sind diejenigen der iibrigen Felder, im Ganzen 105
Darstellungen, die mit wenigen Ausnahmen neutestamentarische Gegenstéinde behandeln. Die historische
" Reilienfolge derselben beginnt an der stiddstlichen Ecke vor dem Chorbogen und setzt sich alsdann von
links nach rechts folgend gegen Westen fort. Alle Bilder sind so eingefiigt, dass sie nur vom Chore
aus gesehen werden konnen.

Das erste der erhaltenen DBilder zeigt eine sitzende ménnliche Gestalt; das Haupt ist von einem
Nimbus umgeben; in der Rechten hilt er ein Messer, in der Linken eine Art Scepter in Form eines
Stabes, der aus einzeln aneinander gefiigten Kugeln besteht. Wer unter diesem Bilde zu verstehen sei,
ist uns unbekannt. Das Messer, das in den folgenden Felderreihen noch dreimal in der Hand von
thronenden Konigen erscheint (Taf. II. Fig. 2) ist wohl als Symbol der Beschneidung und somit als
Attribut einer alttestamentarischen Personlichkeit zu betrachten. Diese Vermuthung rechtfertigt ausser-
dem die unmittelbar folgende Figur (Taf. II. Ilig. 1). Zu jeder Seite der Begegnung Mariii sieht man
nimlich eine weissgekleidete Irau, die eben im Begriffe steht, aus einem Thore herauszutreten. Der
Giebel desselben iiber der ersten Gestalt ist mit gleichgiiltigen Ornamenten geschmiickt, dagegen bemerlkt
man an derselben Stelle des anderen Bildes ein Kreuz; ohme Zweifel also ein Zeichen, dass hier ein
christliches Gebfude und somit der im Mittelalter hiufig dargestellte Gegensatz zwischen Synagoge und
Kirche zu verstehen sei ®). Nach diesen Einzeldarstellungen, die gleichsam als eine Kinleitung des
Ganzen zu betrachten sind, beginnt nun die Reihenfolge der neutestamentarischen Geschichten. Zuerst
die Verkiindigung Marié (Taf. II. Fig. 3) und die Geburt des Heilandes, die Erscheinung des Engels
bei dem Hirten (Taf.II. Fig. 4) und die Darstellung Christi im Tempel. Simeon als greiser Priester
steht hinter dem Altare, wo ihm Maria den Knaben iibergiebt. Daneben, im vorangehenden Felde,
erscheint die Madonna noch einmal, begleitet von der Mutter und dem Gatten, wie sie zwei Tauben
triagt. In den drei folgenden Reihen wird nun der Zug der Konige geschildert. Statt des Sternes ist
es ein Engel, der die Reiter von der Ankunft des Heilandes unterrichtet. Sie treten sodann vor Herodes,
der ihnen den Auftrag ertheilt, sich nach dem Kinde umzuschauen, und sie reichen Diesem ihre
Geschenke dar (Taf. IL. Fig. 6). Aber unmittelbar darauf, wie das Iivangelium Matthai (II. 13)
berichtet, erhiilt Joseph die warnende Botschaft. Tr ist ruhend dargestellt, indessen ihm der Engel
erscheint. Auf den folgenden Feldern haben die Fliichtlinge ihre Reise schon angetreten, withrend der
erziirnte Herodes seine Trabanten zur Verfolgung der Magier und zum bethlehemitischen Kindermorde
aussendet. Die Konige jedoch sind bereits gewarnt; ein Iingel, wie die spitere ‘Ueberlieferung lautet,
befiehlt ihnen, den Riickweg nicht mehr iiber Judia zu nehmen. Gehorsam folgen sie dieser Botschaft :
schon haben sie die Pferde zum Umwege gelenkt, nur der letzte Reiter blickt noch einmal nach dem

®) cf. Otte, Handbuch der kirchlichen Kunstarchiiologie.  1868. S.882.



—— Ly

Engel zuriick. Nachdem hierauf in mehreren Bildern die verschiedenen Scenen des Kindermordes vor-
gefithrt werden, erscheint der Engel zum zweiten Male, wie er den schlafenden Joseph zur Heimkehr
auffordert. Soweit also folgt die Reihe unserer Bilder genau dem Berichte des Evangelisten. Aber nun
beginnt sich leider der historische Zusammenhang derselben zu losen. Allem Anscheine nach haben in
Folge spiiterer Reparaturen eine Reihe willkiirlicher Versetzungen stattgefunden. Man kann diess schon
daraus beurtheilen, dass manche der Tafeln theils aus verschiedenen Fragmenten beliebig zusammen-
gesetzt, theils auch verkehrt in die Diele eingepasst sind. Solche Willkiir scheint nun besonders die
~ mittleren Felder betroffen zu haben %), wo die Wunder und Reden des Heilandes geschildert werden.
Die Reihenfolge derselben beginnt mit der Hochzeit zu Cana. Die Schilderung, die sich ziemlich miissig
iiber vier Felder ausdehnt, zeigt in dem Hauptbilde einen Mann, der im Begriffe steht, eine Anzahl
von Kriigen mit Wasser zu fiillen, wéhrend Christus den Segen dariiber spricht. Die iibrigen Tafeln
zur Rechten und Linken enthalten die verschiedenen Zeugen, Maria, sieben Apostel und ein Gefolge
von profanen Zuschauern, theils gehend, theils in ruhiger zuwartender Haltung. Diesem ersten Zeichen,
welches der Evangelist Johannes den Heiland verrichten ‘ldsst 10), schliesst sich nun die Menge der
iibrigen Wunderthaten an, aber ohne historischen Zusammenhang. So folgen zuniichst die bekannten
Darstellungen des Christusknaben unter den Schriftgelehrten und seines Wunders mit den thonernen
Vigeln, sodann unmittelbar anschliessend eine Reihe spiterer Zeichen, wo nun plitzlich die Predigt
Johannis des Tiufers, die Taufe Christi und nach einer abermaligen Fortsetzung der Wunder und
Reden die Berufung des Petrus und Andreas und die Versuchung des Heilandes in ihren verschie-
denen Scenen geschildert werden. Erst mit der Verkldrung beginnt ein neuer regelmiissiger Verlauf,
der endlich mit der Gefangennehmung des Heilandes und einer letzten Reihe imbekannter Dar-
stellungen schliesst.

Die Mehrzahl der hier dargestellten Scenen ist den Evangelien entlehnt, doch ohne specielle
Beriicksichtigung der einen oder der anderen dieser Schriften, da es dem Kiinstler offenbar nur darauf
ankam, die bedeutendsten Begebenheiten aus dem Leben Jesu zu schildern. Ausserdem finden sich
aber noch mehrere Scenen, die auf spitere, fremde Quellen zurtickweisen: so die eigenthiimliche Dar-
stellung der Verkiindigung. Der Engel schreitet Maria entgegen, die in dem zweiten Felde (Taf. II.
Fig. 3) abgebildet ist, wie sie sich ehen von ihrem Sitze erhoben hat. Sie hélt eine Spindel in der
Hand und vor ihr knieet ein weissgekleidetes Midchen, das eben im Begriffe stand, ein Stiick Zeug
in einem Gefisse zu waschen, nun aber iiberrascht zur Madonna emporschaut. Aehnliche Aus-
schmiickungen heiliger Vorginge sind im Mittelalter sehr hiufig, namentlich waren es die Kiinstler,
die sich mit Vorliebe derselben bedienten. Wir finden sie auf Schnitzaltiren und Tafelgemilden, auf
Holzschnitten und Wandmalereien bis ins XV. und XVI. Jahrhundert hinein. Ihre Quelle sind die
sogenannten Apokryphen. Als apokryphische, d. h. geheime, versteckte Schriften bezeichnete man
diejenigen Biicher, welche der Kanon, die Sammlung heiliger Schriften, wie sie das Neue Testament
vereinigt, ausschliesst. Theils sind es uralte Redactionen, deren Ursprung bis ins II. Jahrhundert hinauf
reicht, und die vielleicht von manchen Secten in Treu und Glauben aufgenommen wurden, theils aber
spiiter untergeschobene Erweiterungen der Evangelien und der Apostelgeschichten, die schon von den

) Siehe die Uebersichtstabelle, Reihe 8 —13.
'0) Johannes II, 11.



oy

ilteren Kirchenlehrern als Werke eines formlichen Betruges bezeichnet wurden. Zu den apokryphischen
Schriften gehort u. A. das Vorevangelium des Jacobus und die Geschichte von der Geburt der Maria
und der Kindheit des Erlosers. In Beiden wird nun berichtet, wie Maria die Botschaft des Engels am
Brunnen erhielt, und dass sie ferner um dieselbe Zeit damit beschiiftigt war, den Vorhang des Tempels
zu spinnen 11). Wie hier eine bestimmte apokryphische Erzihlung wenigstens vorzuliegen scheint,
s0 hat unser Kiinstler eine andere Geschichte geradezu wortlich illustrirt, die Legende niimlich von der
Belebung der thonernen Vigel. Christus und seine Jugendgefiihrten, so berichtet die eine Legende,
hatten einst gespielt und, wie diess Kinder zu thun pflegen, aus einem Thonklumpen allerlei Thiere:
Esel, Stiere, Vigel u. dgl. gebildet. Jeder rithmte sein Werk und wollte die Anderen an Kunstfertigkeit
iiberbieten. Da sprach Jesus, er wolle seinen Thieren befehlen, dass sie davon laufen, und sogleich -
verwandelten sich die thonernen Figuren in lebende Wesen, die auf den Wink des Heilandes davon-
liefen oder entflogen, dann wieder zuriickkamen und Trank und Speise aus seinen Hinden nahmen 12).
Etwas tendenzioser lautet die andere Erzdhlung, wonach die Knaben am Sabbathtage gespielt hitten.
Ein Jude habe diess dem hl. Joseph geklagt, und Christus, um der Strafe des Vaters zu entgehen,
seine Zuflucht zu dem Wunder genommen 13). Diesen Vorfall nun hat der Kiinstler recht anmuthig
dargestellt. Oben zur Seite des Tempels sitzt Christus. Er streckt segnend die Héinde aus, zwischen
denen der lebendig gewordene Vogel entfliegt. Zu seinen Fiissen dagegen sieht man zwei jugendliche
Gefiihrten ; sie schauen verbliifft dem Wunder zu, oder halten mit niedergeschlagenen Mienen die leblosen
thonernen Gebilde in den Hinden (Taf. III. Fig. 3). Vielleicht wiren auch andere zur Zeit riithselhafte
Bilder aus solchen Quellen zu erkliren, fiir einmal bleibt es leider nur iibrig, den Belesenen auf die
beigefiigte Uebersichtstabelle zu verweisen 14).

Das ist in allgemeinen Ziigen der Inhalt dieser biblischen Bilderserie. An eine eingehende drama-
tische Schilderung von Seiten des Kiinstlers ist hier natiirlich nicht zu denken; das Ganze ist vielmehr
eine vorherrschend decorative Arbeit. Auch die Beschriinktheit des Raumes, die Trennung in ein-

') ef. Borberg, die apokryphischen Evangelien und Apostelgeschichten, Stuttgart 1841, S. 87, 259, Ebendaselbst
8. 13, wo einer idhnlichen Darstellung der Verkiindigung in dem syrischen Evangeliarium des Rabula vom Jahre 586
gedacht wird.

) Evangelium der Kindheit des Erlosers, Cap. 86, a. a. 0., S. 186.

%) Evangelium des Thomas, Cap. 2, a.a. 0., S. 68. Evangelium der Kindheit des Erlosers, Cap. 46, a.a. 0., S. 193.
Geschichte von der Geburt Marize und der Kindheit des Erlosers, Cap. 28, a.a. 0., S. 231.

¥) Vollig unerklirlich ist zum Beispiel die Taf. IV Fig. 3 abgebildete Scene (cf. Uebersichtstabelle 5 i), die
urspriinglich jedenfalls an einer anderen Stelle der Decke eingefiigt war. An die Darstellung Christi auf dem Meere
konnte doch hichstens dann gedacht werden, wenn der Kiinstler etwa beabsichtigt hitte, durch die profane Kleidung des
auf dem Wasser schreitenden Mannes das Gespenstige, Fremdartige der Erscheinung Christi anzudeuten (Matth. XIV. 25,
Marc. VI. 49). Was hitte aber bei diesem Vorgange die Schachtel oder Kiste zu bedeuten, welche einer der heiden Boots-
leute in den Hinden trigt? Kine andere doch kaum viel bessere Auskunft bite etwa die folgende Stelle aus den Apostel-
geschichten des Abdias: »Viel Gliubige aber reiseten aus Macedonien mit ihm (dem h. Andreas); und sie hatten
zwei Schiffe. s trachteten aber alle selbiges Schiff, auf welchem der Apostel fuhr, zu besteigen, weil sie Verlangen
trugen, ihn reden zu horen etc. etc. — Zu ihnen wendet sich der Apostel und sagte, ich kenne euer Verlangen, Geliebteste ;
aber diess Schiff ist sehr klein, darum bitte ich euch, dass die Bursche sammt dem Gepiicke auf das grossere Schiff
hintibergehen«. ... Abdias, Apostelgesch. ITI, Andreas, Cap. 24. Borberg, a.a. 0., S. 494. Der Apostel fehlt auf unserem
Bilde, und hatte somit anf einer zweiten nunmehr verloren gegangenen Tafel dargestellt sein miissen. Dass hier ein blosses
Fragment vorliege, scheint iibrigens ausser Zweifel zu stehen.



— 113 (13) —

zelne und verhiltnissméssig kleine Felder war hinderlich. Ausfiihrliche Scenen, wie das h. Abendmahl,
der Finzug in Jerusalem u.s. w. dehnen sich daher in der Regel iiber mehrere Felder aus, wiihrend
andere Momente in einer fast symbolischen Weise abgekiirzt sind. Grab und Tempel z. B. sind meistens
durch einen kleinen Kuppelpavillon versinnbildlicht. In der Versuchung Christi ist die Welt mit ihrer
Herrlichkeit durch ein schwarzes Medaillon angedeutet, auf dem mit weissen Linien allerlei Thorthiirme,
Pokale u. dgl. eingezeichnet sind. Ebenso aphoristisch ist der Teich Bethesda behandelt (Taf. IV. Fig. 1).
Die Scene, die sich an demselben vollzieht, gehort zu den selteneren figurenreichen Schilderungen, denn
sonst beschriinkt sich die Zahl der Anwesenden in der Regel auf die nur unmittelbar an der Handlung
betheiligten Personen. Christus z. B., wo er Wunder verrichtet, ist meist nur von einem Jiinger
begleitet ; bei dem Abendmahle erscheint sogar bloss die Hilfte der Apostel. Trotzdem iiberrascht mehr
als einmal eine hochst ansprechende Naivetit der Darstellung, so bei der Flucht nach Aegypten
(Taf, III. Fig. 1 u.2): Joseph zieht gewaltig aus, iiber der Schulter trigt er einen Stab, von dem ein
Sack und ein Fisschen herunterhdngen. In der Rechten hélt er die Peitsche, mit der er den Esel
vor sich her treibt, withrend die Madonna, nur so en-passant, eine Frucht von der Palme pfliickt.
Fast tragikomisch ist ferner das Wunder zu Gerasa geschildert (Taf. III. Fig. 4 u.5). In dem einen
Felde steht Christus von einem Jiinger gefolgt, vor ihm ein profan gekleideter Mann; entweder ist es
der Bittsteller oder der Geheilte, der, von dem Wunder betroffen, auf die zweite Abtheilung deutet, wo
die Schweine in die Fluthen springen und eine Menge kleiner rother Teufelchen aus dem Rachen der
Bestien zum Vorschein kommen. Der Teufel mit einem abgemagerten, grauen Menschenkorper, bunten
- Fliigeln und einem' gehornten Affengesichte ist denn iiberhaupt, wie immer auf mittelalterlichen Bildern.
der stehende Reprisentant der DBesessenheit und der Versuchung. Am schwichsten sind, wie zu
erwarten steht, diejenigen Scenen, wo es sich um die Wiedergabe des Dramatischen und des Leiden-
schaftlichen handelt. Es geschieht fast nur beiliufig, wenn Christus, indem er die Héndler vertreibt,
den Tisch mit dem Gelde umstosst; er hiillt ganz ruhig die Schriftrolle in der Linken, wiihrend der
Hiindler, ebenso gelassen, nicht einmal von seinem Sitze aufgestanden ist (Taf, III. Fig. 6). Beim
Gebete am Oelberg sieht man den Mond, wie er iiber und iiber mit Bluttropfen bedeckt ist. Nach-
gerade komisch wirkt endlich die Scene, wo Maria und Martha dem Heiland den Tod ihres Bruders
Lazarus klagen. Sie haben sich Christo zu Fiissen geworfen, und lassen aus den hoch zu Berge
gestriiubten Haaren die ganze Verzweiflung errathen, die sich ihrer bemiichtigt hat. Auf dem folgenden
Bilde sicht man sodann den Todten, wie er stehend, gleich einem Wickelkinde, aus dem gedffneten
Sarkophage erscheint (Taf. I. Fig. 1).

Noch ist endlich der Darstellungen in den fiusseren Feldern zu gedenken. Das Vorhandensein
einer so grossen Zahl von mythischen Bildern, die zudem einem und demselben Vorstellungskreise
anzugehoren scheinen, verleiht diesem Cyclus ein besonderes Interesse, und sie werden auch kiinftig
ihre Ausleger finden. IHier miissen ein paar Andeutungen geniigen. A

Sicher ist es, dass Laune und Willkiir allein schon manche Fragen in dem so thesenreichen Gebiete
der christlichen Symbolik hinterlassen haben. Gar viele der sogenannten Rithselbilder z. B. w.iirden
bei unbefangener Betrachtung in einem anderen Lichte erscheinen;. denn wer sich iiber d'ie mels-xtens
derben und eckigen Formen hinwegzusetzen vermochte, der wiirde sich erinnern, dass schon die rb’mlsc}Te
Kunst in ihren decorativen Werken unziihlige von dhnlichen Motiven verwendet hat, Gegenstiinde, die
uns hier allerdings in den edleren Formen des klassischen Styles entgegentreten. Ebenso ist es erwiesen,



— 114 (149) —

welch einen bedeutenden Einfluss die mittelalterliche Vorliebe fiir gewirkte Teppiche und die auf den-
selben dargestellten Motive auf die decorative Plastik der romanischen Epoche ausiibten 1%). Aber auch
da, wo ein bestimmter Gedanke den einzelnen Vorstellungen zu Grunde liegt, ist von einer festen
Symbolik nur selten die Rede. So kam bereits im fritheren Mittelalter die Sitte auf, dass die Commen-
tatoren bei jeder Bibelstelle, wo eines Thieres gedacht wird, ihre allgemeinen Nutzanwendungen auf
menschliche Thorheiten und Laster entwickelten. Aehnliches geschah in den sog. Bestiarien, den Lehr-
biichern der Naturgeschichte. Die Grundlage dieser Studien bildete der sog. Physiologus, ein wahr-
scheinlich schon im V. Jahrhundert geschriebenes Werk. Durchliest man aber diese Schriften, und
sucht man durch Vergleichung zu einem festen Resultate zu gelangen; so ergiebt sich statt dessen nur
eine Summe iiberall sich widersprechender Auslegungen. Christus allein z. B. erscheint mit nicht weniger
als 92 Priidicaten 16); der Lowe ferner ist ein Sinnbild Christi und des Teufels zugleich 17); der Hund
versinnlicht je nach den verschiedenen Auslegungen eine ganze Scala von menschlichen Leidenschaften
und Gebrechen 18).

Aehnlich verhilt es sich mit denjenigen Motiven, welche die christliche Kunst aus der Antike
entlehnte. - Hier kommt ausserdem noch dazu, dass auch die Hussere Vorstellung im Laufe der Jahr-
hunderte sich theilweise abschliff, theils in véllig veréinderte Formen sich kleidete. So verhdlt es sich
eben, um ein Beispiel aus unseren Deckenmalereien zu wihlen, mit den Sirenen. Die Sirenen galten
im Alterthum fiir eine Art Musen, #hnlich den Pierischen oder Helikonischen Gottinnen 1%). Aber
wiithrend diese heiteres Leben und frohliches Gedeihen brachten und ihre Zuhtrer zur Thatkraft ent-
flammten, wenn sie die Nymphen begeisternder Quellen waren, so folgten Tod und Verderben dem
Gesange der Sirenen. Ihre Heimath sind die Klippen und Vorgebirge, die sich gefahrdrohend ins Meer
erstrecken ; hier hausten sie, umgeben von den Gebeinen ihrer Opfer. Die Bedeutung, welche das
Alterthum den Sirenen zuschrieb, lag einmal in dem geffihrlichen Zauber, den ihr Spiel und Gesang
auf die Menschen ausiibten, und damit hing dann die weitere Deziehung zusammen, in welcher sie als
Leichensingerinnen und Dienerinnen der Persephone zu Tod und Unterwelt traten ). So erscheinen
sie mehrfach auf Grabmilern und Todtenurnen 2!), oder mit doppelter Anspielung als Sinnbilder der
hochsten Begabung und des Todes zugleich auf den Denksteinen bertihmter Redner. Kndlich aber stellte
die Sirene auch mehrfach das Bild der Liebeslockung dar, daher ihr hiufiges Erscheinen auf bacchischen
und hochzeitlichen Darstellungen, auf Schmucksachen, wihrend hinwiederum Venus selbst von den
Macedoniern die DBezeichnung der Sirene erhielt.

Die bildliche Vorstellung dieser Wesen, welche die Alten sich machten, war wesentlich verschieden
von der Auffassung des Mittelalters. Die Sirenen des Alterthums waren halb Weib, halb Vogel, so

) cf. Springer, ikonographische Studien. In den Mittheilungen der k. k. Centralcommission zur Erforschung und’
Erhaltung der Baudenkmale, V. Jahrg., 1860.

%) Otte, Handbuch der kirchlichen Kunstarchiiologie, 4. Aufl., Leipzig 1868, S. 877

") Piper, Mythologie und Symbolik der christlichen Kunst I. Bd., I. Abth., S. 386.

) Schnaase, Gesch. d. bild. Kiinste, Bd. IV., S. 267, n.

%) Das Folgende nach Stephani im Compte rendu de la Commxssmn impériale ‘ucluolorrlque pour Pannée 1866,
St. Petersbourg 1867, S. 10 ff.

) Piper, a.8.0. S. 378

) cf. Stephani, S. 40 ff., wo eine Reihe von Beispielen aufgezihlt werden.



~ 115 p)

niimlich, dass der Oberkdrper menschlich, der iibrige Leib entweder der Drossel, dem Sperlinge, dem
Strauss oder irgend einem anderen Gefieder nachgebildet war. Sie erscheinen hald singend, bald ihre
Weisen auf dem Instrumente begleitend mit Harfe oder Doppelfléte, Kymbala, Tympanon und Syrinx,
Seigaben, durch Muscheln, Fische, die sie zuweilen in den Hinden halten,
der Zusammenhang dieser Wesen mit dem Meere angedeutet. Dass die Antike auch minnliche Sirenen

oder es ist wohl durch andere I

dargestellt habe, ist durch die neuere Forschung widerlegt worden.

Erst in christlicher Zeit dachte man sich die Sirenen als fischgeschwéinzte Weiber. Noch im VI,
ja selbst im XII. Jahrhundert schwankte man zwischen den beiden Vorstellungen, der heidnischen und
der nachmals allgemein iiblichen mittelalterlichen Darstellungsweise *?). Herrad von Landsperg (1 1195)
z. B. hilt an der Antike fest. In den Miniaturen, welche ihre herrliche Handschrift schmiickten,
erscheinen die Sirenen als gefliigelte Frauen. Das Haupt ist von einem Schleier umgeben, den Korper
bedeckt ein langes, faltenreiches Gewand, unter welchem die Fiisse als Klauen eines Raubvogels zum
Vorschein kommen. Die Eine spielt auf der Harfe, die Andere auf der Querflite ?%). Daneben hatte
sich aber in einer Reihe gleichzeitiger Monumente die neue Auffassung schon herausgebildet. Es giebt
ménnliche und weibliche Sirenen, bekleidet und unbekleidet, hald nur mit einem, bald sind sie mit
zwei Schweifen versehen, oder es kémmt wohl vor, dass sie gleichzeitiz auch menschliche Beine haben
(cf. die Schlussvignette). Kbenso verschieden sind ihre Attribute und die Deziehungen, in welche sie
unter einander oder mit fremden Wesen treten. Oft sind sie in einfach ruhiger Vorderansicht dar-
gestellt, die beiden Schweife ankerférmig in den Hinden haltend; daneben sieht man Ungeheuer, welche
Menschen oder Thiere verschlingen %), oder sie musiciren mit Harfe und Flote, so, wie sie die Antike
darstellte. Ebenso hiufic erhiilt sich die bereits bekannte Darstellung einer Sirene mit dem Fische;
dreimal endlich vereinigen sich diese Wesen zu einem formlichen Genrebilde: das Meeresweib in der
Mitte hilt ihr Kleines an die Brust, zu beiden Seiten nihern sich zwei minnliche Genossen u. s. f. 23),

Und ebenso verschieden, wie die Gestalt der Sirenen, sind auch die Deutungen. Isidorus von
Sevilla im VII. Jahrhundert bezeichnet sie rundweg als »meretrices« 26). Spiter betrachtete man sie
allgemeiner als Sinnbilder weltlicher Verlockung und heimlicher Verfiihrung. So der alt-hochdeutsche
Physiologus aus dem Anfange des XIL. Jahrhunderts. Ihm zufolge sind die Sirenen Meerweiber, die
durch ihren siissen Gesang die Schiffer tduschen. Diese schlafen davon ein, worauf jene »Thiere« sie
todten 27). Aehnliche Betrachtungen finden sich bei Herrad von Landsperg. Sie erzihlt die mytho-
logischen Nachrichten iiber diese Geschopfe, weist dann (an der Hand des Hohenliedes) auf die viel-

) Piper. a.a. 0., 538140

23) ¢of. Ch. M. Engelhardt, Herrad von Landsperg, Aebtissin zu Hohenburg oder St. Odilien im Elsass im zwolften
Jahrhundert und ihr Werk: Hortus deliciarum. Stuttgart und Tiibingen 1818, S. 45 und Atlas, Taf. V. Leider ist auch
dieses Werk, ein Juwel mittelalterlicher Miniaturmalevei, bei dem Brande der Strassburger Bibliothek zu Grunde gegangen.

%) of Das Pfeilerkapitil im hiesigen Grossmiinster, abgeb. im 14. Hefte des II. Bandes der Mittheilungen der
antiquarischen Gesellschaft, Taf. IV. .

%) Diese Scene findet sich dargestellt unter den Sculpturen des Miinsters zu Freiburg im Breisgau (Durchgang yvom
Querschift za den Chorcdpellen, Stidseite), im Miinster zu Basel und am siidlichen Portale der Stiftskirehe von St.Ursanne
im bernischen Jura, wonach unsere Schlussvignette. :

) ‘Piper,"S. 383

s Prper, S 383



. Tiee) -

fachen Gefahren hin, durch welche Christus die Kirche als seine Vermiahlte in den Weinkeller der
Seligkeit einfithre, und gedenkt zuletzt der verschiedenen Ketzereien, welche die Kirche anfechten, als
der Fiichse, welche den christlichen Weinberg verderben 28). Endlich sieht man noch in einem livre
d’heures aus dem XV. oder XVI. Jahrhundert unter der Versuchung Christi ein nacktes Weib und einen
bekleideten Mann, die beide in einen Fischschwanz endigen. Sie halten einen Schild, worauf ein von
Schwertern durchbohrtes Herz erscheint ?%). — Und dennoch, wie einleuchtend die bisherige Deutung
der mittelalterlichen Sirenen erscheint, es giebt Félle, wo sie mindestens zweifelhaft wére. 30).
Aehnlich verhilt es sich mit den iibrigen Eabelwesen, welche unsere Decke schmiicken. Wenn
von verwandten Darstellungen z. B. der Fisch mit dem Hundskopfe auf einem Kimpfergesimse des
hiesigen Grossmiinsterkreuzganges erscheint *!), so wird diesem einen Bilde gewiss keine tiefere Absicht
zu Grunde liegen, als die Freude am Mihrchenhaften und Absonderlichen, welche die iibrigen Fabelwesen
und Thierscenen einfiihrte; denn die Willkiir, welche hier gerade die Wahl des Einzelnen bestimmite,
geht schon daraus hervor, dass eine Reihe von Motiven ganz unmittelbar den bekannten Darstellungen
auf Teppichwirkereien nachgebildet sind 32). Fasst man dann {freilich die Summe dieser Bildwerke
zusammen, so bleibt die Vermuthung noch immer nicht ausgeschlossen, dass tiefere Absichten bei der
Wahl derselben vorwalteten. »Draussen aber bleiben die Hunde, die Giftmischer, die Schamlosen, die
Moérder, die Gotzendiener und die Liigner«; mit diesen Worten schliesst die Apokalypse alles Unreine
von dem himmlischen Jerusalem aus 2?). Sind wir auch nicht der Meinung, dass in dieser einen Stelle
die ganze Erkldrung fiir den Bildercyklus unseres Grossmiinsterkreuzganges zu finden sei, so deutet sie
immerhin einen Gedanken an, der dem Mittelalter nicht ferne liegen konnte. So ist es bekannt, wie
das Medusenhaupt, mit dem einst Appollo die Tempelrduber vertrieb, an christlichen Portalen wieder-
kehrt. Im Alterthum pflegte man an den Thiiren des Tempels Lowenkopfe anzubringen; sie sollten
das Bose abhalten. Im Mittelalter ist der Lowe der typische Portalwéchter, ein Anathem, gleich dem
Medusenhaupte. Noch Dante kennt die Centauren als Unholde und Repriisentanten rascher Gewaltthat,
und Giotto malte in der Unterkirche von Assisi ein centaurartiges Wesen, wo es ihm galt, dem Gehorsam
ein Sinnbild des Stolzes, des Neides und der Habsucht gegeniiber zu stellen 3¢). Centauren, Drachen
und andere Ungeheuer gehoren zu den hiufigsten Gegenstéinden, mit denen man romanische Portale
schmiickte. Und gerade so verhélt es sich mit den Sirenen. Wir finden sie dargestellt an dem Eingange
zur Schottenkirche in Regensburg, an der Facade der St.Johanniskirche in Schwibisch-Gmiind 3%), am
Portale von Remagen, in der Schweiz an dem siidlichen Portale der Stiftskirche von St. Ursanne im

) Engelhardt, S.45. cf. auch Kugler, Gesch. d. Malerei, 1. Aufl,, Bd. I, S. 280, Note unten.

) Piper, S. 385.

) Schnaase. a. a. 0., 8.265. Es gibt sogar gelehrte franzosische Archiologen, welche umgekehrt in der Sirene
ein Symbol entweder der durch die Taufe gereinigten Seele oder der gottlichen Gnade erkennen.

) cf. Sal. Vogelin, der Kreuzgang beim Grossmiinster in Ziirich, Bd. I, Heft 6 der Mittheilungen, Taf. VIII, Fig. 1.

%) cf. Vogelin, Kreuzgang, und Springer, ikonographische Studien, Taf. VI, Fig. 2 (vergleiche Springer,
Fig. 5—8), Taf. VI, 5 (Spr. 8 u.9), Taf. IX, 8 (Spr. 6), 5 (Spr. 3 u. 9), Taf. X, 3 (Spr. 5—8).

33) Apokal.,, XXII, 15. :

#) Crowe und Cavalcaselle, Geschichte der italienischen Malerei, Bd. I, 1869, S. 199 und die dazu gehorige
Abbildung.

%) Die antike und die mittelalterliche Auffassungsweise sind hier merkwiirdig vermischt: eine menschliche Biiste
mit zwei Fligeln (?), einem Fischschwanze und menschlichen Beinen.



Lol

bernischen Jura 3%), am Portale des Grossmiinsters in Ziirich 37). Auch innerhalb der Kirchen
brachte man dieselben an, so an den westlichsten Schiffspfeilern der Kathedralen von Genf und
Freiburg im Uechtland. Der Umstand, dass dort, in Genf, in dem ganzen iibrigen Gebdiude keine
Sirene mehr vorkommt 2%), wiihrend hier der einzige Schmuck, der einem Pfeiler zu Theil wurde, der-
gleichen Fabelwesen darstellt (cf. die oben abgebildeten Pfeilersculpturen des Freiburger Minsters),
scheint die symbolische Absicht ausser Zweifel zu stellen 3%). Wir finden sie weiter am Durchgange
zu den Chorcapellen des Miinsters zu Freiburg im Breisgau, sowie endlich im Baseler Miinster. Hier
allerdings im Chore, aber vollig bewusst dem Siindenfalle gegeniibergestellt. In solchem Zusammen-
hange gewinnen diese »Réthselbilder« erst ihre wahre Bedeutung. Wie jene Léwen, Gorgonen und
Centauren eine Mahnung fiir die Draussenstehenden, das Heiligthum nicht unreinen Sinnes zu betreten,
5o sind die Sirenen, die Drachen, die Aspis 4%) und wie alle diese abenteuerlichen und wildphantastischen
Wesen heissen moégen, die warnenden Beispielé der Versuchung, die dem Gldubigen beim Eintritte in
die Kirche vor Augen gehalten werden. Ks handelt sich somit um eine Zhnliche Anspielung, wie sie

%) Dieses Portal der Stiftskirche von St. Ursanne (St. Ursitz, etwa 2 Stunden von Pruntrut entfernt, am Doubs
gelegen) ist wohl eines der besterhaltenen Muster polychromer und plastischer Ausstattung. Das rundbogige Portal, das
mit horizontaler Uebermauerung nach Art eines Triumphbogens vorspringt, enthilt im Tympanon ein Reliefbild des thro-
nenden Christus zwischen stehenden Aposteln, Heiligen und Engeln. Die Archivolte ist reich profilirt mit Hohlkehlen und
Rundstiben, die alle theils mit Rankengewinden, theils mit geometrischen Mustern aufs Reichste bemalt sind. Von den
Kapitilen zur Linken zeigen zweie die Evangelisten, menschliche Gestalten mit den Kopfen der bekannten Evangelisten-
embleme. Das dritte, dem Eingange zuniicht befindliche ist mit zwei Lowen geschmiickt, die gemeinsam auf einem mensch-
lichen Brustbilde stehen. Auf dem gegeniiber befindlichen Kapitile bilden Adler die Stiitzen der Deckplatte. Es folgt
dann die anf der Schlussvignette dargestellte Scene. Endlich auf dem dritten, édussersten Kapitile sieht man einen sitzen-
den Monch, der dem Wolf aus einem Buche vorliest. Auf der andern (Front-)Seite erscheinen dieselben Gestalten noch-
mals. Aber in dem Wolfe ist der alte Siinder erwacht; er hat ein Lamm gepackt, um es zu zerfleischen, woriiber der
Lehrer erstaunt die Hand zur Stirne fithrt. Diese Darstellung, die sich noch ausfiihrlicher und humoristischer auf einem
romanischen Pfeilergesimse im Miinster zu Freiburg im Breisgau, an den Chorschranken des Colner Domes (XIV. Jahr-
hundert) und auf einem in der Schweiz gefundenen Backsteinrelief des XIII. Jahrhunderts wiederholt, weist auf die bekannten
mittelalterlichen Poesien vom »>Wolf in der Schuole « u. s. w. zuriick (cf. die Notizen bei Hamman, briques suisses ornées
de bas-reliefs du XIII™¢ siccle. Extrait du tome XII des Mémoires de I'Institut genevois, 1867). Die glatten Flichen
endlich zu beiden Seiten des Eingz;nges und iber dem Tympanon sind mit Malereien geschmiickt. Dort zur Rechten
erkennt man noch in halb erloschenen Ziigen die Gestalt eines Reiters, und hier zu beiden Seiten des Rundbogens sind
auf dunklem mit Sternen besietem Grunde zwei Drachen gemalt. Eine Lowenmaske iiber dem Bogenscheitel verbindet
die Rankengewinde, welche zu beiden Seiten unter dem Consolgesimse sich ‘hinziehen. Spuren von Bemalung kommen
ausserdem an allen Figuren und Baugliedern des Portales vor, ebenso an dem Kranzgesimse am Aeussern des Chors.

37) Mittheilungen, Bd. II, Heft 14, Taf. II, Fig. 7. Als Sirene wird auch die Violinspielerin (Fig. 1) aufzufassen sein.
In Fig. 7 noch die antike Auffassung.

3%) Die Ansicht Blavignac’s, wonach die meisten Sculpturen des Genfer Domes als Reste eines élteren Gebiudes
zu betrachten wiéren, beruht auf einer ganz willkiirlichen Entstellung des Thatbestandes. Die simmtlichen Sculpturen
sind, wie mich die genaueste Untersuchung derselben an Ort und Stelle iiberzeugte, eigens fiir den vorliegenden Bau
geschaffen worden, und wenn auch stylistische Unterschiede zwischen den Decorationen der istlichen und der westlichen
Halfte des Gebitdes nicht zu verkennen sind, so sind hier eben dieselben Fortschritte zu beobachten, wie sie sich in
zahlreichen constructiven Einzelnheiten dieses Gebiudes verfolgen lassen.

‘ 39 Auch in dem hiesigen Grossmiinster ist der ganze Reichthum an ‘solchen Thierunholden in die Halle unter
der alten Empore und in die Seitenschiffe verbannt.

40) Psalm 58, V. 5.



E1S (18) —

das spitere Mittelalter mit der Darstellung des jiingsten Gerichtes an Portalliimetten und Chorbigen
erzweckte 41). Auch hier lebte, wie in so vielen Dingen, die Antike fort, aber nur in der iusseren
Form; die Gedanken, die man diesen Motiven substituirte, sind andere geworden, die antike Mythologie
ist unter die Herrschaft der christlichen Ideen getreten. Weiter zu gehen, und den Sinn dieser Bilder
im Einzelnen feststellen zu wollen, wire dagegen in den meisten Fillen ein ebenso unfruchtbares, wie
vergebliches Unterfangen.

Und kommen wir schliesslich auf unsere Deckengemilde zuriick, so hat wohl das Mittelalter
manchen der hier abgebildeten Gestalten eine symbolische Bedeutung zugewiesen; auch unser Kiinstler
hat iiber das Schreckende und Warnende derselben keinen Zweifel gelassen. Und dennoch wird man
auch hier die einzelnen Bilder nicht als feste, sondern nur als schwankende und hochst dehnbare Symbole
zu betrachten haben. Nur dann, wenn man sie Alle, und zwar im Zusammenhange mit dem Ganzen
betrachtet, ist es moglich, zu einem Resultate zu gelangen. Wie némlich jene phantastischen Monstra
an Portalen und Durchgiingen der Kirchen dem Heiligthume gegeniiber, so stellt sich hier ein bestimmter
Gegensatz zwischen den biblischen Compositionen und den umgebenden Fabelwesen heraus. Diese ver-
gegenwiirtigen, nach der mittelalterlichen Ueberlieferung, die Vorstellung der Finsterniss und des Bosen;
jene iibrigen Bilder dagegen, die uns das Leben und Wirken des Heilandes schildern, weisen den

- Gliiubigen auf die Quelle zuriick, die ihm Trost und Rettung aus der irdischen Bedriingniss verheisst.
Was liegt also ndher, als hier eine Hinweisung auf die christlichen Heilslehren, mit anderen Worten
ein Erlosungsexempel zu erkennen?

Man kann angesichts dieser ausfiihrlichen Schilderungen die Vermuthung nicht unterdriicken, dass
auch die Winde vor Zeiten mit Malereien geschmiickt waren. Einzelne Spuren davon, so das Bild
eines hl. Christophorus an der nordlichen Langseite, waren vor einigen Jahrzehnten noch sichtbar 42).
Ueberhaupt weist schon das Vorhandensein so weniger und unverhfiltnissmiissig kleiner Fenster auf die
Absicht einer umfangreichen Bemalung hin. Hier an den Winden hétte man denn auch eine Dar-
stellung der Kreuzigung zu suchen, von der merkwiirdiger Weise an der ganzen bilderreichen Decke
keine Spur zu finden ist. Der Untergang dieser ergiinzenden Schilderungen ist im hochsten Grade zu
beklagen. Es bleibt also nur die Hoffnung, dass bald ein regeres Interesse, namentlich von Seiten
des neugegriindeten Alterthumsvereines in Chur, die weiteren Untersuchungen ermdglichen werde!

Immerhin stellt das Vorhandene schon einen Cyklus von seltenem Umfange und Werthe dar, und
“manche Ziige deuten darauf hin, dass in demselben weitaus das &lteste und bedeutendste Denkmal
einheimischer Monumentalmalerei vorliege. Was zuniichst die technische Behandlung der DBilder betriftt,

4) Tin Gegenstiick liefern die romanischen Sculpturen in der Kirche von Biiren im Canton Bern. An der Schriige
des Chorbogens ist eine ganze Musterkarte von Thieren u. dgl. dargestellt: Drachen, Lowen, Fische, Vogel u.s. f., meistens
im Kampfe begriffen, withrend die Dienstkapitile des Chorgewolbes vorherrschend mit Sculpturen biblischen Inhaltes
geschmiickt sind. :

4?) of. Niischeler, die Gotteshiiuser der Schweiz, I. Heft, Bisthum Chur, Zirich 1864, S. 91. Hochst bemerkens-
werth ist auch die Bemalung des alten Taufsteines, auf dem u. A. noch die Halbfigur einer Madonna mit dem Kinde zu
erkennen ist. cf. die Abbildung desselben in den Reiseskizzen der hiesigen Bauschule.



= 119 () =

so begniigte sich der Kiinstler mit den einfachsten Mitteln. Nackte Theile, wie Kopfe, Hinde u. s. w.,
sind in der Regel weiss und die Zeichnung mit schwarzer Farbe ausgefiihrt. Nur ganz selten kommt
hier ein fleischrother Lokalton vor, so dass es fraglich ist, ob man in diesem Falle nicht bloss ein
Nachdunkeln der Farbe zu vermuthen habe. Die Haare, wo nicht Greise charakterisirt werden, sind
gewohnlich braunroth und durch wellenférmige Zeichnung angedeutet. Dieselbe Einfachheit der Behand-
lung zeigen die Gewénder, wo die Falten bloss durch stérkere oder diinnere Striche angegeben sind
und hie und da ein leichter Schattenton dieselben begleitet. Die Ausfithrung im FEinzelnen ist, wie zu
erwarten steht, handwerklich und derb. Neben der Sicherheit und Keckheit, mit der der Kiinstler seine
Umrisse zeichnete und die Gewtinder in einfache schmeidige Falten legte, treten der Sinn fiir die Com-
position und die Kenntniss hoherer Ausdrucksmittel ganz zuriick. Die Bewegungen des Korpers sind
nicht gerade ungeschickt, doch selten lebendig oder auch nur charakteristisch. Die Hénde und Fiisse
sind bald zu gross und bald zu klein nach einem gewohnten Schema gezeichnet. In den Képfen fehlt
jede Bewegung, hochstens dass diess gelegenﬂich, wie beim Judaskusse, durch eine Karrikatur gelingt.
Aehnlich verhilt es sich mit den Thierfiguren; sie sind heraldisch stylisirte Gebilde mit wildem Aus-
druck und trotzigen Bewegungen, dazu noch bunt und dupfig bemalt. Oft gelingt es nicht einmal die
verschiedenen Thiergattungen zu bestimmen. Ueberaus wohlthuend wirkt dagegen — und zwar gerade
bei der Vielheit der Bilder — eine gebrochene, zartgedampfte Farbenscala. Gold kommt nirgends vor,
und bunte Farben beschrénken sich entweder auf die ornamentale Randeinfassung. oder sie sind, bei
grosseren Flichen, doch stets wieder durch neutrale Zwischentone aufsehoben, so dass der Eindruck
des Ganzen ein hochst harmonischer bleibt. Luft, Erde und Wasser zerfallen jedesmal in zwei ver-
schieden gefirbte Pline. Hier auf dem Erdboden ist zuweilen eine Andeutung der Vegetation und dort
in der Luft, jedoch nur selten, eine kindlich naive Darstellung der Wolken wahrnehmbar. Architek-
tonische Umgebungen und sonstige Nebendinge sind nur ganz andeutungsweise betont, so dass die
Ersteren namentlich ausser allem Verhéltnisse zu den Figuren stehen; iiberhaupt verzichte man von
vorneherein auf jede Spur von Luft- oder Linearperspective.

Ueber den Ursprung und die Autorschaft dieser Werke sind zur Stunde keine directen Nachrichten
bekannt, wohl aber giebt es verschiedene Anhaltspunkte, welche auf ein sehr betriichtliches Alter dieser
Deckengemélde deuten. Dahin gehort z. B. der antike Gestus des Anbetens und der Verehrung, die
Abwesenheit des Mohren unter den hl. drei Konigen und ihr hastiges Laufen, wie sie mit tief ein-
geknickten Knieen der Madonna sich nithern (Taf. II. Fig. 6). Ganz wie auf altchristlichen Sarko-
phagen und Mosaiken sind ferner die Hiischer, welche den Heiland begleiten, unbewaffnet, sie tragen
nicht einmal eine Kopfhedeckung und sind bloss mit einer kurzen Tunica, enganliegenden Hosen und
hohen Schniirstiefeln bekleidet. Christus selbst erscheint stets in dem antiken Idealgewande und mit dem
bekannten bértigen Gesichtstypus. Aehnlich sind die Jiinger gekleidet; sie tragen bald rothe oder griine,
bald blaue oder purpurne Nimben. Petrus ist wie auf altchristlichen Bildern als ein Greis mit weissen
Haaren und weissem Barte dargestellt. Durchaus alterthiimlich ist ferner die Darstellung der Verklirung,
wo Christus zwischen Moses und Elias erscheint, und ausserdem in den anstossenden Feldern noch die drei
zu Zeugen auserkorenen Jiinger, Petrus, Johannes und Jacobus, vorkommen. Fiir ein hohes Alter spricht
auch der Umstand, dass Maria noch in keiner einzigen Passionsscene auftritt. Wo sie anderswo vor-
kommt, ist sie ganz nach byzantinischer Sitte mit dem langen. eng an den Kopf anschliessenden
Matronenmantel bekleidet. '



— 120 (20) —-

Neben diesen allgemeinen Altersmerkmalen sind aber auch andere Ziige, namentlich gewisse Einzeln-
heiten des Costiims zu beriicksichtigen, indem sich hieraus vielleicht ein Riickschluss auf das bestimmtere
Alter unserer Deckenmalereien ermiglichen liesse. Die Entwickelung der abendlindischen Tracht ist
bis zum XIII. Jahrhundert eine so zu sagen einheitliche. Die Grundlage bildete hier, wie in so vielen
Dingen, die Antike. Auch sind die zeitlichen Varietiten, die sich seit karolingischer Epoche verfolgen
lassen, verhéltnissméssig gering. Erst mit dem XIII. Jahrhundert tritt eine derartige Aenderung ein,
dass eine Verwechselung der nun bestehenden Mode mit der vorhergehenden nicht wohl moglich ist.
Fiir die ménnliche Kleidung erhielten sich bisdahin als die augenfélligsten Abzeichen die enganliegende
Hose (hosis) und ein hemdartiges Obergewand »Roc« mit langen, ziemlich enganliegenden Aermeln, die
bekannte alt-romische Tunica. Zunichst die kurze, nur bis zu den Knieen reichende frinkische Tunica,
welche dann zu Ende des XI. oder Anfang des XII. Jahrhunderts, doch nur bei Vornehmen, durch
die lingere byzantinische Tunica verdringt wurde 43). Dazu kommt dann noch als drittes Stiick das
alt-romische sagum oder paludamentum, ein Mantel, der bald kiirzer, bald linger, iiber den Riicken
herunterhiingt und auf der einen Schulter vermittelst eines Knopfes oder einer Agraffe befestigt wird.
Die Fiisse wurden entweder mit Schuhen oder mit Halbstiefeln versehen, gewdhnlich von schwarzer
Farbe, und spiter, gegen Ende des XII. Jahrhunderts, kam dann voriibergehend die Mode auf, dass
man die Fussspitzen schnabelartig verlangerte, angeblich nach dem Vorgange des Grafen Fulco von
Anjou, der diese Art der DBeschuhung seiner iibelgebildeten Fiisse willen gewéhlt hitte 44). Kopf-
bedeckungen scheinen von geringeren Leuten nicht als unerlissliches Bekleidungsstiick betrachtet worden
zu sein; dagegen kam wohl bei Vornehmen seit der zweiten Hélfte des XII. Jahrhunderts wieder die
alte Mode des Vollbartes auf. Diese Mode erhielt sich dann fiir die minnliche Kleidung bis zum
XIII. Jahrhundert, mit wenigen Verdnderungen des Stoffes und fremden Schmuckes, wie sie der rege
Aufschwung des Handels seit den Kreuzziigen mit sich brachte.

Dieselbe Stabilitit der Mode lisst sich an der weiblichen Tracht verfolgen. Das hauptsiichlichste
Gewandstiick bildete hier ein langer bis auf die Fiisse herunterwallender Rock, der zuweilen durch
einen Giirtel unter der Brust zusammengehalten wurde. Die einzigen Schwankungen, welche die Mode
mit sich brachte, bestanden darin, dass sich der Rock allmilig enger dem Korper anschloss, wihrend
die Aermel, gegen das Handgelenke zu, sich mehr und mehr erweiterten. Eine der wichtigsten Quellen
fiir das Trachtenwesen des XII. Jahrhunderts war der oben angefithrte hortus deliciarum der Herrad
von Landsperg, eine Sammlung von Ausziigen aus Kirchenvitern und anderen Schriften, die durch
zahlreiche Miniaturen illustrirt und erldutert waren. Durchgeht man nun diese Bilder, die seit 1870
leider nur noch theilweise und in farblosen Copien erhalten sind, so iiberrascht nicht allein die Aehnlich-
keit, die sich im Allgemeinen mit unseren Costiimfiguren zu erkennen giebt, sondern es ist auch in
manchen Einzelnheiten eine auffallende Uebereinstimmung nachzuweisen: hier wie dort derselbe einfache,
lineare Styl in der Faltengebung, das spitzwinkelige Zusammentreffen der kleinen Diagonalfalten mit
den Senkrechten, die concentrischen Schwingungen um Kniee und Unterleib, das weiche Ueberquellen
der Tunica iiber die Hiifte. Sodann die Uebereinstimmung in den einzelnen Gewandstiicken: auf
Taf. II. Fig. 6 sieht man den einen der hl. drei Konige, wie er dem Christuskinde die Geschenke

*3) cf. Weiss, Kostimkunde, Bd. I, vom 4. bis zum 14, Jahrhundert, S. 559, Fig. 241.
4 Weiss, a:a,. 0 S:557



= oy -

iibérbringt. Tr ist ohne Zweifel im Reisecostiim dargesellt, daher die zu beiden Seiten iiber die Schenkel
aufgeschiirzte Tunica. Genau so wiederholt sich das Costiim bei dem hl. Melchior des hortus deliciarum 45).
Herodes ferner und sein Waffentriiger 46) diirften geradezu fiir ein Gegenstiick zu dem entsprechenden
Bilde in Zillis gelten. Maria bei der Verkiindigung ist hier wie dort von ihrem Sitze aufgestanden,
~sie hiilt wieder eine Spindel; Schemel und Polsterstuhl sind vollig entsprechend 7). Oder man halte
endlich die Gestalt der »Rethorica« 4%) mit unserer Synagoge zusammen; die Uebereinstimmung, die
sich zwischen den beiden Frauengestalten zu erkennen giebt, erstreckt sich selbst auf den hésslichen
Wurf, mit dem sich die Falten iiber den unteren Theil des Korpers legen.

An eine Nachahmung, oder auch nur an die Bekanntschaft unserer Kiinstler mit dem hortus
deliciarum ist selbstverstindlich nicht zu denken, wohl aber ist die Uebereinstimmung der beiden Bilder-
serien eine so augenscheinliche, dass man die Vermuthung eines ungefihr gleichalterigen Ursprunges
unmoglich zuriickweisen kann. Ks ist nun wohl mehrfach bemerkt worden, dass es sich hier in Zillis
um ein entlegenes, lindliches Denkmal handle, und dass an den Monumenten des Kantons Graubiindten
iiberhaupt gar manche stylistischen Riickstiinde zu beobachten seien. Diese letztere Thatsache kann
ebenso wenig bestritten werden, wie die unverkennbar handwerkliche Haltung unserer Malereien. Indessen
wenn man beriicksichtigt, dass es sich schliesslich doch nur um eine vorwiegend decorative Arbeit
handelt, withrend anderseits eine besondere Feinheit des Ausdruckes, Kenntniss der Korperformen und
Lebendigkeit der Bewegungen selbst in dem erwiihnten Miniaturwerke nicht zu erkennen sind; wenn
man ferner erwiigt, dass gewiss nicht einheimische, sondern nur fremde Kiinstler es vermochten, in
ferner Thalgegend einen Cyklus von solcher Ausdehnung und Farbenwirkung zu schaffen, und dass
endlich in der ganzen Bilderreihe auch nicht ein Zug zu entdecken wiire, der speciell auf eine spitere
Stylepoche hindeutete, so mochte man dennoch eine Ausnahme gestatten, und hier ein Werk aus der
Spitzeit des XII. oder hochstens aus dem Anfange des XIII. Jahrhunderts erkennen.

Ob dann im Weiteren bischiofliche Munificenz dieses Denkmal gestiftet habe, ob deutschen, oder
eher noch italienischen Kiinstlern der Preis gebiihre, das sind Fragen, welche kiinftige Forschungen
zu beantworten haben. Moge zuniichst ein allseitiges Interesse diesen Bildern sich zuwenden und die-
selben fiir immer der Verschollenheit und dem Verfalle entreissen! —

®) of Engelhardt, Atlas, Taf. Ill, Fig.2. %) Engelhardt, a. a. 0, Taf. IV, Fig. 6. ) Taf. 1V, Fig. 5.
%) Taf. VIII, Fig. 2 rechts oben.

*







Aeberficitstabelle der mittelalterlidhen Deciengemdlde 1w der Kixdhe von Billis im Kanfon Graubiindten.

d.

l h.

11

16

1

13

12

1

=

10

LI=3

oo

—

Versuthung.

in

7ug Chrisci in Jerusal

em.

a. b. c. | g i,
|
bt g":\‘i!i mbetanntent | - grogment cines Draden. | Dradye. Dradhe.
: Ein Mann mit Tonsur und
i < Ein Mann mit weisser | Ein Mann, wie der vorige grauem Mantel segnel einen
Gesaltelte Plerd, links cin Mann auf dom Throne lehl | yiirtich zusammen- | £ Tunica und rother Toga | gekleidel, steht untor oiner Gin Teufet gebiickt vor hm _stehenden
hor oder Thurm. ave einem Buc! e er fonaby, | gestellte alte Fragmente. | = steht wnter einem rund- rundbogigen Saulen- 4 e wnss ekleideten Mann, der
sitzt ein halbnackter Knabe. & bogigen Tabernakel. architektur. Stab des Ersteren mit
Goiden; Hitnden ergreift.
Christus zwischenzweidin- | ;oo ve L ae
nern stehond, die e liand fg’]‘l"l'“‘{l“,i}“lgi“‘;“&f’gfc]}:fl Hier Miuner in gleicher
ansein Hauptlegen. Der Eine racht, der Eine mit einer 5 . B : ; it
rechtsneben Chilstoergret | S{1eEE DL ENER B Sense bewaffnet. Rl et Ene i o pilae | | Fotus antdon Halone Judaskuss. Gnte mit Delphinsidmeir.
Gefangennehmung Christi.
Christus steckt dem Judas aa .
Fusswaschung. DrotJiiperagial Tische | den Bi TeneNTHaL 3 Bin sitzender Mann, pro-
Obivistus mit derSohiime: | LooL JINECCancliem Meoke ) fgnl BERCERE detl M Fiinf schlafende Jiinger. Christus kniet. Ein Mann 2t dem Judas | fanem Anzuge, aoknirt den
bekleidet. erregt disputirend, SR e e Silberlinge anf den | Geldsack an. ' Bin Anderer | Secungebeuet ein anderes
GRRHEl Y daneben stehender deutet Rl
nach Rechts.
Abendmall. Oclberg.
Zwei Miinner. Der Eine hilt Christus, mit segnend er- 5 i > Ein Mann steht auf einem
Der Teufel zeigt Christo die | Christus mit zwei Engeln | Zweige, der Andere scheint | & 00 (ot reitet auf Ein Mann breitet seinen Baume, Zweige mit dem | Zwei Priester mit Rauchfass Seeungeheuer wl;( einen
Herrlichkeit der Welt. d. im Begriffe, sein Kleid sl Rock iiber dem Boden aus. Winzermesser ab- i i nadten Menjden
Secungeheuer. auszuziehen, sehn: schneidend.

an einem Gtride nad fid.
Vv, Fig. 2.

Twei Minner (o!\ue \m\hvn)
in_einem Boote heben
mit Fischen gefiillte \m

empor.

Berufung Petri und Andre.

(Mare, L. 16 u. Luc. V. 4 f. (2)
e Johs. XXT. 6 . ).

Christus und der Sata
Zvizelien Beidaitsin My
mit Kuppeldach.

Der Teufel, der Christo vier
weisse Steine auf dem Boden
zeigt, wird abgewiesen.

Zwei knieende Apostel.

Christus stehend #
Moses und Elia

Ein anbetend knieender
Apostel.

Christus mit dem Gestus des
Zeigens. Inder Lin 7
er ¢ine Schriftrolle

ein greiser Apostel.

Zuwei Apostel, gehend , mit
Schriftrollen in der Hand.

Versuchung.

Verklirung Christi,

Bekenntnis

s Petri (7).

Widbder mit Delphindjdoeif
jdwimmend.

Drei willtiivlidy ujammen=
gejefite alte Fragmente,

Christus und ein Jiinger.
Neben Beiden steht ein pro-
fan gekleideter Mann, nach
Rechts deutend.
Taf. 1T, Fig. 4

Die Schweine stiivzen sich
in den See.
Taf. III, Fig. 5

Wunder von Gera

a,

Christus, von einem Jinger
hegleitet, heilt einen
Besessenen.

Christus, von einem Jinger
ba,lmm Ihm  enlgegen
iten” zwei profan ge-
Iv’(‘l(’l“’ Minner mil aus-
gestreckten Handen. Eine
kleine Gestall ( Knabe?) liegt
= seinen Fussen, die Hand
unter dieselben streckend.

Heilung eines hesessenen

Drei profan gekleidete Min-
er, gehend, und die aus-
wiirts gekehrte Rechte

emporhaltend.

tus und die
terin am Brunnej
ig. 1.

Bekehrung der Samariter.

Fiid, nui b¢m ein Uffe
Tat. 1, Fig. 2

Ginhorn mit Fiididwans.

Zyei Propheten vor einer
Strohhiitte stehend.

Sieben profan
Minner ohne Nimben
mit dem Ge:
Imgelh theils die
offene Hand emporhaltend.

gekleidete
ste.

8. Johannes Baptista vor
einer Strohhiitte stehend.
af. 11, Fig. b.

Fiinf profan gekleidete Mi

ner ohne Nimben, in gl

cher Stellung wie die siehen
vorigen.

Johannes der Td

ufer predigt in der Wiist

e. Lue, IIL. 1—15,

Taufe Christi im Jordan.
Der Engel hiilt das
Trockentuch.

Christus yon einem Jinger
begleitet. Ex segnet zwei zu
seinen Fiissen knieende
Personen,

Zywei Miinner dffnen den Sar-
Kophag, aus welchem
Lazarus «mgt
Taf. I, Fig. 3

Auferwecku

ng Lazarus.

RNadter Mann mit einem Beil
in ber Dand, reitet quf
cinem Fi id)c

Taf. I, Fig. 4

Glephant mit Fijhidwans.
Taf, IV, Fig. 4.

Der geheilte Kranke triigt
sein Bett.

Teich Bethesda.
Taf. IV, Fig. 1

Chrhhh llult einen Lah-

Christus vertreibt die
Wechsler.
Taf. III, Fig. 6.

Christus mitgeballter Faust
| tritt innerhalb des Tempels
zwei Miinnern entgegen.

I

Sechs Minner unler eciner
gleichen Tempelrclitekiur

Christus ritt in den Tem-
pel, wo zwei Knaben stehen
und auf ihn zeigen.

Vertreibung

der Wechsler.

Christus segne

t die Kinder. (%)

cmcntmmu imnlt einen

Taf. IV, Flg

Gber mit ?,lia;mngéu;,
Taf, IV,

Zyvei Apostel mit Schrift-
rollen.

Maria und vier Apostel.

Ein Mann giesst \\asser m
grosse Kriige, iiber
Christus den Segen
spricht.

Zwei Apostel und ein Ge-
folge von profanen Miinnern,
ehend.

Maria und Joseph gehend,
die offene Hand auswiirts
streckend.

Christusknabe, von Mannern
umgehen, lehrt.

Hochzeit

zu Cana.

Christus unter den Schriftgelehrten.

Christus belebt die thimer-
nen Vigel.
Taf, IIL, Fig. 8.

ﬁmummh‘ eined Gngels und
eines Seeungeheuers.

Wolf mit Fijdhidhwans padt
ein andered Ungeheuer am
Sdhweife.

Zwei wehklagende Frauen,

die Eine zerrauft sich die

Haare, die Andere hilt ein
Kind anf dem Arm.

hm ]\Iaml mn ein Kind,
n den Beinen
emporhnlt

Aehnliche Scene.

I\\cl Frauen; dle Eine stillt
n Kind Andere hiilt

T
auf dem Schoosse.

Ein Mann (Joseph) schlift
auf einem Bette.

Maria und Joseph. Auf dem
Schoosse deer}hlttcr sitat

Engel bringt Botschaft.

Kindermord zu Bethlehem.

Befehl zur Riickkehr nach J

udia.

Fragmente von Sees
ungeheuern.

Fragmente gweier jid) be-
timpfender Seethieve.

Ein Mann mit Schywert, ihm
voraus ein Anderer, der

dem thronenden Konig etwas
anzeigt oder dessen Befehle
gewiirtigt.

Verkiindender Engel.

Komg zu Pferd blickt nach
em Engel zuriick.

Konig zu Pferd.

Konig zu Pferd.

Verkiindender Engel.

Drei weisse Pferde.

Rickkehr der hei

ligen drei Kénige.

Seeungeheuer.

Drei Pferde.

el Konige, goldgetilite
Schaalen tragend.

Der dritte Kinig beschenkt
das Christuskind.
Taf, II, Fig. 6.

Joseph auf einer Polster-
bank sitzend.

Joseph schlift. Der Engel
bringt ihm eine Botschaft.

Joseph flieht nach Aegypten,
Taf. IIT, Fig. 1.

Maria und das Christuskind
auf einem Esel reitend.
Taf, III, Fig. 2.

Besuch der heill

gen drei Kinige.

Flucht nach Aegypten.

Zwei Minner in einem
Schiffe. Der E"w hdlt eine
Schachtel (?). Ein Dritter,
scheinbar auf dem Wasser
schreitend, ist im Begriffe,
IIA‘TBDOl 20 I:engcn

Verkiindender Engel schrei-

tet gegen die (in den an-

stossenden Feldern) folgen-
den Konige.

Konig zu Pferd.

Konig zu Pferd.

Kinig zu Pferd.

Drei Kinige besuchen einen

Vierten (Herodes), der auf
dem Throne sitzf. Hinter
ihm ein Trabant m

Zug der

heiligen drei Konige 2

u Herodes und nach Bethlehem.

inig thronend ,
echlen  zeigen,
Linken hilt er ein Me.ww'

m i/ der

Rejt eined: Seeungeheuers,
auf dem ein nadter Mann

Christus als Wickelkind in
der Krippe, dahinter Ochs
und Esel

Verkiindigung an einen
Hirten.

Taf. II, Fig. 4.

S, Anna, Maria und Joseph.
Maria triigt zwei Tauben.

Maria iiberreicht den Chri-

stusknaben einem greisen

Priester, der hinter dem
Altare steht.

Darbringung im Tempel.

Kinig seigend, in der Lin-
ken hall er ein Messer.

Thronender Kumy. Mit der
Rechten zeigend, in der
Linken halt er ein Messer.

Sitzender Prophet (?) mit
Nimbus. In der Rechten halt

Suaue?
TM?Q /

Begriissung Mariii und
(lisabeth.

Weissgekleidete Frau (wie
2d) tritt aus dem Vorhange

Verkiindender Engel.

Maria spinnt. Vor ihr knict
ein_ Madchen, e Stick
Tuch in einem Gefiisse

er r, in der Lin- | dlisabet ines Thores. Im Thorgiebel waschend.
en cine AM Scepter. e o) Taf. II, Fig. 8.
Verkindigung.
.
1 i}mg:‘xlt.::l‘]:x Sivene b.m'nf“i einent Girene fpiett auf der Geige, Gugel at bie Pofaune.
Erklirung der Schriftarten: Mythifhe Halbwefen und Thicrunholde. — Bel ische Bilder. — Geschichten apoks hen oder unbek Inhaltes.
g 2, D!

1







. Yo Taf I

NE
" a"(’

P (Pl &

10,8 SaSaSs

)
FJ

)

Aufg u.gez. von JR KRahn. : . Lithu.Druck v. F M Strassberger Leipzis



ER

O P o e
s

Mg ugezvon RRam, — . = |
; b8 R i Ba_hn.' : o : - ! - : :  Lith.u Druck v. F M. Strassberger, Leipzig.



DICDUS M7 m—

T

Auffuwgerv JRRam s : : ; B e



	Die biblischen Deckengemälde in der Kirche von Zillis im Kanton Graubündten

