Zeitschrift: Mitteilungen der Antiquarischen Gesellschaft in Zirich
Herausgeber: Antiquarische Gesellschaft in Zirich

Band: 12 (1858-1860)

Heft: 4

Artikel: Pilatus und St. Dominik : unter Benutzung einer Handschrift Martin
Usteri's

Autor: Runge, Heinrich

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-378766

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-378766
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

L

Pilatus und St. Dommik.

Unter Benutzung einer Handschrift

Martin Usteri’s

von

Heinrich Runge.

~~~~~~~~ R = e
Zuarich.

In Commission bei Meyer und Zeller.

Schuellpressendruck von David Biivkli.

1859.






Unter allen Bergen des schweizerischen Alpenlandes war im Mittelalter und selbst noch viel
spiter auch nicht Einer so bekannt und so hiufig genannt, als der Pilatus. Erst seit fiinfzig Jahren
macht ihm der Rigi, das Hauptziel der Touristen, ernstliche Konkurrenz, und neben diesem ist die
Jungfrau, seit ihr Bild auf den schweizerischen Miinzen von Hand zu Hand geht. in Aller Mund;
aber hesucht und gepriesen. wie sie sind, kniipft sich doch an sie kein Sagenkranz an und vielleicht
wussten noch Wenige ihre Namen zu nennen, als schon Dutzende von Biichern von dem Pilatus und
seinen Wundern erzihlten. Sollten wir es uns desshalb nicht gestatten diirfen. in diesen der Alter-
thumsforschung gewidmeten Blittern auch einmal des alten. vielbesprochenen Berges zu gedenken?
Nicht nur die sicht- und greifbaren Urkunden des Menschengeschlechtes, nicht Handschriften. besiegelte
Briefe, Miinzen, Produkte der Kunst und der Wissenschaft allein erzihlen uns ja von untergegangenen
Vilkern und ausgestorbenen Stiimmen; auch die miindliche Sage thut diess und nicht selten spricht
sie deutlicher, gibt sie uns interessantere Winke iiber das Leben und Streben der Vorzeit, als
Inschriftensteine und Pergamentblitter. Desshalb mag es denn wohl auch der Sagenforschung gestattet
sein, sich um ein bescheidenes Plitzchen zu bewerben. indem sie dankbar den Versuch macht, den
duftigen Schleier um das Haupt des greisen Bergriesen zu liiften. : i

Werfen wir zu diesem Zweck zuniichst einen Blick auf den Namen des Berges und die Sage von
seinem See. : :

Siidwestlich von der Stadt Luzern erhebt sich auf der Grenze der Kantone Luzern und Unter-
walden ein rauher, vielgipflicher Berg bis zu einer Hohe von 6500 bis 6700 Fuss; es ist der Pilatus,
der Wetterprophet der. ganzen Umgegend. Wie manche andere Berge der Schweiz hat er seinen
Namen in den letzten Jahrhunderten geiéindert; denn frither hiess er von den zahlreichen Spriingen
und Spalten seiner Fluhwiinde und Gipfel Fracmont, Fractmont, Frakmiind /mons fractus), und unter
diesem Namen tritt er z. B. im Jahr 1387 auf, als zu Luzern sechs Geistliche eine Urphede beschworen
»von wegen der Gefangenschaft, in der sy glegen. umb das sy uf den Spitz der (sic!) Frackmiind
und an den Pilatus-See gehen wollen «. (Pro eo quod ascendere volebant cacumen fracti montis et ad
lacum Pilati. Balthasar, Merkwiirdigkeiten 1. 161. und Renwart Cysat. Colleet. C. 250.) Denselben
Namen braucht Gessner in seiner bekannten Descriptio montis fracti und selbst Cappeller, der doch
erst 1767 schrieb, schloss sich den frithern Schriftstellern an, obwohl zu seiner Zeit der Berg schon
allgemein als Pilatus bekannt war. Ja noch heut wird er hier und da im Freienamt Fracmiint und
Freckmund, in Unterwalden Fracmont genannt. Seltener bemerkt man eine deutsche Uebersetzung
des Namens mons fractus, wir fanden sie bisher nur im Ostfriesenlied der Hasler (Rochholz, Lieder-
chronik 381) in der Form Brochenbirg, gebrochener Berg, so an den Namen Brocken (Blocksberg)
im Harz erinnernd.*) Der Name Pilatus in Anwendung auf den Berg scheint zuerst in der hand-

*#) Das Ostfriesenlied gehort in seiner jetzigen Fassung dem sechszehnten Jahrhundert an. Einen andern Brockenberg im
Kanton St. Gallen, im Toggenburg, erwithnen die St. Galler Neujahrsstiicke vom Jahr 1832, 8. 10. In Bezug auf Blocksberg
erwithnen wir beiliifig, dass im Romanischen des Kantons Bimdten der Teufel mit einem jedenfalls aus dem Deutschen her-
stammenden Namen bloce heisst.



— 160 —

schriftlichen Chronik des Luzerner Schilling (f um 1520) aufgezeichnet zu sein; bei der Beschreibung
des fiirchterlichen Unwetters vom Johannistage 1475 heisst es némlich: » Nun soll ménniglich wiissen,
ist ein Berg nit feer von der Statt, den man nennt Frackmont, wird aber genennet von dem gemeinen
Mann Pilatusberg.« Von da ab breitete sich der Name Pilatus *) immer mehr und mehr aus, doch
fand er bei den Gelehrten nur sehr langsam Eingang, und erst gegen Ende des achtzehnten Jahr-
hunderts ging die alte Bezeichnung fast ganz unter.

Wie schon Schilling in seiner Erzihlung von der Wasserfluth ausdriicklich anfiihrt, nannte das
Volk den Berg nach dem Gespenste Pilati, welches »daruf in einem Weyer oder See ligt «. Damit
widerlegt sich die allgemein verbreitete Meinung, es sei der von pileatus, behutet, hergenommene
Name des Berges auf das Gespenst iibertragen worden. Es war diess schon um desswillen nicht wohl
moglich, weil der Berg, wie erwiihnt, vor dem sechszehnten Jahrhundert nur Fracmont heisst, withrend
der See stets als Pilatus-See bekannt war. Um so bedeutsamer wird die Volkssage fiir unsere Unter-
suchung, und es kommt desshalb vor allem darauf an, sie in ihrer urspriinglichen Form wieder her-
zustellen. Wir halten uns in unserer Erzihlung vorziiglich an den zuverlissigen Cappeller, bezeichnen
jedoch mit Hiilfe einiger fritheren Schriftsteller und namentlich Conrad Gessner’s die Localititen,
weil dieselben nicht ohne eingreifende Bedeutung sind.

Die Sage erzihlt: Pontius Pilatus, der Landpfleger von Judia. verwaltete seine Provinz so
schlecht, dass Tiberius Cédsar, welcher iiberdiess iiber die Hinrichtung des Heilandes schwer erziirnt
war, ihn nach Rom berief, um ihn vor Gericht zu stellen und zu bestrafen. Als aber der Angeklagte
vor dem Kaiser erschien, empfing ihn dieser so freundlich und behandelte ihn so achtungsvoll, dass
alle bei der Vorstellung Anwesenden dariiber in das hichste Erstaunen geriethen. Kaum war indess
der Landpfleger entlassen, so kehrte der Zorn des Kaisers zurtick, und Pilatus wurde nochmals vor-
gefordert, aber ebenso freundlich empfangen und so ehrenvoll entlassen als vorher. Dasselbe wieder-
holte sich noch mehrere Male. Da schipften die Hofleute Verdacht, dass der Angeklagte an seinem
Korper ein Amulet von sehr kriiftiger Wirkung verborgen haben machte; sie durchsuchten ihn daher
im Vorsaal, und entdeckten bald den ungeniihten Rock des Heilandes, welchen er unter seinen
Kleidern angelegt hatte. So wie sie ihm denselben ausgezogen hatten und ihn nochmals dem Cisar
vorfithrten, gerieth dieser in den heftigsten Zorn iiber den ungetreuen und ungerechten Richter, und
verurtheilte ihn sogleich zu dem schmachvollsten Tode. Aber Pilatus erwartete die Vollstreckung des
Urtheils nicht; sobald er in das Gefiingniss gebracht worden war, entleibte er sich mit seinem Schwert,
nach Andern mit seinem Tischmesser. Sein Leichnam ward nach alter Sitte als der eines Selbst-
morders in die Tiber geworfen. Aber bald darauf brachen wilde Stiirme und fiircherliche Regen- und
Hagelwetter iiber Rom los, und wochenlang krachte der Donner, bebte die Erde unauthorlich. Als
man endlich die Ursache des Unwetters entdeckt hatte, zog man den Korper des Landpflegers aus
dem Wasser, und fiihrte ihn nach Vienne in Gallien, wo man ihm in die Rhone versenkte. Aber

*) Ks sind viele Versuche gemacht worden, den Namen Pilatus zu evkliven. Man dachte an pila (Hbiler), an pilae
(atlac, Plorten, Thore, Gebirgspisse) u. s. w. Pfyffer (Kt. Luzern 1) bringt pilare, kahl machen, und tbersetzt kahler,
von Wald entblosster Berg. Die meisten Schriftsteller ziehen indess pileatus (behutet) vor. Hutberge sind freilich in der
Schweiz nicht selten, und unser Berg gehirt zu ihnen; aber Pilatus war urspringlich nur der Name des Sees, und ging erst
spit auf den Berg iiber.

‘m‘\



-

-— 161 —

auch da entwickelten sich Stiirme und Gewitter genau wie in der Hauptstadt des rimischen Reichs,
und abermals suchte man den Leichnam und schickte ihn, als man ihn gefunden, nach Lausanne.
Als auch hier der unselige Geist die Einwohner in derselben Weise heimsuchte, brachte man den
Todten endlich auf ein hohes, wildes und unzugiingliches Gebirge, das etwa vierzig Stunden von der
Stadt entfernt liegen mochte, und stiirzte ihm dort in einen kleinen und einsamen See. So kam
Pilatus auf den Fracmont.

Auch dort beharrte der bose Geist in seinem Treiben, und Gewitter und Stiirme brausten fort-
withrend um den Berg; aber die Anwohner konnten lange nichts dagegen thun, weil Niemand mehr
den Friedensstirer bei sich aufnehmen wollte. DBald watete dieser in seinem See herum und regte
ihn auf, dass er iiberstromte und seine Gewiisser in das Thal ergoss; bald stiirmte er auf dem Gebirge
selbst hin und her, vertrieb die Hirten, jagte die Heerden auseinander, und stiirzte sie in die Abgriinde;
hald stritt er wieder mit andern Gespenstern und namentlich mit dem Konig Herodes; in der Regel
aber befand er sich aut einer Bergspitze, welche gegen das Entlibuch hinsteht, die Giipte heisst und
ganz oben eine hervorspringende Platte, die sogenannte Kanzel, hat. Dort sass er, und erregte die
Unwetter, welche das Land verheerten.

Endlich kam einmal ein fahrender Schiiler [scholasticus vagans) oder ein Rosenkreuzer in die
Gegend, und die Einwohner boten ihm eine grosse Summe Geldes, wenn es ihm geliinge, den bisen
Geist zur Ruhe zu bringen. Der Zauberer versprach, wenigstens einen Versuch zu machen. Er bestieg
den Berg und gelangte nach mehreren Stunden aut die Giipte, wo Pilatus eben wieder thronte;
hier stellte er sich auf einen grossen Stein und begann seine Beschwirungen. Trotzdem er aber
kriftige Spriiche vorbrachte und dabei so lebhatt verfuhr, dass der Stein sich liste und hin und her
zu schwanken anfing: Pilatus wich nicht einen Zoll breit. Da traf der fahrende Schiiler Vorberei-
tungen zu noch stiirkeren Adjurationen und Exorcismen. Er ging gen Osten hin auf eine der Giipfe
gegeniiberliegende Spitze des Berges, das Widderfeld, und begann hier mit dem Unseligen einen
erneuten Kampt, welcher zuletzt so heftig wurde, dass moch zu Gessner’s Zeit eine Stelle deutlich
sichthbar war, welche ein mit einem hoheren Rand versehenes Viereck von sechs Fuss im Quadrat
bildete und mit den schonsten Grisern bewachsen war, aber in der Mitte etwa 11/, IFuss breit durch
die Tritte des Beschwirers ihre Rasendecke fiir immer verloren hatte. Da setate sich noch lange
nachher kein Thau an, und wurde nie ein Thier gesehen. Endlich musste der Geist, welcher lange
in wildem Wirbel den fahrenden Schiiler wmkreist hatte, den miichtigen Formeln weichen; er fing
an, mit seinem Gegner zu unterhandeln, und versprach, sich in seinen See auf der Oberalp zuriick-
mziehen und sich dort still und friedsam zu verhalten, falls man ihn nicht beunruhige und ihm
ausserdem gestatte, alljihrlich an einem Tage seine feuchte Behausung zu verlassen und frei und
ungebunden auf dem Berge umherzuwandeln. Gern nahm der Schiiler diese Bedingungen an, und
gab sogleich einem bisen Geiste die Gestalt eines schwarzen Rosses, damit Pilatus zum See hinab
reiten konne. Man erziihlt, dass dieser so wild davon galoppirt sei, dass die Hufe der Hinterfiisse
des Hollenrosses sich in einem Felsen nahe am See tief eindriickten, und ihre Spur bis aut den
heutigen Tag durch Jahrhunderte unverindert gesehen werden kann. :

Treulich hielt Pilatus seinen Pakt. Alljithrlich am Charfreitag, also an dem Tage, an welchem
er den Heiland zum Kreuzestode verurtheilt hatte, stieg er aus dem Wasser empor, und setzte sich,
mit der rothen Kleidung seines Amtes angethan, auf den Richterstuhl, welcher sich mitten auf dem

; 22

p———



-

See erhob. Wer ihn dann erblickte, musste noch im Laufe des Jahres sterben. *) Zu allen iibrigen
Zeiten verhielt er sich dagegen ruhig, sobald man ihn ungeneckt liess; wenn man aber in der Nihe
des Sees liarmte und schrie, den Geist rief, Steine, Holz oder sonst irgend etwas in das Wasser
warf, in dieses trat, oder mit einem Stock darin rithrte, oder gar seine Tiefe auszumessen versuchte :
dann zogen sich sogleich Wolken um den Berg zusammen, und ein fiirehterliches Unwetter brach mit
Blitz und Donner los, ja der See spie sogar feurige Diinste aus. Dagegen blieb der Himmel hell
und klar, wenn in Folge eines Zufalls oder durch die weidenden Heerden das Gewiisser bewegt und
verunreinigt wurde. **)

Was den See selbst betriftt, so pflegte man zu erzithlen, er liege hoch oben an einem einsamen
und wilden Ort, wmgeben von einem Tannengeholz, sei schrecklich anzusehen, dabei tief und unergrind-
lich und auch von einer holzernen Umziunung vor der Anniiherung Unberufener geschiitzt. **) Kein
Wind bewege, hiess es ferner, seine schwiirzliche Oberfliche; er habe keine Zu- und Abfliisse, wachse
weder durch Regen noch durch Schnee, nehme eben so wenig bei Trockenheit ab, und friere im
Winter niemals zu: bleibe also mit einem Wort immer gleich und sei unverdinderlich. Nahe dabei
seien zwei kleinere Teiche; in dem einen derselben hause Pilatus Frau. Der Zugang zum See sei
sehr beschwerlich, und man thue wohl. sich nicht in seine Nihe zn wagen, wolle man sich nicht
mancherlei Gefahren aussetzen.

Da die Pilatus-Sage im Mittelalter allgemeinen Glauben fand, so kann es nicht auffallen, dass
der Zutritt zu dem See und selbst der Besuch des Berges verboten waren, damit der Geist ungestort
und ungeneckt bleibe. So wurden, wie schon erwihnt, im Jahre 1387 sechs Geistliche wegen ver-
suchter Besteigung des Fracmont zu Luzern ins Gefiingniss geworfen. In einem alten obrigkeitlichen
Lehnbrief einer Alp im FKigenthal am Pilatus heisst es: » Erstlich geben wir Peter Riittimann den
Hof Gantersey. Der soll ouch den Berg und die Strasse zum Pilatus-Sew so gut er kann bewaren
und versorgen, damit Niemand hinufgehe, davon Schaden und Unheil entstehen michte; soll darum
mehr nit zinsen als 18 Pfund zu 12 Plapparten.« (Balthasar L ¢ L 161.) Vadian in seinen
Commentarien zu Pomponius Mela und Stumpf (II. 469®) erzihlen, dass in fritherer Zeit Leute,
welche etwas in den See geworfen hatten. enthauptet worden seien: es mochte schwer sein, diese

#) Cysat erzithlt (Collect. B. 218), der Geist Pilati seie, nachdem er sich in der Gefengnuss zu Vienna in Frankrich
% entlibt, in disen Berg zu ewigen Liden vnd Pin beschworen worden, vnd namlich in den Sew, so vff der Hohe des Berges
in einer Tiefe liegt. — Diess seien alte Traditiones vnd Opiniones. — Sunderlich lasse sich dieser Geist jihrlich allweg vif
den Charfrytag, so man die Passion predigt, mitten in dem See vt einem Sessel sitzend mit tubgrawem langem Har und bart
schinbarlich sehen, vnd habe ouch etwan mit litten gerett, die zu selbiger zit vss firwitz dahin kommen jnne ze sehen, nnd
jomen schidliche gfirliche sachen anbevolchen. Ttem wan jemand sich zu disem Sew geniihret, vnd etwas frevner wyss darin
geworfen, das gritwliche giihe vnd erschrokenliche schiidliche vngewitter vif der Statt (Lucern) darnss erfolgt, also dass es
ouch die Obrigkeit fiir cin piaculum vnd fast hoeh gehalten vnd verbotten, ja ouch die Liitt, die sich etwan dahin vermessen,
mit gefenknuss vnd anderm gestraft. (DMitgetheilt von Herrn Stadtarchivar Schneller in Lucern.)

*%) Eine andere Sage vom Pilatus gibt Reithard (Schweizer-Bilder 1. [1857] 53.); sie scheint von ihm erfunden zu
sein. Das Hereinziehen des Dominik, die plotzliche Begnadigung des Selbstmorders. die Ansiedelung eines bosen Geistes im
See sind ebenso unmotivirt, als die Bestellung des Pilatus zum Schutzgeist der ganzen Gegend.

%) Cysat mass 1560 den grossern See; er fand ihn 154‘ lang und 78‘ breit, und beschreibt ihn als von elliptischer
Gestalt. Der kleinere hatte 50° im Durchmesser und ein helleres Wasser. Die Tiefe beider war etwa 4. In Herrlibergers
Topographie befindet sich eine Ausicht des kleinen Wiildchens, in dem die Seen liegen.



— 165 —

Angabe in Zweifel zu ziehen, wenn man bei Schllhng, liest, dass noch zu seiner Zeit der Zugang.
smm See »bei Lib und Leben und Gut« verboten war, und dass die grossen Ueberschwemmungen
des Kriensbaches, welche nicht selten Menschenleben kosteten und die Kleinstadt Luzern mit Zer-
storung bedrohten, ausschliesslich dem Uebertreten der Verordnung zugeschrieben wurden. In spiiterer
Zeit wurde zwar zuverlissigen Personen die Besteigung des Berges und die Besichtigung des unheil-
vollen Gewiissers ausnahmsweise gestattet; man gab ihnen aber eine Begleitung mit, und liess sie
vorher versprechen (mitunter sogar durch einen Eid versichern), dass sie nichts in den See werfen
wollten.  So verfuhr man z B. bei Herzog Ulrich von Wiirtemberg, bei Platter, bei Vadian und
1555 bei Conrad Gessner. Wie mehrere Schriftsteller berichten, mussten auch alljihrlich im Friih-
Img die Sennen auf den benachbarten Alpen schwéren, keinem Fremden den Weg an den See zu
zeigen. *)  Erst am Ende des sechszehnten Jahrhunderts énderten die regierenden Herren von Luzern
thre Ansicht von der Gefihrlichkeit des verrufenen Gewissers; sie gestatteten 1585, dass der Stadt-
pfarrer Miller, um die Grundlosigkeit der Sagen zu beweisen, Steine und Koth in den See warf,
ihn von seinem Diener durchwaten liess, und Pilatus rief und neckte;**) ja sie befahlen sogar im
Jahre 1594, den Teich abzugraben, wesshalb er auch jetzt nur noch ein Sumpf ist. Bei dem Volk
erhielt sich indess der Glaube linger, und noch vor wenigen Jahrzehnden sprachen die Sennen auf
den Alpen des Berges gegen eine bestimmte Besoldung, den sogenannten Rufkiise, jeden Abend bei
Sonnenuntergang durch den Milchtrichter (die Volle) mit lauter Stimme einen feierlichen Segen,
um den Unhold zu verhindern, ihmen und ihrer Viehhabe wiihrend der Nacht Schaden zu thun.
(Den Segensspruch siche bei Cappeller pag. 11.)

Ergiebt sich aus dem so eben Mitgetheilten, dass die Sage vom Pilatus tief eingewurzelt und weit
verbreitet war, so steigert sich dadurch ihre Bedeutung, die ibr schon um desswillen nicht abge-
sprochen werden kann, weil sie zu den wenigen gehort, die schon frithzeitig aufgezeichnet wurden
und desshalb noch am meisten ihre urspriingliche Form behielten. Ehe wir indess zu ihrer Erklirung
iihergehen, wird es nothwendig sein, einen Blick auf die Geschichte der Sage zu thun, obwohl die-
selbe noch nicht so weit erforscht ist, als es wiinschenswerth erscheint. Es begreift sich leicht, dass
die kirchliche Legende iiber das Schicksal des Pilatus nicht schweigen konnte; sie musste vielmehr
erzihlen, dass den ungerechten Richter Christi schon im Leben, aber auch nach dem Tode die
cerechte Strafe ereilte ***). Dadurch erklirt sich Pilatus Verurtheilung und Tod, sowie sein Auftreten
als Gespenst.  Schwerer muss die Ermittelung fallen, wie Pilatus nach Gallien kam. Die dort um-
cehende Sage bezeichnet ihn als zu Vienne geboren, und lisst ihn auch dort in der Verbannung
durch Selbstmord sterben. Am Inde des siebenzehnten Jahrhunderts und spiéiter zeigte man den
Thurm, in welchem er gefangen sass und aus dem er sich herabstiirzte, die Stelle im Flusse, wo sein
Korper lag und die oft mit Wolken und Diinsten umgeben sein soll, sein Landhaus bei St. Valier

und das angebliche Priitorium, wo er Gericht gehalten haben soll, die Kirche Notre-Dame de la Vie.
b

*) Nach einer gefilligen Auskuntt des Herrn Stadtarchivar Schmeller zu Luzern gibt es Verbote des Besuches des
Pilatus-See noch von 1496, 1564, 1578 und 1589, in denen ausdricklich die Sennen bei Eid verpflichtet wurden, Wider-
strebende gefangen zu nehmen.

#%) Man rief: Pilat, wirf aus dein Kath! Caenwm tuwwm disperge. Pilate!
#%) Wackernagel gibt in seinem altdentschen Lesebuch (8. 278) den Eingang eines ungedruckten Gedic ht(‘b des zwoltten
Jahrhunderts, einer Legende vom Pilatus (Strassburger Handschrift C. V. 16.1.); leider haben wir dasselbe nicht einsehen kinnen.



— 164 —

Auf das Fronton dieser Kirche liessen die Behorden einmal die Worte: » Cest icy la pomme du sceptre
de Pilate« schreiben. (Spon, Recherches 168.) Nach Nauclerus brachte sich Pilatus unter Caligula
um, als er nach Lugdunum verbannt worden war. In der Nithe von Lyon befindet sich der Mont
Pilate. dessen Beschreibung von du Choul Gessner verdffentlicht hat.  Obwohl nicht gesagt wird,
dass der Landpfleger dort spukend erscheint, so befindet sich doch auch auf diesem Berge ein Stiirme
und Ungewitter erzeugender See. Wahrscheinlich sind in Frankreich noch andere Ueberlieferungen
dieser Art vorhanden. und es diirfte die Vermuthung gerechtfertigt sein. dass die kirchliche Legende
schon sehr frith an alte Volkssagen ankniipfte und sich mit denselben verschmolz.

Mit der Schweiz bringt den Pilatus zuerst Magister Conradus a Mure, Cantor der Kirche zu
Ziirich, in Verbindung: in seinem 1275 vollendeten Fabularium erzihlt er. dass die Einwolmer von
Vienne den die Schiffahrt gefihrdenden Leichnam in die Alpen und auf den Septimer brachten.
Sobald daselbst Pilatus Name ausgesprochen oder gerufen werde, so entstehe eine Erschiitterung, ein
grosser Lirm lasse sich horen. und es finde ein Zusammenstoss zwischen dem Geiste und seinem alten
Gegner Herodes Statt. Dagegen Lisst Jacobus a Voragine (er lebte am Ende des dreizelnten
Jahrhunderts ) in seiner Legenda aurea im Titel de passione domini auf Grund apocrypher Geschichten
Pilatus Korper zuniichst nach Lausanne und von dort erst in einen von Bergen umgebenen Pfuhl
bringen; auch er erwiihnt aber die teutlischen Dinge. welche dort vorkommen. Beide Autoren sind
ausserdem dariiber einig. dass der Landpfleger der uneheliche Sohn eines Kinigs war, der nach
Bruder Jacobus Tyrus hiess und nach Conradus a Mure als Komig zu Mainz herrschte.  Auffallend
ist es. dass der letzere Schriftsteller den Septimer nenut; als Ziircher konnte er die Sage aus der
Umgegend von Luzern genauer kennen. Augenscheinlich schrieb er indess, weil ibm nur romische
und griechische Mythologie interessirte und er eigentlich nur diese behandelte, sehr Hiichtig ab und
zwar, der Abweichungen ungeachtet. sehr wahrscheinlich aus derselben Schrift. welche Voragine
benutzte. Der erste Autor, welcher des Fracmont Erwiihmung thut, scheint Hiammerlin (Malleolus )
m sein: er bezeichnet ihn an zwei Stellen — im zweiten Tractat vom Exorcismus Pag. LXXVI und

im Dialog zwischen dem Edlen und dem Bauer Cap. XXIL ausdriicklich als Begritbnisstiitte des

Pilatus ; damals war freilich der Zugang zum See schon verboten. Alle spiiteren Schriftsteller, deren
Zahl berveits Wagner in seiner historia natwralis auf 35 angeben konnte, stimmen mit ihm iiberein.
Auch hier wird nichts iibrig bleiben, als die Ankniipfung der Legende an alte Sagen der Gegend
anzunehmen; wie diese Verbindung aber miglich wurde, hoffen wir nunmehr bei niiherer Betrachtung
der Pilatus-Ueberlieferung nachweisen zu konnen.

Ist die Feststellung des mythischen Inhalts einer Sage aber im Allgemeinen wur durch Verglei-
chung mit andern Traditionen miigli(tlr.. so sel es uns gestattet. hier eine der iiltesten-zu Hiilfe zu
nehmen. Sie findet sich bei Gregorius Turonensis, der im sechsten Jahrhundert lebte. in
seiner Schrift de gloria confessorum Cap. 2. Da heisst es: ‘

»Im Gabalitaner Bezirk ( Gevaudan, Departement de la Lozere) ist ein Berg, Helanus genanut,
der einen grossen See hat.  Hier versammelten sich zu gewissen Zeiten viele Landleute, und brachten
dem See gewissermassen Opfer dar, indem sie leinene Tiicher hinein warfen und zu miinnlicher Klei-
dung dienende Stoffe hingaben: Einige weihten auch Fliesse von Schafen und die Meisten Kiise, Wachs
und Brod, alles geformt (formas casei, cerae vel panis), sowie andere Dinge. welche aufzuzithlen zu
ange dauern wiirde; Jeder gab nach seinen Kriiften. Man kam auf Wagen dahin, und brachte Speisen



“ e

und Trank mit, schlachtete Thiere und schmausete so drei Tage. Am vierten Tage aber, wenn die
Leute heimkehren wollten , iiberraschte sie ein Ungewitter mit Donner und Erdbeben. und es stiirzte
ein so starker Regen mit der Heftigkeit der Hagelsteine herah, dass sie bald kaum noch entrinnen
mochten.  So geschah es jedes Jahr. und so wurde das thorichte Volk in Irrthiimer verwickelt.
Nach langer Zeit kam einmal ein Priéster aus der in demselben Bisthum liegenden Stadt zu dem
Ort, und predigte den Volkshaufen, dass sie von ihren Gebriuchen abstehen sollten, damit der
gottliche Zorn sie nicht verderbe: aber seine Lehre wurde von den rohen Bauern nicht aufgenommen.
Da erbaute der Priester auf Kingebung Gottes eine Kirche zu Ebren des heiligen Hilarius nahe am
Rande des Sees. und begabte sie mit Reliquien. indem er dem Volk sagte: »Siindigt nicht, Sthne,
vor dem Herrn; es ist keive Gottheit (nulla religio) in dem See. Befleckt nicht euere Seele mit
eitlen Gebrituchen, sondern erkennet Gott und verehret seine Freunde; betet den heiligen Hilarius,
den Priester Gottes, dessen Reliquien hierher gestiftet sind, an; denn er kann fiir euch bei der Barm-
herzigkeit Gottes als Vermittler vein'treten.« Darauf bekehrten sich reuigen Herzens die Menschen:
sie gaben den See auf. und brachten Alles. was sie in ibn zu werfen pflegten. der heiligen Kirche
dar. So wurden sie von dem Irrthum, in dem sie gefangen lagen, erlost. Von da an blieb aber
der Sturm von diesem Orte entfernt. und er schadete bei der Feierlichkeit, welche Gott geweiht war,
nicht. nachdem daselbst die Reliquien des heiligen Bekenners niedergelegt waren.«

Aut den ersten Blick mochte es scheinen wollen, als ob diese Erzithlung des Gregorius an einem
unheilbaren Widerspruch leide: man begreift nicht, wesshalb die Einwohner auf dem Berge zusanmen
kamen, dort ein Fest feierten und dem See und seiner Gottheit reiche Opfer darbrachten. wenn sie
iiberzeugt sein mussten, dass an dem Schluss des ganzen Dienstes ein so schreckliches und schiidliches
Ungewitter hereinbrechen und sie in Lebensgefahr bringen werde. Die Sache erklirt sich indess
leicht, wenn man die Zeit und namentlich die Umstiinde, unter denen der Verfasser schrieb, beriick-
sichtigt. Wie bekannt. hatten die Bekehrer dem heidnischen Volke gegeniiber eine sehr schwierige
Stellung ; fast immer mussten sie darvauf verzichten. die alten Gotter als nichtig und wesenlos nach-
suweisen, und sie begniigten sich desshalb damit. dieselben als bise und schiidliche Dimonen zu
characterisiren, ohne iibrigens ihre Existenz zu leugnen. So wurde auch hier wieder verfabren. Die
Erde ist das hervorbringende, gebiivende Element, die Mutter aller Dinge: das Wasser, ebenso wie
das Feuer, das befruchtende; ohne die Feuchtigkeit ist weder das Entstehen der PHlanzen und Thiere
noch ihr Gedeihen denkbar. Desshalb betete man an Quellen und Fliissen . desshalb stellte man den
Gewiissern Feste und Opfer an, und brauchte allerlei feierliche und geheimmissvolle Ceremonien, um
Regen und Gewitter hervorzurufen. Auch in der Schweiz haben sich noch viele Spuren dieses
Wasserdienstes erhalten. und namentlich kommt das Hineinwerfen von Gegenstiinden verschiedener
Art und von Geld, ja selbst von Menschen vor. Augenscheinlich hatte die Feier auf dem Helanus
ebenfalls den Zweck. den Regen auf die Erde herabzuflehen (was. nebenbei bemerkt. ja heut noch
in christlichen Kirchen und durch Processionen geschieht), und man war sicher erfreut. wenn das
heilsame Unwetter, dessen Gefihrlichkeit Gregorius aus leicht erkennbaren Griinden iibertreibt. am
vierten Tage sich wirklich einstellte. (Vergl. Grimm, Myth. 560.) Als aber der Bekehrer nach der
gewohnlichen Verfahrungsweise auf der wuralt heiligen Stiitte eine christliche Kirche erbaute und
St. Hilarius an die Stelle des heidnischen Gottes. der im oder am See wolute, setzte: da konnte
man das Gewitter nicht mehr als etwas Gutes und Heilsames gelten lassen. Man bezeichuete es



T

nunmehr als einen tiickischen Possen des bisen Geistes, dessen Macht der stiivkere christliche Heilige
brach und vernichtete. Characteristisch sind dabei die Namen, welche uns Gregorius liefert. Helanus,
urspriinglich wohl der Name des Sees und seines Geistes, erinnert an Hel und an die Wurzel hilan
(celare ), und soll den dunklen, verhiillten Diimon, den in der schwarzen Wolke erscheinenden Regen-
gott bezeichnen, wihrend St. Hilarius gewiss desshalb gewiihlt wurde, weil er auf hilaris hinweist.
Aehnliche Namensstellungen kommen nicht selten vor. Ausserdem gehort auch St. Hilarius noch zu den-
jenigen Heiligen, welchen Quellen geweiht sind, so dass seine Wahl doppelt geeignet erscheinen musste.

Vergleichen wir die Sagen von den Seen auf dem Helanus und dem Pilatus, so wird sich die
Uebereinstimmung derselben in wesentlichen Punkten ergeben; namentlich finden wir bei beiden, dass
das absichtliche Hineinwerfen von Gegenstiinden verschiedener Art in das Gewisser Sturm und Unge-
witter hervorrief und dass der Berg selbst als Wohnsitz eines bisen Gottes oder Gespenstes galt. Ja
die Namen des Letztern scheinen zu correspondiren, da Pilatus, worauf wir noch kommen werden,
mit pileatus zusammenhiingt, der behutete aber stets der verhiillte ist, wie z B. die Tarnkappe und
Fortunats Wunschhiitlein lehren. Freilich erzihlt uns die Pilatus-Sage, so alte Erwihnungen der-
selben wir auch haben, nichts mehr von dem heidnischen Gottesdienst, der auf dem Fracmont einst
celebrirt wurde; aber wir diirfen nicht vergessen, dass ihre Aufzeichnung erst stattfand, als schon
das Christenthum seit langer Zeit unbestritten herrschte und der heidnische Dienst sich bereits in
abergliubische Gebriuche numgewandelt hatte. Doch bestand eine Erinnerung noch bis zur neuesten
Zeit, denn der Pilatus galt stets als Tanzplatz der Teufel und Hexen, welche auf seinen Alpen ihren
Sabbath abhielten. Schwerlich darf unter diesen Umstiinden die Annahme, dass das Verbot der
Besteigung des Berges uralt ist, zu gewagt erscheinen; wir nehmen keinen Anstand zu vermuthen,
dass es urspriinglich den Zweck hatte, die Fortdauer des heidnischen Kultus am Ufer des Sees zu
verhindern. Als die christliche Kirche auf dem Helanus erbaut worden war, wird man das Hinein-
werfen von Brod, Kise w. s. w. in das Wasser, als auf heidnischer Uebung beruhend, untersagt haben;
gewiss fiigte man, wie aus Gregorius Erzihlung iibrigens deutlich genug hervorgeht, als zweiten Grund
hinzu, dass dadurch Unwetter erregt werden wiirden. Ganz in derselben Weise mag man beim
Pilatus verfahren haben, da eine derartige Erklirung zu sehr im Geiste jener Zeit lag und auf das
Volk mehr wirken musste, als jede andere Erwigung, welche vom Standpunkte des Christenthums
hergenommen war.

Sagen von Seen, deren Ruhe nicht durch das Hineinwerfen von Steinen und andern Gegenstiinden
gestirt werden darf, sind iibrigens in der Schweiz nicht selten: wir erwiihnen nur den Sturm-See
im Thal von Champé im Wallis, den schwarzen und den wilden See im St. Galler Oberlande, den
Hagel- und den Hexen-See am Faulhorn u.s. w. Auch in vielen andern Lindern sind ihnliche und
zum Theil schon friihzeitig aufgezeichnete Traditionen verbreitet, und Grimm (Myth. 564 ) findet sie
sowohl im deutschen, als im keltischen und finnischen Volksglauben. Es wiire von Interesse, die
einzelnen, hier und da differirenden Sagen zusammenzustellen und zu vergleichen, weil sich dann
auch die Abweichungen in dem Glauben der einzelnen Vilker ergeben wiirden; so lange das nicht
geschehen ist, wird es unmioglich sein, festzustellen, ob der Dienst auf dem Helanus sowohl als auf
dem Pilatus keltischen oder germanischen Ursprungs war. In Hinsicht auf unsern schweizerischen
Berg michte man freilich wohlthun, die Heiligkeit des Orts sowohl fiir Kelten als fiir Germanen anzu-
nehmen ; die nachfolgenden kurzen Bemerkungen sollen zeigen, dass dazu aller Grund vorhanden ist.



Zuniichst ist anzufiihren, dass heilige Berge bei allen Volkern zahlreich vorkommen, und auch
bei Kelten und Germanen micht fehlen. In der Regel sind es Berge von mittlerer Hohe. welche,
wenn sie sich an das Hochgebirge anschliessen, sich doch von demselben hinreichend ablisen, dabei
verhiilltnissmiissig leicht bestiegen werden kinnen, eine eigenthiimliche Form haben, weit gesehen werden
und vor allen Dingen eine schone Aussicht besitzen. Solche Berge sind in der Schweiz z. B. der
Niesen, die Suleck, die Gislifluh, der Uetli, der Kronberg und Andere, deren Sagen Bergkultus ausser
Zweitel setzen. Auf fast keinen Berg unsers Alpenlandes passen die Bedingungen aber besser als auf
den Pilatus, und es miisste wirklich auffallen, wenn er nicht schon in frithester Zeit zu gleichem
Zwecke gewihlt wurde. Dazu kommt, dass die Pilatus-Sage eines Steins erwihnt, auf dem der
fahrende Schiiler stand und der von da ab schwankend blieb. Noch am Ende des achtzehnten Jahr-
hunderts ptlegten sich die Sennen auf ihn zu legen, und setzten ihn hierauf durch einen leisen Druck
des Korpers in Bewegung. wobei der Stein ein eigenthiimliches Geriiusch verursachte. Es ist diess
der sogenannte Gmappstein oder Gunopfistein [ Petra titubans), ein Felsblock von etwa 6 Fuss Liinge,
3 Iuss Breite und gleicher Dicke, der auf einer Unterlage im Gleichgewicht schwebte. Als man
einmal ein kleines Steinchen unterschob, wurde er unbeweglich, bis man dasselbe wieder fortnahm.
Spiiter stirzten einige Muthwillige den Stein herab. Zu Gessner’s Zeit soll er alte Inschritten gehabt
haben. Augensclieinlich haben wir es hier mit einem bekannten, aber noch nicht hinreichend erklirten
keltischen Denkmal zu thun, einem sogenanmten Schwungstein (pierre branlante, rocking-stone), von
dem man fast allgemein annimmt, dass er beim Gottesdienst und zu Orakeln gebraucht wurde. Aus
seinem Vorhandensein auf einem Gipfel des Pilatus, der noch dazu ein Mittagsberg (er heisst auch
Mittagsgipfi) war, diicfen wir wohl auf keltischen Kultus an dieser Stelle schliessen. *)

Ebenfalls keltischen Ursprungs ist vielleicht die Sage von der Frau, welche an einer Quelle des
Pilatus in fruchtbaren Jahren mit zwei weissen. in unfruchtbaren mit zwei schwarzen Ziegen zu
erscheinen pflegte. Bridel nennt diese Frau eine Fee, und stellt sie zu den Feen der romanischen
Schweiz, welche unzweifelhaft dem Volksglauben keltischen Ursprungs angehoren. Wie uns scheint,
wird sich nicht viel dagegen einwenden lassen, mindestens mochte es schwer sein, sie der deutschen
Mythologie zuzusprechen. Ireilich verkiinden auch bei den Germanen Quellen und Biche Ueberfluss
und Theurung; aber die Hungerbrunnen aller deutschen Gauen thun das einfach durch ihr Versiegen
und ihr Anschwellen, ohne dass sich dabei noch e geisterhaftes Wesen thiitig zeigt. War aber der
Pilatus schon den Kelten eine heilige Stitte, so galt er noch mehr den Deuntschen, welche sich in
seiner Nithe ansiedelten, als eine solche, und diese Verehrung dauerte in gewissem Sinne bis in die
neuere Zeit hinein, so dass die Hirten. welche Vadian an den See fiihrten. von ihm verlangten, er

*) Aut die Inschrift des Gnappsteins, die auch Cappeller (pag. 20) bespricht, ist nicht viel zu geben; sie beweist nur,
dass der Stein schon frith Beachtung fand. Ziegler (Hypsometrie 200) nemnt noch einen » Gnippstein « neben dem eigent-
lichen Guippstein; sollten zwei Steine vorhanden gewesen sein? In einer handschriftlichen Beschreibung einer Reise auf den
Pilatus vom Jahr 1727 wird der Gipfel Widderfeld Ruhstein genannt. (Leu, M. S., auf der Stadtbibliothek Ziirich, Quart 77,
8. 76.) Die Schwungsteine heissen in Frankreich auch Roche branlaire; vielleicht war auf der Dent de Brenlaive (ostlich
von Kstavannes) ein solcher Stein einst vorhanden. Uebrigens scheinen auf Bergen hiufig verehrte Felsblocke gewesen zu
sein. Ziegler (1. c. 103) hat auf der Berra (Freiburg), einer Grenzmarch dreier Oberiimter, la Pierre des Autels. Fin anderer
Altarstein ist auf dem Jolimont, ein dritter auf dem Mont Repais im Berner Jura, weleher 1210 in einer Urkunde als Grenz-
stein der Probstei St. Ursanne erwithnt wird. (Quiquerez, Coup doeil de la Soc. Jur. 1856, pag. 108 et 118)



— 168 —

solle sich so benehmen, als wenn er sich an einem geweihten Orte befinde. *) Abgesehen von diesem
seltsamen , schwarzen , unbeweglichen, unnahbaren See, der, wie viele andere Seen der Schweiz, die
Unterwelt, das Reich der Hel bezeichnet, besassen die Umwohner auf dem Berge noch zwei fiir sie
wichtige Gewiisser, zuerst den Maibrunnen, der alljihrlich bei Ankunft des Viehes auf den Alpen zu
fliessen begann, damit es den Heerden nicht an Trinkwasser fehle, und der auch mit ihrem Abzuge
aufhorte, und dann den eiskalten Kaltwehbrunnen, welcher Fieber und andere Krankheiten heilte,
wenn man sich in ihn eintauchte, ja der sogar denen, welche den Berg nicht besteigen konnten, die
Gesundheit schon dann wieder gab, wenn sie nur einen Stellvertreter baden liessen. Wenn iibar-
haupt bei den kalten Bidern des Mittelalters die vorausgesetzte Heilkratt nicht in den chemischen
und medicinischen Eigenschaften des Wassers gefunden werden kann, so beweist der eben angefiihrte
Umstand gewiss hinliinglich, dass die Bedeutung auch dieses Kaltwehbrunmens hauptsiichlich auf dem
Volksglauben beruhte, dessen Quelle die Religion der alten Germanen gewesen sein muss.

G rimm bemerkt (Myth. 610), dass es heilige Berge und Hiigel in Menge gab, doch verehrte

man sie nur der Gottheit wegen, welche auf ihnen ihren Sitz hatte. Hiiufig sind besonders Berge

des Donar und Wuotan. **) DBei unserm Berge weist auf den letzteren schon dr Hexensabbath hin.
der auf den Alpen des Fracmont stattfand; denn Odin ist der Urzauberer, der Seidmadr (Zauber-
mann ), der durch seine Runen zu wirken verstand, wie in seinem Runengedicht ( unatal ), einem
Theile des eddischen Havamals, ausfibrlich gelehrt wird. Ausserdem steht er auch zu den Hexen,
welche in Glarus Wuottisen genannt werden, durch seine Gattin Holda-Frigga in nichster Beziehung.
Klarer, wo moglich, tritt er noch in der Sage vom Tiirst heraus. Dieser ist niimlich ein Gespenst,
das sich mit seinem zahlreichen Gefolge von Geistern auf dem Pilatus sehen lisst, wild und unbindig
iiber die Alpen jagt, zwischen den Hiitten schreiend und Lirmend durchfihrt, die Hirten verscheucht,
die Heerden in Abgriinde stiivzt und die Kilber mit sich fort in die Luft nimmt, wenn man sie nicht
schnell bei ihrem Namen ruft. Im Entlibuch, so awie in andern Theilen des Kantons Luzern und
im Solothurnischen ist sein Umzug unter dem Namen Diirsteng’jiig bekannt; in Bern und anderswo
in der Schweiz heisst er das Wiitisheer, der Nachtjiger u.s. w. Unter dem wilden Jiiger verbirgt
sich aber, was hereits hiiufig nachgewiesen ist, Wuotan, wie er auch auf seinem weissen Rosse als
Haupt der Einherier in Wallhalla der Anfiihrer in den Geisterschlachten ist, welche hier und da
niichtlich geschlagen zu werden pflegen, und von denen auch auf dem Pilatus erzihlt wird.

Aber Wuotan finden wir auch unter der Maske des Hauptgespenstes des Berges, des Landpflegers
Pilatus selbst. Die Sage erziihlt von diesem, dass er iiberall, zu Rom, zu Vienne, zu Lausanne,
wie auf dem Fracmont, Stirme, Regen und Unwetter erregte. Lutt, Wind und Regen stehen aber
unter Odin; er heisst davon Widrir (der Wettermacher ), Vidr-Mimir (der Meister des Wetters ),
Yrungr (der-Regner) u. s. w. Gegen ihn, den heidnischen Gott, sowohl als wilden Jiger, als auch
als Herrn der Unwetter, ist der Segen der Aelpler gerichtet. Sein Name Bolwerkr (Nebelwirker)

#) Rebmann in seinem Gesprich zwischen Niesen und Stockhorn, erschienen 1603, sagt (Seite 456): > Von diesem
See sagen die alten, — Wie darvor die Einwolmer halten, — Pilatus sye da begraben, — Drum sie ihm seinen Namen
gaben, — Das soll sein ein gross Heiligthumbe« — w s. w.

w6y Grimm (Myth, 8. 130) zihlt die Wodensberge in Seandinavien, Deutschland, Lothringen u. s. w. auf,  Wir konnen
aus der Schweiz hierzu anfihren, dass Utzwyl im Toggenburg in einer Urkunde des neunten Jahrhunderts Wotinperech

genannt wird. (Hofmann Henau 5.7 )



— 169 —

zeigt, dass er die Nebel macht, welche die Erde bedecken und sich um das Haupt der Berge lagern,
indem sie gutes oder schlechtes Wetter prophezeien. Wenn Odin in Asgard weilt, dann thront er
auf seinem Hochsitz Hlidskialf, von dem er die ganze Welt iiberschaven kann. Genau ebenso sitzt
Pilatus auf dem Felsvorsprung der Kanzel hoch oben an der Giipfe, und sendet sein Wetter in das
Thalland hinab. Man hat den Namen' Pilatus von pileatus (behutet) hergeleitet und zwar mit Riick-
-sicht auf die bekannten Wetterregeln: »Hat Pilatus einen Hut, so wird das Wetter gut. Si pilatus
pileatus , aér erit defaecatus « ; *) man darf also wohl daran erinnern, dass Odin Héttr (der Hutige )

und Sidh6tte (mit herabgelassenem breitem Hute) heisst, ™) und dass er auch in den Sagen und
namentlich da, wo er Wetterveriinderungen und Regen verkiindet, stets mit einem grossen, schlap-
penden Hut, dem Symbol der Wolke, erscheint. Die Schweiz ist reich an solchen Traditionen.
(Vergl. z. B. Rochholz Sagen II. 123.) Ein Kinderspruch bei Rochholz (Kinderlied 244 ) heisst ihn:
>De Muet mit dem Breithut.« Ireilich spricht die Sage des Fracmont nicht ausdriicklich von dem Hut
des Landpflegers; eine andere aber, welche ihn von demselben Berge aus in die Welt wandern liisst,
schildert ihn als in Pilgertracht gekleidet mit langer Kutte, hohem Stab und grossem Rundhut, und
Rochholz (L ¢. IL 306—309) weist nach, dass der Waller niemand anders ist, als Odin-Wuotan, der
bei Saxo wviator indefessus, in der Kdda aber Vegtamr, Gangradr, Gangleri, der wegmiide Wanderer
heisst.  In Westphalen nennt man denselben Weltliuter Rodes und Herodes (W olf, Zeitschrift 1. 100).
Der Verfolger Christi riickte fiir seinen Richter ein, was sich auch dadurch erleichterte, dass die
Tochter des andern Herodes, Herodias, Holda vertritt und an der Spitze der Nachtfihrerinnen herum-
schweift. Merkwiirdig ist nun, dass wir in der Fracmont-Sage und zwar schon in der frithesten
Fassung Herodes finden. In dem kleineren See soll sich Pilatus Frau aufhalten; sie wird, gleich
Frigga (nach Grimnismal), wie den Pfuhl, so auch den Hochsitz mit ihrem Gatten getheilt haben.
Wenn man in Tyrol friigt, wer die Berchte, von der man dort so viel spricht, sei, so erhilt man
die Antwort: die Frau des Pilatus. Im Volke lebt also noch eine leise Erinnerung an die Identitiit
des Pilatus mit Wuotan, trotzdem sich dieselbe kaum noch erwarten lisst. ‘

Wenn Pilatus Vater in der Legenda aurea Tyrus genannt wird, so. darf man dabei an den Gott
Tyr denken; freilich ist dieser Odin’s Sohn und nicht sein Vater. Abgesehen davon, dass solche
Umkehrungen aber auch anderswo vorkommen, weist Grimm (Myth. 176 ff.) nach, dass in dem
Namen Tyr eigentlich der Begriff des Gottes iil)el'l1a111)t' liegt, und desshalb Odin auch Sigtyr,
Hangatyr w. s. w. genannt wird. In den Kinderreimen bei Simrock wandern Pilatus und Petrus mit
einander; Petrus ptlegt aber Donar zu vertreten, was zu Pilatus-Wuotan gut passt. Bezeichnend ist
es auch jedenfalls, dass der Landpfleger in der Regel als Deutscher bezeichnet wird und nie als
Romer; er soll nicht nur in Mainz, sondern auch in Hausen bei Forchheim geboren sein, und man
zeigt dort moch den an die Wodenswege erinnernden Pilatusweg, die Pilatus-Fihre, die Stelle der

.

*) Dass der Pilatus ein weissagender Berg ist, spricht gewiss auch fiic seine frithere Heiligkeit; Orakel gibt nur die
Gottheit und diese musste also auf der Hohe vorhanden sein.  Kirchhofer (Sprichworter 308) hat: So manche weisse Plitze
am Pilatus, so manchen Gulden gilt das Korn. Wuotan hiess Hialdrgod, Gott des Schnees.

) Nach Jornandes Aussage hiessen die gothischen Priester pileati, weil sie wihrend des Opfers das Haupt mit einem
Hut bedeckten (Grimm, Myth. 81); sie. ahmten den Gott nach. Bekanntlich heissen die Zwerge Hitchen von dem Hut, den
sie tragen; eines Zwerges Pilatje erwithnt Hansen (Friesische Sagen S, 163). As Pilatje duad, Hatje Pilatje dnad! rufen
die Zwerge klagend beim Tode ihres Konigs. (Mitllenhof pag. 292)

23



\

— . —

Stadt Pilatus, ja sogar Pilatus Geburtshaus und seine rothen Hosen. Alles diess scheint uns fiir seine
Herkunft aus der deutschen Mythologie zu sprechen. *)

Zu beriicksichtigen ist auch noch, dass Pilatus ebenso gut, als Odin, ein Ross besitzt. Unsere
Sage bezeichnet es als ein schwarzes, weil es ein hollisches sein muss; Kinderreime, welche Simrock
(Kindb. No. 450 ) mittheilt, legen ihm aber ausdriicklich einen Schimmel bei. Einst schlenderte in
wildem Sprunge der Sleipnir seine Hufeisen fort, dass sie gegen einen Berg bei Wexio in Schweden
anschlugen, wo ihre Spuren noch heut zu sehen sind. (Afzelius, Schwed. Volkssagen II. 78.)
Ganz dasselbe bewirkte Pilatus Ross am Felsen beim See, als es seinen Herrn auf des Zauberers
Befehl hinabtrug.

Wie aber, darf man fragen, kann sich die Umwandlung des deutschen Gottes in den Landpfleger
gemacht haben? Vielleicht in folgender Weise: Die christlichen Priester, welche auch hier wieder
mit der starren Anhiinglichkeit des Volkes an den alten Glauben zu kiimpfen hatten, verkehrten wie
gewohnlich den Gott in einen bosen Dimon; wie sie in andern Fillen Satan, Attila, Dietrich von
Bern, Wittekind und Andere wiihlten, so nahmen sie hier den Richter des Herrn, der allerdings den
Christen ein Abscheu sein musste. Zu Hiilfe kam ihnen dabei die Legende, die bereits von seinem
Selbstmord und von der Strafe nach dem Tode erziihlte, vielleicht auch schon der Versenkung in
ein Gewiisser Erwihnung that. Ausserdem hiess Wuotan, wie erwiihnt, der Behutete, in der Sprache
der christlichen Missionare also pileatus — der Uebergang zum Pilatus war somit gewiss nicht schwer.

Dass die Gotter der heidnischen Deutschen in der Schweiz wirklich verehrt wurden, bedart wohl
keines ausdriicklichen Beweises; dennoch wollen wir erwihnen, dass die Legende des heiligen Gallus
sowohl bei Walafried Strabo, als auch in der Vita St. Galli bei Pertz dariiber keinen Zweifel Lisst.
Nicht nur am Zirichsee bei Tuggen, sondern auch zu Bregenz fanden Columban und seine Gefihrten
in Tempeln die Bilder der alten Gotter, denen das ichtdeutsche Bieropfer gebracht wurde. Jonas
Bobbienses (aus der ersten Hilfte des siebenten Jahrhunderts) nennt ausdriicklich Wodan als einen
der drei verehrten Goétzen. (Mabillon ann. Bened. 2, 26.)

Zur weitern Unterstiitzung unserer Annahme liessen sich ausser den angefithrten auch noch
andere DBeziige des Pilatus und seines Berges zu Wuotan anfiihren, und ausserdem wiiren z B. die
Sagen des Aargan (Rochholz 1L 23. 306.) und" die von Forchheim' in Franken (Panzer, Bei-
triige II. 23.) zu beriicksichtigen; aber das Besprochene diirfte schon geniigen. den Fracmont als
einen heiligen Berg der Kelten wie der Germanen zu bezeichnen und die Behauptung zu rechtfertigen,
dass Wuotan, der michtigste und hochste der deutschen Gotter, droben auf dem Gipfel und beim
See verehrt wurde, und dass an ihn die Legende sich ankniipfte. Aus demselben Grunde gehen wir
auch iiber die interessanten Sagen von den Bergminnchen, von dem Drachen und dem Drachenstein,
von dem Kiifer in der Drachenhihle, von der Kastelenalp, von Herrgottswald und seinem Wall-
fahrtsort w. s. w. hinweg, und ziehen es vor, einen zweiten, kleineren Sagenkreis zu besprecher, der
sich an das merkwiirdige Naturspiel in der sogenannten Dominik-Hohle kniipit.

#) In Folge einer gefilligen Hinweisung bemerken wir noch, dass nach Josephus Herodes nach Spanien, nach der
Biographie wniverselle (XX. 273.) aber nach Vienne verwiesen ward, so dass auch in Gallien Herodes und Pilatus ver-
wechselt wurden.



— 171 —

Wenn man von Luzern aus die Gipfel des Pilatus besuchen will, so pflegt man den Weg iiber
Herrgottswald (wo sich ein von Wallfahrern héiufig besuchtes Kirchlein befindet) nach der Brindlenalp
einzuschlagen. Nachdem man zuletzt durch einen dichten Tannenwald und iiber Rasen steil ange-
stiegen, erreicht man die von den hohen Fluhwinden des Gemsmiitteli, Widderfeld und Tomlishorn
umgebene Alp, welche schon friihzeitig durch tlen etwa eine Viertelstunde von ihr entfernten Pilatus-
See bekannt geworden ist. Ueber demjenigen Theil, der Fro- oder Fronstaffel genannt wird, befindet
sich eine zweite Merkwiirdigkeit des Bergstocks, eine Hohle, von den Sennen das Dominikloch
genannt; sie dringt etwa in einer Hcéhe von 1200 Fuss iiber der Briindlenalp in die fast senkrechte
Fluhwand, welche sich an das Widderfeld hinaufzieht, ein, und hat schon oft die Aufmerksamkeit
der Anwohner auf sich gezogen.

Ebel erzihlt von ihr in seiner Anleitung die Schweiz zu bereisen, dass man sich dem Eingang
der Hohle, welche durch den ganzen Berg gehe und jenseits auf der Tomlisalp unter dem Namen
Mondloch auslaufe, weder von unten noch von oben her nahen konne; ebenso seien alle Versuche,
von der Tomlisalp her vorzudringen, misslungen, weil der am Eingange 16’ hohe und 9‘ breite Gang
sich zwar anfinglich noch erweitere, spiiter aber so eng werde, dass man selbst kriechend nicht
fortkommen konne. In der Oeffnung der Hohle nach der Briindlenalp zu bemerke man eine etwa
30 Fuss hohe Bildsiiule von weissem Gestein, welche mit einem Manne Aehnlichkeit habe, der sich
mit seinen Armen auf einen Tisch stiitzt, die Beine {iibereinander schligt und gewissermassen den
Eingang der Hohle zu bewachen scheint. Man nenne diese seltsame Statue Unsern Cornell oder
auch St. Dominik, und glaube, dass von den riomischen Legionen desertirte Soldaten, welche sich
auf den Pilatus fliichteten, den Stein zu einer DBildsiule umgeformt hitten; damals werde nimlich
ein gangharer Weg, der aber nach und nach in Folge der Verwitterung des Gesteins verfallen und
verschwunden sei, hinaufgefiihrt haben. Einmal (um 17407) habe ein gewisser Huber von Luzern in das
Dominikloch eindringen wollen; an einem Seil befestigt, habe er sich zweimal herabgelassen, sei
aber, als das Seil am Felsen zerriss, in den Abgrund gestiirzt. Als er nach dem ersten fruchtlosen
Versuche befragt worden sei, habe er gedussert, die Bildsiule sei zu kiinstlich, als dass sie als ein
Naturspiel gelten konne; sie miisse ein Werk von Menschenhand sein.

Natiirlich mussten diese Angaben zu weiteren Forschungen Anlass geben. Ausserdem hatte auch
General Pfyffer in Freron’s Journal éranger, Pavis 1786, in seiner Promenade sur le mont Pilate
behauptet, im Mondmilchloch die Glocken der auf der Briindlenalp weidenden Kiihe gehort zu haben.
Sechs Herren aus Luzern untersuchten desshalb im Jahre 1802 jene Hohle so genau als moglich,
gewannen dabei indess die Ueberzengung, dass sie mit dem Dominikloch nicht in Verbindung stehen
konne. *) Es galt also, dieses selbst zu besuchen. Ein kithner Gemsjiger aus Tyrol, Ignaz Matt,
erkliivte sich endlich im Sommer des Jahres 1814 bereit, den gefihrlichen Versuch zu machen, und

*) Das Mondloch oder Mondmilchloch ist eine sehr tiefe Hohle; Gessner nennt sie Manloch (spelunca viri) und
Moonloeh (spelunca lunae). Nach seiner Angabe kommt man, nachdem man 100 Ellen weit eingedrungen, an ein Wasser
und nach diesem an eine eiserne Thiive, welche das Weitergehen verbietet. In der Hohle befindet sich Mondmilch (lac lunae),
welehe gegen viele Krankheiten gut sein soll, und die nach der Sage Pilatus aut seinen Wanderungen als Heilmittel verschenkt.
Die seltsame Grotte, von der Cappeller Zeichnungen und Pline gibt und aus der ein Biichlein fliesst, gilt als Aufenthaltsort
der Bergminnlein, und nach Kivcher (mund. subterran. VIIL) fand man daselbst ihre Fussstapfen wie von dreijithrigen



Oberst Pfyfter von Altishofen zu Luzern brachte sogleich die unothigen Mittel zusamen.®) Matt war
antiinglich entschlossen, sich an dem nimlichen Orte herabzulassen, welchen einst Huber auf Widder-
feld gewiihlt hatte; er iiberzeugte sich indess bald, dass die Gefahr zu gross sei, weil der iiber-
hangende Fels das Seil leicht wieder zerschneiden konnte. kKr ging also etwa 30 Schritte seitwiirts,
band sich an das Seil fest und stieg einige Klafter himab. Ungefihr eine Viertel nach 12 Uhr liess
er sich, begleitet von einem jungen Tyroler, Namens Gottlieb Schiipf, bis auf einen kleinen Felsen-
vorsprung hinunter. Hier berathschlagte er ziemlich lange mit seinem Gefihrten, und oft musste
das Seil umgeschleudert werden, damit es sich nicht an den schroffen Felsen zerreibe. Lndlich ging
Matt weiter; das Seil haltend, kletterte er so gut als moglich von der senkrechten Felswand bis auf
einen zweiten Fluhsatz, wo er mit Hiilfe seiner Klettereisen festen Stand fassen konnte. Von hier
aus hatte er noch einen ganz glatten Fels, der sich seitwirts gegen das Dominikloch zieht, zu iiber-
winden ; nach einigen Augenblicken Zigerung schwang er sich hiniiber und erreichte wm halb 1 Uhr
gliicklich sein Ziel. Die Zuschauer von nah und fern, welche sich wohl 400 an der Zahl auf der
Briindlenalp eingefunden hatten. erhoben ein Freudengeschrei, das in -den Felsen sonderbar wieder-
hallte. und eine Musik von Blasinstrumenten begriisste den Einzug in die von Menschen bis dahin
noch niemals betretene Hohle. Matt bezeugte lebhaft seine Freude: er kletterte dem Dominik auf
die Schultern, stieg dann wieder herunter, stellte das Fihnchen, welches er mitgenommen, auf, und
nahm zuletzt die Ausmessung der Bildsiule und des Innern der Hohle vor. Um 13/, Uhr, also nach
einem Aufenthalt von mehr als einer Stunde, schnallte er endlich wieder das Seil an, gab seinem
Kameraden das verabredete Zeichen, griisste die Gesellschaft unten auf der Alp, und stieg kletternd
und mit den Hinden sich forthelfend wieder zur Hiohe des Widderfeldes hinauf, wo er nach 25 Minuten
wohlbehalten eintraf.

Nach seinem Bericht musste er sich im Ganzen 306 Fuss herablassen. Die Hiohe der Hohle
betriigt 90, die Tiefe 120 und die Breite 28 Fuss. Von einer Verbindung mit dem Mondmilchloch
ist keine Spur vorhanden. FEin kleiner, 2 Fuss breiter Gang schliesst sich, nachdem er etwa 12 Fuss
eingedrungen, zusammen, und seine Winde sind mit unzihligen Wassertropfen bekleidet, bestehen
indess aus festem Kalkstein und nicht etwa aus Tropfstein oder Tuff, welche eine frither vorhanden
gewesene Fortsetzung hiitten ausfiillen kinnen. Die angebliche Statue ist ein am Eingang der Héhle
stehendes isolirtes Felsenstiick; Risse geben ihm von Weitem das Ansehen einer menschlichen Figur,
und es ist mit verwittertem, fusserst weissem Kalk iiberzogen. Seine Héohe betriigt etwa 8 Fuss, den
Kopf nicht gerechnet, der aus drei aufliegenden und beweglichen, zusammen 2 Fuss hohen Kalksteinen
besteht. Ktwa eine Klafter zuriick ist ein zweiter Felsen von derselben Steinart, 10 Fuss hoch, in der

Kindern. Todtenkiilte stromt aus dem Mondloch heraus, und es scheint, als wenn man es, wie andere schweizerische Cavernen,
als Porte zur Unterwelt betrachtete. Von den meisten grissern Hohlen herrscht auch bei den Aelplern stets dic Meinung,
dass sie jenseits des Berges auslaufen; die Beatenhohle z. B. soll bis ins Entlebuch oder gar bis ins Tyrol gehen.

*) Wir verdanken die Nachrichten iiber die Untersuchung der Dominikhéhle durch Matt, so wie die mitgetheilten Volks-
sagen einem Manuscript Martin Usteri’s, das uns von Herrn Oberbibliothekar Dr. Horner mit gewohnter Freundlichkeit
vorgelegt wurde. Dieser Handschrift entnebmen wir auch die Ansicht der Flub, in welcher sich die Hohle befindet (Taf. 1),
und dag Bild des Dominik, voun der linken Seite in der Hohle aufeenommen (Taf. I1. 2). Kine andere Ansicht der Statue (Taf. I1.1),
von Briimdlen aus geschen, geben wir nach einer uns gefilligst mitgetheilten Zeichnung des Herrn Dr. Ferd. Keller.



— 173 . —

Mitte 31/, und unten 2 Fuss breit; er stellt den Tisch vor, an den sich die Figur anzulehmen scheint.

Der Boden der Hohle ist gegen den Hintergrund hin 3 Fuss hoher als am Eingang und 1 Fuss hoch
mit verwittertem sandigem Kalk, in welchem Kalkspathkrystalle liegen, bedeckt. An den Wiinden
hiengen bei Matt’s Besuch Tropfen von hellem, reinem Wasser herab; die Bildsiule aber war
ganz trocken. :

So sah es also in der Hohle aus. Die von vornherein unglaubliche Erzihlung von einer durch
desertirte romische Soldaten geformten Statue erwies sich als unbegriindet; sie war iibrigens nicht
die einzige Sage, welche die Sennen mittheilten. So behauptete man: in der Hohle sei ein unermess-
licher Schatz an Gold und Silber vorhanden., und der Dominik, ein seiner Verbrechen wegen ver-
wiinschter und versteinerter Mensch, miisse ihn hiiten, bis er durch wirksame Exorcismen gezwungen
werde, die michtigen Klumpen edler Metalle herauszugeben. Matt’'s Besuch in der Hohle galt dess-
halb auch als der Versuch einer Deschwérung. Die Anwohner des Pilatus im Unterwaldner Land
wollten dagegen behaupten ., im Hintergrund des Dominikloches schliefen die drei Tellen ihren bezau-
berten Schlaf, aus dem sie einst, wenn die Zeit gekommen sei, erwachen wiirden, um noch einmal
durch mannhafte Thaten ihr Vaterland von der Knechtschaft zu befreien. Wieder Andere berichteten,
auf der Alp Briindlen, drunten am Fuss der steilen Fluh, habe einst eine St. Dominik geweihte Kapelle
gestanden und in dieser sei die Bildsiule des Heiligen aufgestellt gewesen. Als emmmal das kleine
Gotteshaus, man weiss nicht wie und wesshalb, durch einen Bergsturz zerstort und iberdeckt wurde,
sei die Statue durch ein Wunder gerettet und hinauf in die Hohle versetzt worden. Eine merk-
wiirdige Erklirung des Namens der Bildsiiule gab bei jener Untersuchung ein alter Senn dem Oberst
Pfyffer. Er erzihlte: » Drei junge Leute riefen einst der Figur verschiedene Namen zu; auf keine
derselben gab sie Antwort, als auf den Namen Domini, und auch jetzt hort sie nur auf diesen Ruf.
Wer ihr einen andern Namen zuschreit, der stirbt zuverlissig in demselben Jahre.« Wie Herr Plyfter
hierzu bemerkt, gibt das Kcho wirklich nur gedehnte und langsam ausgesprochene Worte zuriick:
als er selbst kurze Namen, wie Hans undeKlaus, nach der Richtung der Héhle rief, blieb es still.
Uebrigens hat die Briindlenalp. wie bekannt, auch an andern Stellen ein sehr schones Echo. :

Ebel nennt, wie bereits erwiithnt, die Statue nicht nur St. Dominik, sondern auch Unsern Cornell ;
was dieser Name bedeuten soll, wissen wir nicht anzugeben, mochten aber glauben, dass er durch
einen Irrthum entstanden sei. Bridel (Conservateur Suisse VIII.) hat nimlich die Benennungen
St. Christoph und der Oberst ( Colonel ); und Cornell scheint aus Colonel geworden zu sein. Jeden-
falls ist St. Dominik oder vielmehr Domini derjenige Name, welcher bei den Aelplern vorzugsweise
verbreitet ist.

Es scheint auffallend, dass die iltern Schriftsteller des Dominikloches nicht erwilmen *); aber ihre
Aufmerksamkeit ward nur auf den Pilatus-See gelenkt, und sie wandten so wenig Zeit auf den Besuch
des Berges, dass sie in dér Regel nicht einmal einen der zahlreichen Gipfel zu sehen bekamen.

*) Im Volke scheint die Hohle doch in weiteren Kreisen bekannt gewesen zu sein; in Schwaben spielen die Kinder
» Hagelloch beim Dommisloch « (Rochholz, Kinderlied 177). Bei Meyer (Schwib. Kindr. 96 und 147) heisst das Spiel
»regnen lassen.«  Das Hagelloch ist unzweifelhaft der Pilatus-See. Ob der Name Dominikloch mit den Namen Tomlishorn
Temnlisfluh, Tomlisalp, Tomlissee (séimmtlich auf dem Fracmont vorkommend) zusainmenhi‘mgt, ist zweifelhaft. Roechholz
(Sagen 1. 326) nennt die Bildsiiule indess wirklich anch Tomili und Dummlin.



— 1714 —

Die Anwohner dagegen beschiiftigten sich gewiss schon {rithzeitig mit der Bildsiule; denn mehr als
zwanzig Jahre vor Cappellers Schrift, welche noch von ihr schweigt, machte man schon lebensgefihr-
liche Versuche, um bis zu ihr vorzudringen. Dergleichen Naturspiele sind nirgends, wo sie auch
nur vorkamen, unbeachtet geblieben; iiberall erzihlt man von ihnen Sagen und zwar hiufig solche,
welche auf ihre ehemalige Verehrung hindeuten. In Bezug auf die Schweiz wollen wir nur diejenigen
im Berner Jura erwiithnen, welche Quiquerez besprochen hat. (Mittheilungen der antiquarischen
Gesellschatt Bd. IL. Heft 12 und Coup d'oeil de la Sociéte Jurassienne pag. 97— 158.)

~ Auf dem wunderreichen Pilatus konnte man aber am wenigsten iiber einen so in die Augen
fallenden Gegenstand hinweggehen, und dass diess auch wirklich nicht geschah, beweisen die an den-
selben gekniipften Traditionen. Kinige derselben sind freilich nicht idcht, aber sie lassen sich leicht
ausscheiden. Aus dem Volke stammt gewiss nicht die Erzithlung, dass romische Deserteure die
Statue errichtet hitten; irgend ein Besucher wird einmal eine solche Hypothese aufgestellt und ver-
breitet haben. Immerhin liegt aber auch in ihr die Andeutung, dass man die sogenannte Bildsiiule
als einen Gegenstand des Kultus betrachtete. Bedeutsamer ist dagegen die Sage von der Kapelle,
welche auf Briindlenalp gestanden haben soll; sie passt ganz zu den Anschauungen des Volkes, und
gerade die Unbestimmtheit, mit welcher sie auftritt, beweist, dass sie weder erfunden. noch ver-
dorben ist. An der Suleck, einem alten Hexentanzplatz, soll auf Bellenkilchen eine Kapelle gestanden
haben; nahe dabei ist ein Felsvorsprung mit schoner Aussicht, wie an der Giipfe die Kanzel genannt.
Aehnliches erzidhlt man von andern Bergkuppen. Auch diese Sage von der Statue bezeichnet sie als
ein altes Heiligthum, indem sie sie fiir das Bildniss eines Heiligen ausgibt und ihr durch die wunder-
bare Rettung noch erhihte Bedeutung beilegt. Ebenfalls unzweifelhaft ficht scheint uns die Namens-
sage zu sein; sie deutet durch die Strafe, welche den treffen soll, der (versuchend oder spottend)
einen andern Namen ruft, wiederum auf die Verehrung des Steins hin. Dazu tritt noch, dass Domini
aus Domine verdorben zu sein scheint, so dass jeder Ruf zu einer Anrutung des » Herrn« wird.
Auffallend stimmt mit dieser Annahme der Umstand zusammen, dass der Alptheil, welcher gerade
unter der Hohle liegt, Fro- und Fronstaffel heisst, also Staffel des Herrn. Wie es scheint, wurde
das Wort Fro, das wir noch in Fronfasten, Fronaltar, Fronleichnam und Frohndienst besitzen, frither
in der Schweiz nicht selten gebraucht; Notker nennt (nach Stalder 1. 399) den Sonntag, als Tag
des Herrn, Frontag, und dieselbe Bezeichnung ist fiir den Donnerstag noch heut im Kanton Wallis
gebriuchlich. Berge des Herrn haben wir in den Fronalpen am Vierwaldstiitter-See und im Kanton
Glarus und im Frohmattgrat bei Zweisimmen und Fronberghorn (Hinterniesen) im Kanton Bern.
Wer dieser Herr sein mag, muss noch ermittelt werden; der Gott Fro ist es schwerlich, eher Donar,
mit dem sich der Volksglaube der Schweiz so viel beschiiftigte, und dem auch der Donnerstag
geweiht war.

Aut Donar weist iibrigens auch der Name St. Christoph, der dem Steinbild nach Bridel gegeben
wird, hin, da dieser Heilige ebensoviel vom Donnergott als von Wuotan angenommen hat. ( Vergleiche
Simrock, Myth. 247. 314. 444.) Dasselbe thut auch die Schatzsage, denn St. Christoffel ist ja der
Herr aller Schiitze, die sein Gebet erlangen hilft, und diese selbst bedeuten den goldenen Frnte-
segen, zu dem Thor, als Bestreiter und Besieger der Winterriesen, in niichster Beziehung steht. Iis
ist sehr zu bedauern, dass nicht bemerkt wird, wesshalb die Statue den Namen des riesigen Heiligen
filhrt; gerade aus einer Tradition dariiber kionnten sich interessante Aufschliisse ergeben. Freilich



e A0 .

kann sich die Namengebung auch in anderer Weise, als man auf den ersten Blick meinen sollte,
gemacht haben. Im Mittelalter war ndmlich der Glaube verbreitet, dass derjenige, welcher das Bild
des heiligen Christoph angeschaut, an demselben Tage vor plotzlichem Tode gesichert sei, und man
pflegte desshalb den Heiligen an Thorthiirme. Kirchen und Brunnen anzumalen; vielleicht trug man
nun den Namen dieser Bilder auf das Naturspiel in der Hohle des Pilatus iiber. Immerhin ginge aber
dadurch die Hinweisung auf Donar nicht ganz verloren.

Im Wanderer in der Schweiz (Jahrgang VIII. 1841) wird eine Sage von Dominik mitgetheilt,
welche wir nicht ganz iibergehen kénnen. Wie dort erziihlt ist, lebte einst zur Zeit, als noch das
Volk der Schweizer eintriichtig bei jeder Gefahr zusammen stand und kein Zwiespalt unter den Kindern
eines Stammes herrschte, in jener Hohle droben ein Riese, der treu itber des Volkes Sicherheit wachte
und es zum Kampf aufrief, sobald sich ein Feind den Grenzen mnahte. Nur einmal schlief der Riese
ein; als er erwachte, erblickte er da unten im Lande ein blutiges Schauspiel; Schweizer standen
Schweizern gegeniiber und ein griisslicher Bruderkampf wiithete. Da erstarrte der Riese des Berges
vor Schrecken ; sein Korper ward zu Stein, und so blieb er bis auf den heutigen Tag. Aber todt
ist er nicht; sobald einmal die Eintracht wieder kehrt und jeder Schweizer den andern als Bruder
betrachtet und liebt, dann wird er wieder erwachen und von Neuem fiir das Vaterland einstehen his
an das Ende der Tage.

Dem Dichter kann die Idee, welche der Sage zum Grunde liegt, schin und ansprechend erscheinen,
und vielleicht mochte sich auch der Sagenforscher gern zu Folgerungen, die ebenfalls wieder auf
Thor fiihren diirften, verleiten lassen; aber wir kionnen die Sage vorliufig nicht fiir fdcht halten. und
mindestens ist sie stark verarbeitet. Wir lassen sie daher auf sich beruhen, und machen nur einfach
darauf aufmerksam, dass sie zu der Sage von den in der Hohle schlummernden Tellen stimmt, viel-
leicht sogar aus dieser entsprungen ist.

Was diese Tellen-Sage selbst betrifft, so haben wir sie ganz gleichlautend vom Griitli. Auch
dort sollen die drei Griinder der schweizerischen Freiheit in einem Felsen schlummern, bis die Zeit
ihres Wiedererscheinens gekommen ist: ein Hirtenknabe sah sie sitzen, als einmal die Fluh gedffnet
war. Dass auch diese Volksiiberlieferung alt ist und weit verbreitet war, ergibt sich daraus, dass
im schweizerischen Bauernkriege die emporten Landleute an ihrer Spitze drei in alter Landestracht
gekleidete Tellen marschiren liessen; sie glaubten, dass die Zeit der Erlosung von der Knechtschaft
durch die alten Befreier heran gekommen sei. (Vuillemin, Gesch. der Eidgenossen, Uebers. IIL 27.)
Auch an vielen Orten Deutschlands sitzen drei Minner im Berge, so zu Salurn im Tyrol, im Zobten
und in Kynsberg in Schlesien, zu Tiefenthal im Moselland, im Schloss Aura, zu Auerbach in Hessen u. s. w.
(Menzel, Odin 340); in der Schweiz noch im Frakstein im Prittigau, welcher Burgname mit dem
unseres Berges zusammen stimmt. (Sprecher von Bernegg im Innsbrucker Phinix 1851, Seite 264.)
Drei Minner, darunter eimmer einiugig, erschreckten einen Mann, der ein Hunnengrab bei Steinfeld
im Bremer Marschland gedfinet; sie sagten ihm, dass sie fiir ihr Vaterland gefallen. (Harrys Sagen I. 64.)
Der Einidugige ist Odin, die beiden andern werden ebenfalls Gitter sein. da die Gotterdreiheit in der
nordischen und deutschen Mythologie oft auftritt. Auch unsere drei Tellen miissen wir, wie sich aus
der Vergleichung der zahlreichen Sagen von den im Berge Schlafenden ergiebt, als die Gitterdreiheit
( Odin, Thor, Freyr, oder Odin, Honir, Loki) ansehen, und wenn ein Sagenforscher (Menzel) annimmt,
insofern die Volkssage sie als Erloser in ferner Zukunft bezeichne, sei damit vielleicht die Sehnsucht



= 176 —

des zum Christenthum ungern bekehrten Volkes nach dem Heidenthum und nach der untergegangenen
Herrschatt ihrer Gotter ausgedriickt: so hat diese Ansicht sehr viel fiir\si‘ch, weil die Sagen von der
goldenen Zeit, von den Zwergen und zum Theil auch von den Bliimlisalpen diesélbe Sehnsucht athmen.
Beiliiufig wollen wir hierbei in Bezug auf die oben erwiihnte Sage von dem das Volk beschiitzenden
Riesen Dominik noch erwihnen, dass auf der Insel Oesel der Riese TGll lebte, der im Tollist begraben
ist, und welcher vor seinem Tode verordnete, dass man ihn, wenn ein Ieind ins Land komme, zur
Hiilfe aufrufen solle. (Kruse, Urgeschichte des esthnischen Volksstammes 186.) Dieser Riese Toll
verbindet nicht nur den Dominik mit den Tellen; er wire auch bei einer neuen Priifung der Sage
von Wilhelm Tell zu beriicksichtigen, da er als ein Indicium fiir die Herkunft derselben aus dem
Norden betrachtet werden darf.

Blicken wir nun noch einmal auf die verschiedenen Ueberlieferungen vom Dominik zwriick, so
kionnen wir wohl unsere Annahme von der fritheren Heiligkeit des Gebirgsstockes und von dem Gottes-
dienst auf demselben als auch durch sie bestitigt ansehen. Ueberall, wo wir hinschauen, treten uns
bestimmte und nahe Beziige zur deutschen Gotterlehre. entgegen, und es liessen sich noch viele,
ebenso bedeutsame auffinden, selbst ohmne dass wir auf die zahlreichen Sagen eingehen, welche wir,
wie wir schon erwiihnten, bei Seite liegen lassen mussten. Und doch ist wahrscheinlich auch mit
diesen die Sagenfiille, welche die Vorzeit iiber den wunderreichen Berg ausgegossen hat, noch nicht
erschopft, und eine sorgsame, aber zugleich vorsichtige Nachfrage kinnte vielleicht noch manches
Interessantes zu Tage fordern. Schwerlich wird aber das Gesammtresultat der Untersuchung dadurch
ein anderes werden, und wir konnen uns hier wohl an der Feststellung desselben geniigen lassen, da
von einer tiefer eingehenden Forschung nur dann, wenn sie sich iiber alle heiligen Berge der Schweiz
erstreckt und die Ueberlieferungen derselben zusammenfasst und vergleicht, grosse und befriedigende
irgebnisse erwartet werden diirfen. Moge eine solche Monographie der heidnischen Kultstiitten auf den
schweizerischen Gebirgen recht bald unternommen und mit Gliick und Geschick durchgefiihrt werden!




Wartrrn s

tere diad

DIE DOMINIK-HOHLE AUF DEM PILATUS.



T L.

&7/




	Pilatus und St. Dominik : unter Benutzung einer Handschrift Martin Usteri's

