
Zeitschrift: Mitteilungen der Antiquarischen Gesellschaft in Zürich

Herausgeber: Antiquarische Gesellschaft in Zürich

Band: 12 (1858-1860)

Heft: 1

Artikel: Eine Kalendertafel aus dem fünfzehnten Jahrhundert

Autor: Runge, Heinrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-378763

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 27.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-378763
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Vor einigen Monaten wurde in einem Hause auf der Brieger Alp am Simplon (Kanton Wallis)
eine hölzerne mit Nägeln und mit eingeschnittenen Linien und Zeichen bedeckte Tafel aufgefunden,
welche man als eine alte Kalendertafel erkannte. Der Gesellschaft für vaterländische Alterthümer in
Zürich durch einen Freund ihres Präsidenten, den Herrn Kunstmaler Ritz in Sitten, zur Prüfung zugestellt,
kam sie bald als Geschenk des Herrn Uebersenders in deren Besitz, und befindet sich gegenwärtig
in ihrer Sammlung. Wie es scheint, muss sie als ein Unicum betrachtet werden; bisher ist wenigstens

nicht bekannt geworden, class ein ähnlicher Kalender in Deutschland und der Schweiz zum Vorschein

gekommen und in ein öffentliches oder Privatkabinet' gelangt ist. Schon deshalb verdient wohl die

Brieger Kalendertafel beschrieben und erläutert zu werden. Aber auch von ihrer Seltenheit ganz

abgesehen, gewährt sie nicht wenige Aufschlüsse über Gottesdienst, Sitten und Volksglauben eines

Kantons, welcher, eingeklemmt zwischen zwei der höchsten Alpenketten und von der übrigen Schweiz

fast überall durch ein kaum zugängliches Gebirge getrennt, noch immer zu wenig bekannt ist, und

doch des Interessanten und Merkwürdigen so viel bietet.

Bevor wir auf die Tafel selbst eingehen, gestatten wir uns einige kurze Bemerkungen über das

Kalenderwesen des Mittelalters. Vor Erfindung der Buchdruckerkunst war die Anfertigung der Calen-

darien ausschliesslich die Aufgabe der Klöster. Den Mönchen kam es nun natürlich nur darauf an, dem

kirchlichen Bedürfniss zu genügen, die Festtage zu bezeichnen und die Gedächtnisstage der Heiligen
zu vermerken; alles übrige, was jetzt in den Kalendern Platz findet, war als dem Gottesdienst fremd

ihnen ganz gleichgültig. Selbst die von den Römern überkommene Zählung der Tage wussten sie nach

und nach zu beseitigen ; und wenn sie auch noch in späterer Zeit in manchen Calendarien die

Calenden, Nonen und Iden angaben, so brachten sie es endlich doch dahin, dass dieselben ihre

Bedeutung verloren, und dass in Urkunden das Datum stets mit Rücksicht auf die Feste und die allgemein

gefeierten Heiligentage bezeichnet wurde. Ihre Kalender machten sie in der Regel auf mehrere

Jahre im Voraus, und trugen sie in die Breviarien der Geistlichen ein. Da diese aber nur in wenige

Hände kamen, und selbst Abschriften ihrer Kostbarkeit wegen nur reichen und angesehenen Personen

zugänglich waren, so liess man den Kalender in den Schulen auswendig lernen, und brachte ihn,

um diess zu erleichtern und dem Gedächtniss zu Hülfe zu kommen, in 24 lateinische Verse. Jeder

Monat erhielt dabei zwei Verse, welche meist aus verkürzten und abgebrochenen Namen der Heiligen
bestanden, und zusammen so viel Silben enthielten, als der betreffende Monat Tage zählt. Ein
solcher Kalender hiess von dem Anfang der Verse für den Monat Januar »Cisio Janus«, wobei Cisio

die Abkürzung von circumcisio ist. *) Es bedarf wohl kaum der Bemerkung, dass diese ohnehin im
schlechtesten Latein abgefassten Verse desto sinnloser ausfielen, je mehr Festtage in die Kirche
eingeführt wurden, und somit auch zu nennen waren ; nur als Gedächtnissverse konnten sie einigen Werth

*) Auf den ersten Januar Mit das Fest der Beschneidung Christi (circumcisio Domini), welche nach der Lehre der Kirche
acht Tage nach seiner Geburt stattfand.



— 4 —

besitzen. Diese ohnehin beschränkte Bedeutung würden sie aber ganz verloren haben, wenn für jedes
einzelne Jahr neue Verse einzulernen gewesen wären; man strebte mithin darnach, einen
immerwährenden Kalender zu erlangen, und erzielte ihn wirklich, indem man alle beweglichen Feste einfach

fortliess, und sich ihre Einschiebung nach Massgabe anderer Hülfsmittel vorbehielt. Siehe Anmerk. 1.)

Auch geschriebene Kalender legte man häufig als immerwährende an, und machte sie damit grössern
Kreisen zugänglich. Als der Bücherdruck erfunden worden war, fing man zwar auch bald an, ihn
zur Anfertigung von Kalendern zu verwenden; da aber die ersten Drucke sehr hoch zu stehen kainen,
so musste man sich auch hier lange mit immerwährenden Kalendern begnügen. Diesen fügte man
gewöhnlich eine Tafel der beweglichen Feste für eine Reihe von Jahren an, und nahm einige
astronomische und astrologische Bemerkungen auf, so dass sie für die damaligen Verhältnisse als ganz
brauchbar erscheinen. Die Cisio Janus dauerte dabei in den Schulen fort; nachdem man sie durch
den Druck verbreitet, stellte man sie endlich in Deutschland für das Volk auch in deutscher Sprache

her, so dass der Kalender mit seinen Fest- und Heiligentagen Jedem gegenwärtig sein konnte und

nur die beweglichen Feste durch die Geistlichen von der Kanzel herab publizirt werden mussten. Erst
sehr viel später fanden die gedruckten jährlichen Kalender Eingang, und der neuesten Zeit, den letzten

hundert Jahren, war es vorbehalten, sie so weit zu verbreiten, dass sie nunmehr auch in der ärmsten

Hütte gefunden werden, und den Rang eines der bedeutendsten Volksbilclungsmittel erreicht haben.

Neben den handschriftlichen Kalendern und der Cisio Janus gab es indess, obwohl viel seltener,

auch noch andere Kalender, auf denen sich Bilder von Heiligen und Runenzeichen befanden. Ein
solcher sogenannter Bauernkalender (Calendarium idioticum) mit runenartigen Zeichen und bemalten

Federzeichnungen von Heiligen und Monatsbeschäftigungen auf einem Pergamentstreifen von 32 Zoll

Länge und 4 Zoll Breite befindet sich in der Sammlung des Germanischen Museums zu Nürnberg; er

datirt vom Jahre 1398. Aus dem fünfzehnten Jahrhundert stammt ein in derselben Sammlung befindlicher

Wandkalender mit Runenzeichen und Bildern von Heiligen und Monatsbeschäftigungen,
Holzschnitt von Glockenton. Wahrscheinlich traten derartige Kalender in den mannigfaltigsten Formen

auf, und man darf nicht bezweifeln, dass ähnliche Tafeln, wie die unsrige, an verschiedenen Orten

Deutschlands und der benachbarten Länder verbreitet gewesen sind. Wie bekannt, finden sich im

Scandinavischen Norden die sogenannten Runenstäbe, auf längere oder kürzere Holzstäbe eingeschnittene

Kalender; auch bei den Schweden an den Küsten Esthlands und auf Runö kommen sie vor und

zwar nicht allein in Form von Stäben, sondern auch als viereckige Brettchen. In der lithographirten
Beilage zu Eibofolke (Reval 1855) gibt Herr Schulinspektor Russwurm einige Mittheilungen über

derartige Kalender aus dieser Gegend; wir finden dort längliche, abgerundete und kurze viereckige

Kalenderbrettchen mit Zeichen der Heiligentage aufgeführt, welche zum Theil sogar noch im vorigen

und dem jetzigen Jahrhundert (1759—1812) angefertigt wurden. Abgesehen von der Stammverwandtschaft

und vielfachen Verknüpfung der nordischen und deutschen Völker lässt sich annehmen, dass

das gleicherweise hervortretende Bedürfniss hier wie dort zu dem gleichen Mittel der Abhülfe geführt
habe. Dass dessen ungeachtet diese Holzkalender sich bei uns nicht erhalten haben, erklärt sich

hinreichend aus der Vergänglichkeit des Materials und durch die geringe Wichtigkeit, welche früher

derartigen Resten der Vorzeit beigelegt wurde.

Nach diesen Vorbemerkungen gehen wir auf die Beschreibung der Kalendertafel selbst ein. Sie

ist aus Birnbaumholz angefertigt, hat eine bräunliche Färbung, und lässt keine Spur eines Anstrichs



bemerken. Ihre ganze Höhe beträgt 1' 4" Schweiz. Maass, ihre Breite 7" und ihre Dicke 5'"; in der

beigefügten Abbildung ist sie in Viertelsgrösse (halber Höhe und halber Breite) dargestellt. Sowohl

am obern als am untern Ende bemerkt man auf jeder Seite drei Rosetten von 1" 8'" bis 2"
Durchmesser; zwischen den am gleichen Ende stehenden sind ihrer Form sich anschmiegende und so tief
eindringende Ausschnitte, dass sie zu 3/4 aus dem innern, mit dem Kalender bedeckten Raum des

Brettchens hervortreten. Alle zwölf Rosetten weichen sehr von einander ab, sind nicht übel gezeichnet,

aber nicht besonders geschickt geschnitten, und tragen den Charakter etwa der Zeit um das

Jahr 1400. Am obern Ende der Tafel befindet sich ein länglicher eiserner Ring, welcher durch eine

Oese gehalten wird; der in das Holz eingeschobene untere Theil dieser Oese ist mit einem

durchgehenden, in den mittleren Rosetten hervortretenden eisernen Stift mit messingenem Kopfe befestigt.
Man konnte die Tafel mithin an einem Nagel oder Haken aufhängen. Im Ganzen ist sie sehr gut
erhalten; nur ein Riss findet sich, der von oben herab bis in die Mitte geht, und eine nicht geringe
Zahl Wurmlöcher auf beiden Seiten bezeugt ihr hohes Alter.

Im innern Raum jeder Seite zwischen den obern und untern Rosetten sind mit einem schmalen

schneidenden Instrument zwölf senkrechte Linien theils eingeritzt, theils eingeschlagen; je zwei dieser

Linien, welche 8—9'" von einander entfernt sind, umfassen die Zeichen eines Monats. Zwischen den

einzelnen Monaten befindet sich ein leerer, trennender Raum von beiläufig 4'" Breite, die senkrechten

Linien der Monate werden durch Querlinien verbunden und zwar durch so viele, als der betreffende

Monat Tage hat, 28 bis 31; sie sind ganz roh eingeschnitten, oft nicht einmal gerade, sondern

schräg und gekrümmt, und bald nahe zusammengedrängt, bald weiter von einander entfernt, je nach

dem der Raum mangelte oder ein beizufügendes Bild sie verschob. Ausser den Linien zeigen sich

dann noch lochartige Vertiefungen, Nägel, eingeschnittene Bildchen u. s. w., von denen weiter unten

ausführlich die Rede sein soll.

Behufs der Entzifferung und Erklärung des Kalenders ist es nothwenctig, den Anfang des Jahres

und der einzelnen Monate zu bezeichnen. Die Prüfung der Tafel ergibt nun, dass auf der einen Seite

der letzte (sechste) Monat rechts vom Beschauer nur 28 Querlinien zählt; es ist also der Februar.

Links von ihm steht der Januar. Die Reihenfolge der einzelnen Monate ist demnach folgende: auf

der ersten Seite der Tafel (No. 1 der Abbildung) befindet sich ganz links der Monat März, darauf

folgen April, Mai, Juni, Juli und August; auf der zweiten (No. 2 der Abbildung) stehen ebenso

September, October, November, December, Januar und Februar. Die Anordnung weicht also von der

jetzt allgemein gebräuchlichen ab, obwohl die Reihenfolge natürlich die gleiche ist. Gewiss muss es

auffallend erscheinen, dass der erste Monat des Jahres nicht die erste Stelle auf einer Seite der
Tafel einnimmt, dass ihm vielmehr vier Monate (September bis December) vorangehen. Man wird
versucht, daraus den Schluss zu ziehen, dass man im Wallis zur Zeit der Abfassung des Kalenders
das Jahr nicht mit dem ersten Januar ¦ begonnen habe. Welcher Monat sollte aber dann als der erste

erscheinen? Da ein Jahresanfang mit dem ersten September nicht bekannt ist, und wenn er trotz seiner

Unwahrscheinlickeit wirklich vorgekommen sein sollte, nur in sehr früher Zeit aufgetreten sein kann:
so wird man auf den ersten März hingewiesen, und wirklich kommt auch dieser Tag in ältester
Zeit (z. B. bei den Römern) und auch in späteren Jahrhunderten (bei Gregor von Tours und Andern)
nicht selten und oft für lange Zeiträume als Neujahrstag vor.

Die genauere Untersuchung der Tafel ergibt aber dessenungeachtet, dass der Verfertiger des



— 6 —

Kalenders das Jahr mit dem ersten Januar begann. Zunächst finden wir bei diesem Tage einen ver-
hältnissmässig breiten und scheibenartigen eisernen Ring, welcher durch einen eisernen Nagel
festgehalten wird. Man könnte annehmen, dass mit demselben das Fest der Beschneidung Christi, welches
acht Tage nach Weihnachten, also auf den ersten Januar fällt, angedeutet werden sollte, zumal ein
anderes Festzeichen abgeht ; dagegen spricht indess der Umstand, dass alle übrigen Feste durch
eineingeschnittene Zeichen angezeigt werden und sich nicht absehen lässt, wesshalb hier eine Abweichung

stattfinden sollte. Dazu kommt noch, dass dem Jahr ein Kreis, Ring (orbis, circulus)
beigelegt wird: jares umbihring, jârhiïng, umbihuurst, mittelhochdeutsch: jâres umbegang, umberinc,
umbevart, umbetrit (Grimm Myth. 2. Ausg. 716), und das eben deshalb bekanntlich bei den
feierlichen Jahresfesten überall und namentlich auch in der Schweiz Eierringe und andere Backwerke in
Ringform als Jahressymbole auftreten. Wir glauben also annehmen zu dürfen, dass der eiserne

Ring den Eintritt des neuen Jahres bezeichnen soll.

Ein anderer Umstand spricht ebenfalls für den ersten Januar als Neujahrstag. Wie wir bereits

erwähnten, waren die älteren Kalender, handschriftliche sowohl wie gedruckte, immerwährende; sie

wurden mit Hülfe der Sonntagsbuchstaben, der Tafeln für die beweglichen Feste u. s. w. für jedes
Jahr anwendbar gemacht. In diesen immerwährenden Kalendern konnte man die Wochentage nicht

verzeichnen, da sie alljährlich wechseln und in einem gemeinen Jahr um eine, in einem Schaltjahr
um zwei Stellen vorrücken, so dass z. B. wenn in einem Jahr der 10. März auf einen Montag fällt,
derselbe Tag in dem folgenden Gemeinjahr auf den Dienstag treffen muss. Um nun die Wochentage

(mit Hülfe der Sonntagsbuchstaben) leicht berechnen zu können, bezeichnete man in den alten

Kalendern die Tage mit den sieben ersten Buchstaben des Alphabets A bis G, und zwar den ersten

Tag des Jahres mit A, den zweiten mit B und so fort bis den siebenten mit G, worauf der achte

wieder A, der neunte B und so fort erhielt. In einzelnen seltenern Fällen wandte man auch wohl

die Zahlen I bis VII in gleicher Weise an. So wurde denn das gemeine Jahr in 52 Wochen und
1 Tag abgetheilt, da die Buchstaben A bis G jedesmal sieben Tage abgrenzten. Um nun diese

Eintheilung leichter hervortreten zu lassen, pflegte man den Buchstaben A (oder die Zahl I) entweder

grösser zu schreiben und zu drucken, oder wählte für ihn die rothe Farbe, so dass er auf den

ersten Blick ins Auge fallen musste. Bei unserer Kalendertafel erreichte man den gleichen Zweck,

indem man nur diejenigen Tage bezeichnete, auf welchesA fällt und zwar hier durch eine lochartige

Vertiefung, welche 53 Mal wieder kehrt. Für die Ermittelung des Jahresanfanges ist es nun wichtig,
dass der erste März diese Vertiefung nicht besitzt, während sie sich beim ersten Januar zeigt.

Daraus folgt aber mit Sicherheit, dass der erste März nicht als Jahresanfang angesehen werden

sollte.

Entscheidend für den 1. Januar ist endlich der Umstand, dass auch der 31. December diese

lochartige Vertiefung aufweist. Der Kalender hat nämlich als immerwährender nur die 365 Tage

des gemeinen Jahrs, mithin, wie schon erwähnt, 52 Wochen und 1 Tag, woraus folgt, dass nicht

nur der erste, sondern auch der letzte Tag mit A bezeichnet werden musste. Wo also zwei A

(und auf unserm Kalender zwei Vertiefungen) zusammentreffen, da muss nothwendig die zweite

den Neujahrstag bezeichnen, und dieses Zusammentreffen findet beim 31. December und 1. Januar

statt. Hätte dagegen das Jahr mit dem 1. März begonnen, so musste die Vertiefung sich beim

28. Februar und 1. März zeigen, was aber nicht der Fall ist, da der erstere als C, der zweite als D



erscheint. Ausserdem wissen wir auch, dass die Schweiz im 14. und 15. Jahrhundert (und dieser

Zeit gehört die Tafel an) mit dem 1. Januar das Jahr eröffnete, allein mit Ausnahme der Diöcese

von Lausanne, welche seit dem Concil von Basel den 25. März (Tag der Verkündigung Mariae) als

Neujahr betrachtete (Art de verifier les dates I. 24.). Dass aber der 25. März auf unserm Kalender

nicht als Jahresanfang gilt, ist gewiss; gegen denselben sprechen nicht nur alle Gründe, welche wir

gegen den 1. März angeführt haben, sondern auch der Umstand, dass sich hier ausser dem Zeichen

des Marienfestes keine Andeutung irgend einer Art vorfindet, während wir bei jenem Tage eine solche

in der Stellung des Monats auf der äussersten Linken der Tafel sehen durften.

Ist es aber auch unzweifelhaft, dass der Kalender von Brieg in Hinsicht auf den Jahresanfang

mit dem gegenwärtig gebräuchlichen übereinstimmt, so lässt sich daraus doch nicht folgern, dass

die Anordnung auf unserer Tafel eine ganz willkürliche, durch die Laune des Verfertigers veranlasste

ist; wir müssen im Gegentheil annehmen, dass irgend ein unbekannter Grund die Abweichung von
einer natürlicher scheinenden Ordnung motivirte. Für diese Meinung scheinen uns auch zwei Zeichen

zu sprechen, welche vor dem 1. März und dem 1. September eingeschnitten sind, dort ein Baum

mit Wurzeln und Blättern, hier eine Frucht mit drei Blättchen, wohl ein Apfel oder eine Birne.

Irgend ein Bezug dieser Zeichen auf die zunächst folgenden Tage —¦ denen der gewöhnliche Nagel
der Festtage, von dem weiter unten die Rede sein wird, abgeht — lässt sich nicht ermitteln; auch

sind sie etwas seitwärts gegen den Rand hin angebracht. Dagegen deuten sie vortrefflich den Eintritt
der Jahreszeiten an. Im März fangen die Bäume an, sich mit Laub zu bedecken, und in den Herbstmonat

fällt die Obsternte. Wir betrachten sie also als Symbole des Frühlings und des Herbstes

oder vielmehr der sommerlichen und der winterlichen Zeit. Eine solche Zweitheilung des Jahres

ist ganz gewöhnlich. Schon in frühster Zeit finden sich Hälften des Jahres, wofür uns die
angelsächsische und nordische Sprache den Ausdruck missera und misseri darbietet. Die angelsächsischen
Gedichte scheinen vorzugsweise darnach zu rechnen; dass althochdeutsch und noch mittelhochdeutsch
Sommer und Winter die wesentlichste Jahreseintheilung abgaben, folgert Grimm (Myth. 717) aus den

üblichen Adverbien sumerlanc und winterlanc, woneben kein lengezlanc und herbestlanc gehört wird.
Auch der slavischen Volksanschauung schweben zwei Hauptzeiten, Sommer und Winter, vor. Je

weiter man nach Norden hingeht, desto bestimmter tritt die Trennung des Jahres in Sommer und
Winter auf, während mehr nach Süden zu drei, vier und selbst fünf Jahreszeiten unterschieden
werden können. Wir selbst sprechen oft von Sommer und Winter, Sommer- und Winter-Halbjahr,
und schliessen jenem den Frühling als Beginn der sommerlichen und diesem den Herbst als Anfang
der winterlichen Periode an.

Gelten aber beide Zeichen je für die darauf folgenden sechs Monate, und finden wir so eine

Theilung des Jahres in zwei gleiche Hälften, welche_ durch das Anbringen des Kalenders auf beide
Seiten der Tafel wohl nicht ganz zufällig durchgeführt wird: so gewinnen wir damit wieder eine

Hindeutung auf einen Jahresanfang mit dem ersten März. Dass dieser Jahresanfang sehr gebräuchlich

war, wird durch eine grosse Zahl von Thatsachen bestätigt. Aus Gregor von Tours und andern
Schriftstellern des 6. und 7. Jahrhunderts geht hervor, dass er zu ihrer Zeit im grössern Theil des

heutigen Frankreich stark verbreitet war; auch noch viel später lässt er sich dort nachweisen. In
Deutschland tritt er zu derselben Zeit und später auf, wenn auch schon im 9. Jahrhundert der
1. Januar sich als Neujahr andeutet, und wir häufig den Weihnachtstag in gleicher Eigenschaft



bezeichnet finden*). In Italien zeigt sich ebenfalls der 1. März als Anfang des Jahres, z. B. zu Benevent
im 12. Jahrhundert, und in Venedig scheint er sich als erster Tag des legalen Jahres, gegenüber
dem 1. Januar als Beginn des gewöhnlichen, bis ins 18. Jahrhundert erhalten zu haben. Bis 1652

wird er noch durch Urkunden bestätigt. In Russland trat man ebenfalls mit dem Frühling ins neue
Jahr ein. Schon aus der allgemeinen Verbreitung darf man vermuthen, dass auch im Wallis einmal
der 1. März als Neujahrstag galt. Dazu tritt noch der wichtige Umstand, dass das Rhonethal einst

dem fränkischen Reiche angehörte, und daher von dem fast überall hervortretenden Brauche schwerlich

ganz unberührt bleiben konnte. Wir halten es deshalb nicht für unwahrscheinlich, dass die

Anordnung der Tafel ihren Ursprung aus einer uralten Gewohnheit hernimmt, und dass unserem
Kalender ein älterer, mag diess nun ebenfalls ein hölzerner oder aber ein handschriftlicher sein, zu

Grunde liegt. Als dieser kopirt wurde, nahm man zwar die nothwendigen Abänderungen vor, liess

aber die anscheinend unwesentlichen auf sich beruhen, namentlich wenn dadurch liebgewordene Formen

ohne allen Nachtheil erhalten werden konnten.

Indess muss doch noch eine andere Vermuthung aufsteigen, welche der näheren Prüfung sehr

werth wäre, weil sie, wenn sie sich begründet zeigte, zur Aufhellung zweifelhafter Daten beitragen
könnte. Es kommt im Mittelalter nämlich gar nicht selten vor, dass zu derselben Zeit und an
demselben Ort zwei und drei Jahresanfänge gebräuchlich waren, und zwar ist diess nicht nur in einer

kurzen Uebergangszeit, sondern oft auch während langer Perioden der Fall. Wir wollen nur einige

Beispiele anführen, obwohl es deren viele und in allen Jahrhunderten gibt. In Strassburg befindet

sich ein Kalender aus dem 11. Jahrhundert, der den Anfang des Jahres auf den 1. Januar setzt;
Urkunden aus derselben Zeit zählen vom 25. December ab. Wie schon angeführt wurde, datirte in
Venedig das legale Jahr vom 1. März ab, das Civiljahr endete mit dem 31. December. In England
begann das historische Jahr mit dem 1. Januar; das legale fing dagegen mit Weihnacht, seit dem

Ende des 13. Jahrhunderts mit dem 25. März an und das kirchliche endlich mit dem ersten Advent-

Sonntage. In Holland kamen Weihnacht, Maria Verkündigung, Charfreitag und Ostertag als

Neujahrstage zu gleicher Zeit vor, und die Notare mussten in den Urkunden angeben, ob sie das Jahr

nach dem Styl des Hofes oder von vor Ostern oder more gallicano datirten. Aehnlich war es in

Frankreich, und auch in Deutschland lassen sich zwei verschiedene Jahresanfänge an gleichem Orte

zu gleicher Zeit häufig nachweisen. Die Anordnung unsers Kalenders könnte also leicht dadurch
veranlasst worden sein, dass zur Zeit der Abfassung neben dem kirchlichen (und wohl auch gesetzlichen)

Jahresanfang mit dem 1. Januar noch derjenige vom 1. März irgendwie in Gebrauch war, und dass

diess durch die Stellung des Märzmonats angedeutet werden sollte. Eine genaue Prüfung der

vorhandenen Urkunden könnte darüber am leichtesten Licht verbreiten.
Nach dieser nothwendigen Abschweifung wenden wir uns zu unserm Kalender zurück, und beginnen,

indem wir vorläufig noch einzelne, später gemeinschaftlich zu behandelnde Zeichen zurücklassen,

mit der Entzifferung des Monats

Januar. Bemerkenswerth ist zunächst, dass der 1. Januar, wie überhaupt der erste Tag jedes

Monats, sich in der Reihe der Querstriche nicht oben befindet, sondern vielmehr die unterste Stelle

*) Die Päpste betrachteten lange Zeit die Feier des neuen Jahres am 1. Januar als heidnischen Brauch, und Pabst

Zacharias untersagte sie im Jahre 742 den Deutschen in einem Schreiben an Bonifacius. (Schäffer, Jahrzeitbuch S. 63.)



— 9 —

einnimmt; ein Grund für die Zählung von unten nach oben, abweichend von der gewöhnlichen Weise,

lässt sich nicht absehen, und ebenso wenig findet etwa die Vermuthung Raum, dass der tragende

Ring an unrechter Stelle angebracht worden sei. Vor dem Striche dieses Tages bemerken wir den

schon erwähnten eisernen Ring; er soll, unserer oben ausgesprochenen Ansicht zufolge, den Beginn
des Jahres andeuten. Damit soll indess nicht behauptet sein, dass der 1. Januar nicht auch kirchlich

als Tag der Beschneidung Christi gefeiert wurde ; schon im 5. Jahrhundert wird das Fest Circumcisio

Domini erwähnt, es verbreitete sich später durch die ganze Christenheit, und im Wallis war es

gewiss ebensowohl im Gebrauch als in der übrigen Schweiz. Freilich fehlt der Nagel, den wir
sogleich als Zeichen der Feste erkennen werden; aber er ist wohl nur aus Unachtsamkeit fortgeblieben,
wenn man nicht etwa den Ring als genügendes Festzeichen angesehen hat. Auf der Linie des 1. Januar

zeigt sich die lochartige Vertiefung, welche, wie bereits angeführt wurde, die Abtheilung des Jahres

in Wochen bewirkt, und den Buchstaben A, den ersten der in den geschriebenen und gedruckten
Kalendern des Mittelalters auftretenden Buchstabenreihe von A bis G einschliesslich, vertritt. Da
diese Vertiefung sich fortan von selbst erklärt, so bedarf sie keiner weiteren Erwähnung. Auf der
sechsten Linie ist ein messingener Nagel eingeschlagen ; er deutet die kirchliche Feier dieses Tages

an, und zeigt sich bei allen Festtagen mit Ausnahme einiger Heiligentage, bei denen er wahrscheinlich

nur vergessen wurde, und aller Kreuz- und Marienfeste, welche durch ein anderes Zeichen

characterisirt sind. Wir werden ihn fortan der Kürze wegen Festnagel nennen. Aber auch ein

eingeschnittenes Zeichen findet sich bei diesem Tage (dem es, wie es auf der Tafel stets der Fall ist,

vorangeht), ein sechsspitziger Stern. Die Deutung desselben ist leicht; es ist der Stern der heiligen
drei Könige Caspar, Melchior und Balthasar, deren Fest in der abendländischen Kirche seit uralter
Zeit auf den 6. Januar fällt, und von dem Stern auch festum stellae, la fête de 1 étoile genannt wird.
Der kirchliche Name ist Epiphania (Fest der Erscheinung, Ajiparitio Domini, Theophania ; im bürgerlichen

Leben nannte man es auch das grosse Neujahr (weil nunmehr der Tag wirklich zu wachsen

beginnt) und den » obrist Tag«. Nach der Legende wurde an diesem Tage Christus getauft, und
that er das erste Wunder, indem er auf der Hochzeit zu Cana Wasser in Wein verwandelte. Beim
13. Januar bemerkt man ausser dem Festnagel eine Bischofsmütze; sie bezeichnet den heiligen Bischof
Hilarius von Poitiers, welcher im 4. Jahrhundert lebte. Er wurde auf Veranlassung des heiligen
Fridolin, dem er oft erschien, um ihm zukünftige Dinge zu offenbaren, in Frankreich und der Schweiz

hochverehrt, galt als Schutzpatron von Glarus, dem er sogar den Namen gegeben haben soll, und
besass in allen Kantonen eine nicht, unbeträchtliche Zahl von Kirchen und Kapellen, von denen
mehrere (z. B. zu Glarus und zu Chur) von St. Fridolin selbst gegründet worden sein sollen. Theile
seiner Reliquien kamen nach Seckingen und Glarus. Der 17. Januar besitzt den Festnagel und das
Zeichen einer Glocke zur Erinnerung an St. Antonius. Als Abt eines Klosters in der thebaischen
Wüste im 3. Jahrhundert gilt er als der grosste aller Einsiedler, und steht deshalb in hohem
Ansehen. Man sieht ihn oft mit einer Glocke am Stabe abgebildet, und die unter seinen Schutz gestellten
und feierlich eingesegneten sogenannten St. Antonius-Schweine (er ist der Schutzpatron der Hausthiere)
tragen zu Abwendung aller Gefahren und besonders der Behexung und des bösen Blickes kleine
Glöckchen am Halse. St. Antonius verhütet auch Feuersbrünste und die Krankheit der Rose, und
das gegen Ende des 13. Jahrhunderts auf Verwendung des Bischofs Bonifaz zu Brieg errichtete Spital
war dem Heiligen geweiht. Beim 20. Januar bemerkt man neben dem Nagel einen Pfeil; er weist

2



— IO —

auf den heiligen Sebastian hin, welcher unter Diocletian im Jahr 287 mit Pfeilen erschossen wurde.

Auf der rechten Seitenwand des Schiffs der Kirche auf Valeria zu Sitten ist der Heilige in mehr als

Lebensgrösse abgebildet, und als im Jahr 1629 eine ansteckende Krankheit im Wallis wüthete, errichtete

man eine Brüderschaft, sowie Kirchen, Kapellen und Altäre zu Ehren St. Sebastians, um durch
seine Fürbitte von der Seuche befreit zu werden. Auch der Martertod des heiligen Fabian (f 250)
wird an diesem Tage gefeiert. Eine eigenthümliche Figur zeigt sich neben dem Festnagel beim

22. Januar; sie soll ein rostartiges Lager vorstellen und daran erinnern, 'dass St. Vincentius aus

Valencia in Spanien unter Diocletian im Jahr 304 auf einem solchen rostartigen, mit Schneiden und

Spitzen versehenen und über glühende Kohlen gestellten Bette gemartert wurde. Der Heilige besass

in der Schweiz viele ihm geweihte Gotteshäuser, und galt bis zur Reformation als Schutzpatron von

Bern, dessen Regierung 1463 St. Vincenz Haupt mit bedeutenden Kosten für die Münsterkirche erwarb.

Beim 25. Januar fehlt der Nagel, dagegen erblickt man ein Schwert, das auf St. Paulus hinweist,
dessen Bekehrung an diesem Tage von den Katholiken gefeiert wird. Der letzte Nagel im Januar und

das letzte Bild, eine Krone, finden sich beim 28.; sie bezeichnen diesen Tag als den Gedächtnisstag
Karls des Grossen. Der heilige, 1168 kanonisirte Kaiser gilt als eine der vorzüglichsten Stützen der

Kirche und als Gründer vieler Gotteshäuser und Klöster (z. B. zu Reichenau, im bündnerischen

Münsterthal u. s. w. und wurde in der Schweiz überall verehrt. Bekannt ist seine sitzende Statue

am Grossmünster zu Zürich, die sich auf Siegeln der Pröbste des Stifts nicht selten dargestellt findet.

In fast allen bedeutenderen Kirchen besass er eine Kapelle oder einen Altar, und selbst die Volkssage

und die Legende haben sich seiner bemächtigt. Wo möglich noch grösser als in der übrigen
Schweiz war sein Ansehen im obern Rhonethal, sowohl weil er das Bisthum von Sitten mit Gütern

reich begabt und ihm die Grafschaft und Präfektur von Wallis geschenkt haben soll, als auch

wegen des Verhältnisses, in dem er nach der Legende zu dem Landespatron, dem heiligen Bischof

Theodul, stand. Deshalb trifft man auch dort sein Biklniss in fast allen Kirchen; die Steinbrücke

zu St. Petersburg (Bezirk Entremont) führt seinen Namen, und zu Vouvry. im ' alten Zehnden Monthey
wurde bis zur neuesten Zeit Karls Geburtstag feierlich begangen. Das Vorkommen seines Festes auf

unserm Kalender aus Wallis ist daher leicht erklärlich, obwohl nicht überall in der abendländischen

Kirche sein Gedächtniss celebrirt wurde, da er seine Heiligsprechung nur einem nicht allgemein

anerkannten Pabst verdankt.

Februar. Beim 2. Februar bemerken wir ein eigenthümliches Zeichen, ein Quadrat, welches

an die Linie des Tages angehängt ist. Man möchte annehmen, dass es einen Altar vorstellen soll;
jedenfalls aber deutet es, so oft es auch vorkommt, ein Marienfest an.*) In diesem Fall haben

wir es mit dem Feste Maria Reinigung (Purificatio Mariae) zu thun, welches auch Lichtmess und

Kerzenweihe (Festum St. Mariae candelariae, la Chandeleur), so wie Fest der Begegnung (Hypapante)

genannt wurde. Es wurde nach Einigen schon 491, nach Andern um 700 in die abendländische

Kirche eingeführt, und ist in Deutschland jedenfalls das älteste Muttergottesfest, da es sich schon im
8. Jahrhundert zeigt, und von Karl dem Grossen für sein ganzes Reich angeordnet wurde. Der
Festnagel fehlt hier, wie bei allen Marienfesten. Bei dem 5. Februar vermissen wir ihn wohl nur, weil er

*) Auf nordischen Kalendern finden wir dafür oft eine Krone, auf den Kalendern der Schweden an den Küsten Esth-
lands einen Kreis, welcher ein Kreuz einschliesst.



— 11 —

vergessen wurde; dagegen begegnen wir dort dem Bilde einer Spindel. Obwohl wir Letztere in der

Legende nicht ausdrücklich erwähnt finden, so können wir sie doch nur auf die heilige Agatha von
Catanea auf Sicilien beziehen, welche, als sie Christin geworden war und aus ihrer Heimath fliehen

musste, sich durch Handarbeit, also wohl durch Spinnen, ernährte. Ihre gewöhnlichen Symbole sind ein

Kohlenbecken, so wie Zange und Scheere, welche sich sämmtlich auf den schmerzhaften Tod beziehen,

den sie unter Decius im Jahr 251 erlitt. Man will in ihr die Bona Dea sehen, welche als 'Ayad-rj in
dem von Griechen bewohnten Sicilien und vorzüglich zu Catanea hochverehrt wurde, und deren Cicero

als Ceres Catinensis (in Verr. IV., 45) Erwähnung thut.*) Festnagel und Schlüssel beim 22. Februar
deuten auf Petri Stuhlfeier nach der Weise von Antiochia, welche jetzt die allgemein übliche ist;
von der Stuhlfeier nach römischer Weise, die in nicht wenigen Kalendern ebenfalls aufgeführt wird,
bietet die Holztafel keine Spur. Zahlreiche Zeichen besitzt der 24. Februar, zunächst den Festnagel,
dann vor der Linie an der gewöhnlichen Stelle eine Axt, endlich auf derselben einen Halbkreis

Heiligenschein, Aureole welcher ein Kreuz umzieht. Die Axt weist auf den heiligen Apostel Matthias

hin, der im Jahr 61 den Martertod starb, und nach der gewöhnlichen, obwohl bestrittenen Angabe mit
einer Axt erschlagen wurde. Aureole und Kreuz bezeichnen auf unserem Kalender stets das Gedächtnissfest

eines Apostels ; man wählte diese bedeutsamen Zeichen wahrscheinlich, um die Feier als eine hohe

und kirchlich streng gebotene hinzustellen. An manchen Orten und vorzüglich in England wird in
diesem Monat (am 14. Februar) seit alter Zeit das Fest des heiligen Valentin mit vielen originellen
Ceremonien gefeiert; im Wallis scheint es nicht gebräuchlich gewesen zu sein, und auch in der

übrigen Schweiz möchten sich kaum sichere Spuren auffinden lassen.

März. Beim ersten März bemerken wir den schon erwähnten Baum mit Wurzeln und Blättern,
welcher unserer Deutung zufolge den Beginn der sommerlichen Jahreszeit verkünden soll. Abgesehen

von seiner Stellung seitwärts gegen den Rand der Tafel hin und von dem Umstände, dass er mit
dem Zeichen beim 1. September correspondirt, kann er auch auf ein Heiligenfest nicht bezogen

werden, weil eine allgemeinere Feier auf den 1. März nicht fällt, und weder David von Menevy in
Wales, noch Albinus, noch Oscar, welche wir in den verschiedenen Kalendern treffen, eine mehr als

lokale Wichtigkeit haben. Dagegen deutet das Quadrat beim 25. März auf ein Muttergottesfest, die

Verkündigung Maria (Annunciatio Mariae, X"-tQ^icßoc). Schon 340 vom heiligen Athanasius erwähnt,
wurde es im 8. Jahrhundert, weil es häufig in die Charwoche fiel, auf den 18. December verlegt,
später aber dem 25. März zurückgegeben, da von diesem Tage bis Weihnacht gerade neun Monate

verfliessen. Noch im Jahre 1260 wurde es nicht allgemein gefeiert. Auch in diesem Monat vermissen

wir (am 12. März) einen bedeutenden Heiligentag, das Fest des heiligen Papstes Gregor, der bekanntlich

als Patron der Schüler galt, und in der Schweiz schon frühzeitig verehrt wurde. Reliquien von
demselben wurden von Gebhard II, Bischof von Constanz, nach Petershausen gebracht, und standen

dort in hohem Ansehen, da sie den Bischof auf seiner Heimkehr von Rom vor den verfolgenden
Römern schützten, indem sie ihm einen sichern und trockenen Weg durch den furchtbar angeschwollenen

Po bahnten und das Wunder des rothen Meeres wiederholten. Auch die Feier des heiligen

Fridolin, des zweiten Schutzpatrons von Glarus, ist am 6. März nicht bezeichnet, und muss daher

wohl im Wallis nicht gebräuchlich gewesen sein.

*) Kork, Festkalender S. 154.



— 12 —

April. Den ersten Festnagel dieses Monats, begleitet von dem Zeichen eines schlangenartigen

Thieres, treffen wir beim 23. April, dem Tage des heiligen Georg von Kappadocien, des Drachen-

tödters. Was die Legende von ihm erzählt, ist allgemein bekannt, und überall stösst man auf die

bildliche Darstellung des christlichen Helden, wie er entweder mit seinem Spiess den Drachen
überwindet oder ihn von der geretteten Königstochter am Gürtel führen lässt. Seine Verehrung scheint

erst im 13. Jahrhundert im Abendlande Eingang gefunden zu haben, verbreitete sich indess jedenfalls

sehr schnell. Dem Verfertiger unsers Kalenders erschien die Abbildung des Drachen zu schwierig,
und er ersetzte ihn daher durch eine Schlange. Ein zweites Fest finden wir durch den Festnagel
und ein Buch beim 25. April angemerkt; es ist die Gedächtnissfeier des Evangelisten Marcus, dessen

Evangelium der Kalenderschnitzer darstellen will, obwohl als das gewöhnlichere Symbol des Heiligen
der Löwe auftritt.

Mai. Wie im April, so finden wir auch im Mai nur zwei kirchliche Festtage. Der erste
derselben fällt auf den 1. Mai. Auf der Linie dieses Tages sehen wir den Festnagel, unterhalb der

Linie ein Zeichen, welches man für eine Lilie halten muss und über ihr zwei Halbkreise (Aureolen),
welche eine schwer zu deutende, in unserer Abbildung getreu wiedergegebene Figur umschliessen.

Die Aureolen zeigen das Fest der Apostel Philippus und Jacobus an. Neben denselben wird an diesem

Tage auch Jacobus (mit den Zunamen der Kleine und der Gerechte), Bischof von Jerusalem und Sohn

einer Schwester der heiligen Jungfrau verehrt ; man pflegt ihn häufig mit dem gleichnamigen Apostel zu

verwechseln, und da die Legende von ihm behauptet, dass er schon im Mutterleibe heilig war, so wird
die Lilie sich auf ihn, den sündenreinen und unschulclsvollen Märtyrer, beziehen. Von St. Philippus
wird berichtet, dass er sich, als er unter Domitian den Martertod erlitt, aus Demuth und um sich

nicht dem Heiland gleich zu stellen, mit dem Kopf nach unten kreuzigen liess, und die Figur in den

beiden Heiligenscheinen könnte ihn so am Kreuze hangend darstellen. Aber auch eine zweite Deutung

wäre möglich. Am 1. Mai wurde nämlich an vielen Orten auch das Fest aller Apostel (Festum
Apostolorum, la fête de tous les Apôtres) und das Fest der Predigt des Evangeliums gefeiert, weil

nach der Ausgiessung des heiligen Geistes gerade an diesem Tage die Apostel zur Verbreitung des

Glaubens an Christum in alle Welt auszogen; es ist daher nicht unmöglich, dass das jedenfalls
schlecht ausgeführte Bild einen Pfahl mit wagerecht abstehenden Querhölzern, deutlicher gesagt : einen

Wegweiser mit vier nach den vier Himmelsgegenden gerichteten Armen darstellen soll.*) Am 1. Mai

wird hie und da auch die heilige Walburgis angerufen, und derselbe Tag an andern Orten der 2. Mai

gilt ausserdem als der Todes- und Gedächtnisstag des heiligen Sigmund, Königs von Burgund (f 524);
ob diesem Heiligen zu Ehren aber im Wallis eine allgemeine kirchliche Feier stattfand, ergibt sich

nicht. Jedenfalls wurde er in St. Moritz verehrt, dessen Kloster er vergrösserte, wo er für seine

Vergehen Busse that, und wohin man seine wunderthätigen Ueberreste einige Zeit nach seinem Tode

überführte, endlich wo er auch eine ihm geweihte Kirche besass. **) Einfacher und verständlicher

als die Bilder beim 1. Mai ist das Zeichen beim 3., ein schlichtes Kreuz zur Erinnerung an die

Auffindung des heiligen Kreuzesstammes (Inventio Crucis) durch Helene, die Mutter des Kaisers Con-

*) An vielen Orten feierte man das Fest der Aposteltheilung (Festum Divisionis Apostolorum) am 15. Juli.

**) Als Kaiser Karl IV. 1365 durch das Wallis reiste, erhielt er Keliquien des heiligen Sigismund, und schenkte dafür

der Kirche in St. Moritz einen silbernen Kasten. Den Namen des Heiligen gab er seinem Sohne, dem spätem Kaiser.



— 13 —

stantin. Der Festnagel fehlt hier, wie bei den Kreuzfesten überhaupt. Von noch heute gebräuchlichen

Festen wird St. Urban (25. Mai) vermisst, obwohl der Heilige als Patron des Weinstocks jedenfalls

Anspruch auf Verehrung im Rhonethal besitzt. St. Theodul, der Wasser in ausgezeichneten Wein

zu verwandeln wusste, scheint ihn verdrängt zu haben.

Von der Unachtsamkeit des Verfertigers unsers Kalenders gibt der Umstand einen sprechenden

Beweis, dass der Monat Mai nur 30 Tage zählt. Vom 30. April, der mit der lochartigen Vertiefung (A)
versehen ist, bis zum 7. Mai, welcher wieder A hat, finden sich statt sieben nur sechs Querlinien;

es ist daher in dieser Woche ein Tag ausgelassen, der nach Kreuzerhöhung und vor dem 7. Mai

eingeschoben werden muss. Einem ähnlichen Versehen werden wir nochmals begegnen.

Juni. Auch der Brachmonat ist nicht reich an Festtagen. Bei dem 24. Juni zeigt sich neben

dem Festnagel und dem Apostelzeichen (Heiligenschein mit Kreuz, welches letzere diessmal auf der

Aureole steht) ein vierfüssiges Thier; obwohl es einem Lamm nicht sehr ähnlich sieht, kann es doch

nichts anderes vorstellen. Auf diesen Tag fällt nämlich, wie bekannt, die Gedächtnissfeier Johannis

des Täufers, welchen gewöhnlich das Gotteslamm, das der Welt Sünde trägt, begleitet. Die

Beifügung des Apostelzeichens beruht auf der nicht gar seltenen Verwechslung des Täufers mit dem

Evangelisten und Lieblings-Jünger ; diesem gehen aus demselben Grunde an seinem Gedenktage Aureole

und Kreuz ab. Zwei Heiligenscheine mit dem Kreuz innerhalb, der Festnagel und Schlüssel und

Schwert bezeichnen den Gedenktag der beiden Grundpfeiler der Kirche, der heiligen Apostel Petrus

und Paulus, welche nach einer sehr verbreiteten Meinung im Jahr 66 am 29. Juni zu Rom
gemeinschaftlich den Martertod erduldeten.

Juli. Im Heumonat begegnen wir zuerst beim 2. dem Zeichen eines Muttergottesfestes und zwar
der Heimsuchung Maria (Visitatio Mariae), dessen weiter unten bei Besprechung des Alters der

Kalendertafel Erwähnung geschehen soll. Beim 20. Juli zeigt sich ein kleiner Nagel ohne Kopf; er

bezeichnet den Tag des heiligen Elias, dessen Gedächtniss aber damals ebenso wenig als jetzt als

gebotenes Kirchenfest betrachtet zu werden pflegte. Weshalb es dennoch, wenn auch in weniger
hervortretender Weise und vielleicht erst nachträglich aufgenommen wurde, haben wir nicht ermitteln können ;

vielleicht trug einer der Besitzer des Kalenders den Namen des Heiligen, und wollte er sich seinen

Namenstag anmerken. So, würde es sich denn auch leicht erklären, dass das Bild fehlt. Weniger
wahrscheinlich erscheint uns die Vermuthung, dass der Verfertiger des Kalenders ein Einsiedler war,
welcher den Propheten nicht unbeachtet lassen wollte, der zuerst als Eremit gelebt und nach der

Behauptung der Carmeliter auf dem Berg Carmel ihren Orden gestiftet haben soll. Doch gab es

allerdings Carmeliter im Wallis; sie wurden im Jahr 1427 (etwa um die Zeit der Abfassung unsers

Kalenders) durch Bischof Andreas Gualdo in das von den Karthäusern verlassene Kloster Gerunden
bei Siders mit der Verpflichtung berufen, den zwei Zehnden Siders und Leuk geistliehe Hülfe zu
leisten. Nicht unerwähnt wollen wir dabei lassen, dass auch eine Verwechselung stattfinden könnte,
indem als zweiter Bischof von Wallis ein heiliger Elias verzeichnet wird, der um das Jahr 400 gelebt
haben soll. Leichter als dieser Nagel erklären sich der Nagel und das Bild, ein Salbkrug, beim
22. Juli; sie deuten die Gedenkfeier der heiligen Maria Magdalena an. Weil sie einst Christum die
Füsse salbte, erscheint sie in den meisten Darstellungen mit dem Salbgefäss. Sie stand in der
Schweiz in hohem Ansehen, und galt namentlich als Fürbitterin der Seelen im Fegefeuer. Nach der
Legende wurde sie nämlich gleich bei ihrer Ankunft in der Wüste von Engeln in das Fegefeuer



— 14 —

geführt, und dort von den Seelen mit den Worten: ora pro nobis Magdalena nostra! angerufen,
worauf sie ihren Beistand versprach. (Lang, histor .-theol. Grundriss, Einsiedeln 1692. I. 16.) Nicht
weniger als fünf Zeichen sehen wir beim 25. Juli. Neben dem Festnagel erscheint ein Baum mit
Wurzeln und Blättern; er ist das Symbol des heiligen Christoffel (Christophorus), den er auf allen

Darstellungen zu begleiten pflegt. Der Heilige, ursprünglich Offero genannt, war nämlich 12 Ellen
lang und trug, wie alle Riesen in Legenden, Sagen und Märchen, einen mit den Wurzeln ausgerissenen

jungen Baum als Keule in der Hand. Doch motivirt die Legende noch in anderer Weise das

Symbol des Baumes. Als Offero nämlich einmal den Heiland in Gestalt eines kleinen Kindes durch
das Wasser getragen hatte, sagte Christus zu ihm : » Ich bin Jesus, dein König, und taufe dich und

nenne dich, weil du mich getragen, Christofero. Stecke deinen Stab in den Boden; trägt er morgen
Blüthen, so erkennst du meine Macht.« Am folgenden Morgen war aus dem dürren Stecken ein

blätter- und früchtereicher Obstbaum geworden. Das kolossale Bildniss des Heiligen, welcher als
Retter aus Wassersgefahr und als von Gott bestellter Hüter aller Schätze der Erde und des Meeres

gilt, zeigte sich auch in der Schweiz an vielen Orten, in Kirchen, an Thürmen, auf Brunnen; nach
dem alten Verse bei Muratori

Christophori sancti speciem quicumque tuetur,
Ista namque die non morte mala morietur.

und dem Spruche:
Christophorum videas,

postea tutus eas.

schützte der Anblick seines Konterfei vor schnellem Tod, und man pflegte es daher gern an Orten

anzubringen, wo es von Jedermann leicht bemerkt werden konnte. In manchen Gegenden fällt der
St. Christophstag auf den 15. März; gewöhnlich und seit sehr alter Zeit wird der 25. Juli als

Todestag des Heiligen angenommen. Die übrigen bei diesem Tage befindlichen Zeichen (Heiligenschein

mit Kreuz und ein mit Muscheln besetzter Pilgerstab) beziehen sich auf Jacobus den Aeltern,
der von den Aposteln zuerst den Martertod starb, und unter Herodes Agrippa zu Jerusalem

enthauptet wurde. Er soll Spanien besucht haben, und wird als der erste Pilgrim betrachtet; deshalb

ist er auch der Schutzpatron des berühmten Wallfahrtsortes San Jago di Compostella. Die
schweizerische Volkssage behauptet sogar, er sei auch im Appenzeller Lande gewesen, und habe vom Kronberg

aus seinen Wanderstab nach San Jago geschleudert. Der grössere Theil der unter dem Namen

St. Jacob bekannten Kirchen und Kapellen gehört ihm an; auch das schon im Anfange des 13.

Jahrhunderts durch die Herren von Naters errichtete, den Johannitern überlassene Spital auf dem Simplon
stand unter seinem Schutz.

August. Auf den 1. August fällt Petri Kettenfeier (Vincula Petri), bezeichnet durch den Schlüssel

und den Festnagel. Aureole und Kreuz vermissen wir hier, wie bei allen Aposteltagen, welche nicht

Gedenktage des Todes, sondern nur einer Begebenheit aus dem Leben des Heiligen sind. Der
Festnagel und das Bild eines Rostes beim 10. August erinnern an St. Laurentius, unter Decius im Jahr 258

gemartert ; das Kreuz auf der Linie soll wahrscheinlich das Fest als ein vorzüglich wichtiges bezeichnen.

Am 15. desselben Monats feiert die katholische Kirche die Himmelfahrt Maria (Assumptio Virginis,
Dormitio Mariae); durch die Synode von Mainz (813) eingeführt, wurde dieses Muttergottesfest doch

erst von Leo IV. (847 — 855) für die ganze Christenheit anbefohlen. Auch hier scheint das Kreuz



— 15 —

auf der Linie eine vorzügliche Feier anzukünden. Beim folgenden Tage finden wir neben dem

Festnagel einen langen, weit hinabreichenden Bischofsstab. Das durch denselben angekündigte Gedächtnissfest

ist das des Landespatrons St. Theodul, und wurde schon in alter Zeit nicht nur im Wallis,
sondern auch in der übrigen Schweiz und in Frankreich und Italien begangen. Die Legende des

heiligen Bischofs ist hinreichend bekannt; auffallend muss es aber erscheinen, dass an Stelle des

gewöhnlichen Symbols der Glocke hier der Stab erscheint. Freilich haben wir bereits eine Glocke

bei St. Antonius; aber dieser Umstand konnte die Wahl desselben Zeichens kaum verhindern, da ja
Rost und Schwert (ersterer bei Vincentius und Laurentius, letzteres bei Paulus und Matthäus) auch

wiederholt erscheinen. Eher könnte der Verfertiger des Kalenders die Glocke fortgelassen haben,

weil das auf sie bezügliche Wunder von bedeutenden Legendenschreibern (wie z. B. Murer in der

Helvetia santa) bezweifelt oder wegen der eigenthümlichen Thätigkeit des Teufels und der dem

Papste zugeschriebenen fleischlichen Vergehungen geradezu in Abrede gestellt wird. Aber es lässt

sich nicht ableugnen, dass bis zur Reformation und selbst noch viel später auch dieser Theil der

Legende allgemeinen Glauben fand, und St. Theoduls Wetterglocke eines so bedeutenden Ansehens

genoss, dass Stücke von ihr in alle Theile der Schweiz versandt und ihrer die Gewitter entfernenden

Kraft wegen bei Anfertigung neuer Kirchenglocken diesen einverleibt wurden. (Hottinger, Helv. Kirchen-

geschichte. I. 198.) Auch scheute man sich nicht, auf Münzen des Bischofs Niklaus Schinner vom
Jahre 1498 den heiligen Theodul mit dem Teufel und der Glocke abzubilden, und das dem Bischof

Jost von Sillenen gewidmete St. Theoduls-Lied des Chorherrn Heinrich Vischer stimmt mit der
Tradition vollständig überein. Am Ende bleibt kaum etwas Anderes übrig, als sich Furrers Ansicht

(Geschichte von Wallis S. 40) anzuschliessen, und in Uebereinstimmung auch mit Murer und Lang
den 16. August als den Festtag aller drei Bischöfe von Sitten gleichen Namens anzusehen, da

Theodul I. (von 349 — 391) und II. (f 516) schon frühzeitig ebenfalls als heilig betrachtet wurden,

und in ältester Zeit wirklich der erste Bischof einer Gegend oft als Landespatron galt. * Kirchen

und Kapellen, dem heiligen Theodul III. geweiht, sind im Wallis häufig; auch Ortsnamen mahnen

an ihn, wie z. B. der St. Theoduls-Pass nach Italien mit der St. Theoduls-Schanze u. s. w.— Der letzte

Festtag dieses Monats fällt auf den 24. August; er bezeichnet sich durch Festnagel, Heiligenschein,
Kreuz und Messer als dem heiligen Bartholomäus geweiht. Die Todesart dieses Apostels ist zweifelhaft;

nach der gewöhnlichen Annahme wurde er in Kleinasien geschunden, und er wird deshalb

sowohl in einer Statue am Dom zu Mailand als auch in Michel Angelo"s jüngstem Gericht mit der
Haut in der Hand dargestellt.

September. Auch in diesem Monat hat der Verfertiger des Kalenders einen Tag anzugeben

vergessen; zwischen der zweiten und dritten, A bezeichnenden Vertiefung finden sich statt sechs nur
fünf Einschnitte. Man kann sich diese Fehler kaum anders als durch die Annahme erklären, dass

ein wenig geschickter Arbeiter ein ihm vorliegendes Original ganz mechanisch kopirte. Das Zeichen

beim 1. September (Apfel mit drei Blättern) haben wir bereits erwähnt; es hat, wie wir vermuthen,
auf den Eintritt der herbstlichen und winterlichen Periode des Jahres Bezug. Ein kleiner Nagel von

Messing, der also im Material den gewöhnlichen Festnägeln gleich ist, findet sich beim 4. September.

*) Beachtenswerth ist auch, dass Hottinger (1. c.) die Legende von der Glocke auf Theodul II. bezieht. Alle drei

Heiligen werden übrigens auch Theodorus genannt.



— 16 —

In den älteren Kalendern ist dieser Tag durch einen Heiligen nicht bezeichnet; in den neueren katho-
' lischen treffen wir die in der Schweiz wenig bekannte heilige Rosalia an. Es ist nicht unmöglich,

dass in Wallis ein dem Lande eigenthümliches kirchliches Fest stattfand, wie wir ein solches Landesfest

später beim 13. November mit Sicherheit nachweisen werden. Das an die Linie des 8. September
angehängte Quadrat bezeichnet wiederum ein Muttergottesfest, die Geburt Maria (Nativitas Virginis,
Natale St. Mariae). Von der morgenländischen Kirche schon um 720 gefeiert, wurde es vom Kaiser
Ludwig dem Frommen im Reiche eingeführt ; aber erst Papst Innocenz IV. erklärte es in Folge
eines Gelübdes aller im Conclave versammelten Kardinäle gleich nach seiner Wahl als ein gebotenes
Kirchenfest. Am 14. September feiert die katholische Kirche die Kreuzerhöhung (Exaltatio Crucis);
unser Kalender hat für sie ein freischwebendes Kreuz. Schwert, Festnagel und die gewöhnlichen
Apostelzeichen bestimmen den 21. desselben Monats als Gedächtnisstag des Apostels Matthäus; nach
der gewöhnlichen Annahme wurde er enthauptet. Festnagel und Wappenschild, in dem sich ein die
Ränder berührendes Kreuz befindet, deuten beim folgenden Tage auf St. Mauritius, den Führer der
thebaischen Legion; er fiel, wie bekannt, unter Diocletian und Maximinian bei Agaunum (später
St. Moritz), und gilt als Landespatron des Wallis. Dasselbe Wappenschild findet sich als charakteri-
sirendes Kennzeichen in den meisten Darstellungen der Streiter der thebaischen Legion, z. B. auch
bei St. Ursus, St. Victor u. s. w., schwerlich aber bei Felix und Exuperantius, und ist von der Fahne

entnommen, welche nach der Legende Papst Marcellinus jenen cln-istlichen Kriegern verlieh, als er
sie bei ihrer Anwesenheit in Rom feierlich einsegnete. Der 29. September ist der Tag St. Michaels.
Das Bild der Waage hat Bezug auf die Erzählung der Rabbinen, dass der gewaltige Erzengel beim

jüngsten Gericht die Sündenwaage für Christen und Juden halten wird, während sein Genosse Gabriel
dasselbe Geschäft für die Heiden zu vollziehen hat. In schweizerischen Sagen (wir wollen nur
diejenige von Rudolph von Strättligen, Königin von Burgund, in der Chronik von Einigen erwähnen)

wägt nicht selten Michael gleich nach dem Tode eines Menschen die Vergehen und Verdienste
desselben gegen einander ab, zeigt sich indess dabei stets mild gegen den Sünder, und wirft sogar sein

Flammenschwert in die Schaale der guten Werke, um eine arme Seele dem Teufel und dem höllischen

Feuer zu entreissen.

October. Schwer verständlich ist das den Festnagel begleitende Bild des 16. October. Es

könnte ein Brod bedeuten, da die Legende erzählt, dass St. Gallus, dem dieser Tag geweiht ist,

einem durch das Kreuzeszeichen gezähmten Bären zum Lohn für die Herbeischaffung dürren Holzes

ein Brod als Speise gab ; aber so oft wir auch den Heiligen mit dem Bären dargestellt sehen, immer

hat das Brod nicht diese ungewöhnliche, sondern eine runde Form. Wir möchten uns deshalb lieber

für das Bild eines Fusses oder Schuhes entscheiden, dessen Spitze nach rechts (von dem Beschauer

nach links gewendet ist. Als St. Gallus einen geeigneten Platz für seine Einsiedelei suchte, blieb

er nämlich an einer gewissen Stelle im Thal der Steinach mit dem Fuss im Gesträuch hangen,

stolperte und fiel zur Erde. Sobald er sich aber wieder erhoben hatte, steckte er ein Stäbchen in
den Boden, befestigte daran ein Kreuz, und weihte damit den Ort als Stätte der Gottesverehrung.

Bald erhob sich dort für den Heiligen eine Hütte, aus der nach und nach die mächtige Abtei St. Gallen

erwuchs. Den Tag des Evangelisten St. Lucas (18. October) bezeichnet ein kleiner Nagel; da

derselbe von den übrigen Festnägeln abweicht, und auch ein Bild nicht vorhanden ist, so gewinnt die

Ansicht Grund, dass dieser Gedächtnisstag erst nach Anfertigung unsers Kalenders im Wallis allgemein



— 17 —
»

eingeführt und auf unserer Tafel nachträglich vermerkt wurde. Festnagel und zwei Heiligenscheine

mit dem von ihnen umschlossenen Kreuz beim 28. October verkünden die Feier zweier Apostel. Von den

beiden vorhandenen Zeichen haben wir das erste (Pfeil oder richtiger Bolzen einer Armbrust) auf Judas

(Thaddäus), welcher mit Pfeilen in Persien erschossen wurde, zu beziehen. Das zweite Zeichen halten

wir für eine Flagge oder einen Wimpel; es gehört St. Simon dem Kananiter an, von dem die Legende

erzählt, dass er nach der Aposteltheilung nach Britannien ging und dort gemartert wurde. In alten

Runenkalendern findet man als Zeichen dieses Tages ein Schiff; auf jenem Kalender aber, der sich,

auf einer Schlachtsense eingehauen, zu Dresden im grünen Gewölbe befindet, eine Lanze (Nork,
Festkalender S. 661); beide Zeichen dürfen wir als mit den unsrigen korrespondirend betrachten.

Von den in diesem Monat noch heute allgemein gefeierten Festtagen vermissen wir am 21. October

das Gedächtnissfest der heiligen Ursula und ihrer 11000 Jungfrauen.

November. Festnagel und zwei concentrische Kreise (Heiligenscheine) mit vielen Punkten

beim 1. November weisen uns auf das Fest Aller Heiligen (Omnium Sanctorum) hin, welches schon

frühzeitig und zwar zuerst am Sonntag nach Pfingsten begangen, durch Gregor IV. (835) auf den

jetzt noch üblichen Tag verlegt wurde. Das Kreuz auf der Linie bezeichnet das Fest als besonders

wichtig. Das Fest aller Seelen (Omnium animarum) schon 998 durch Odilo, Abt von Clugny angeregt

und gefördert, als er in der Nähe des Aetna die Seelen nach Errettung aus dem Fegefeuer
rufen hörte, fehlt auffallender Weise auf der Kalendertafel beim 2: November. Ein bedeutendes

Gedächtnissfest mit Vigilie und Octave ist dasjenige des heiligen Martin, Bischof von Tours, am

11. November; es wird durch Festnagel und Beil bezeichnet. Der Heilige lebte zur Zeit des Kaisers

Valentinian. Dass er in irgend einer bildlichen Darstellung mit dem Beil erscheint, ist uns nicht
bekannt; gewöhnlich sieht man ihn zu Pferde, wie er seinen Mantel in zwei Stücke theilt, um die
eine Hälfte einem unbekleideten und von der Kälte leidenden Bettler zu schenken. So finden wir.
ihn z.B. auf den Siegeln des Kantons Schwyz, dessen Schutzpatron er ist, u. s. w. Indess lässt sich
das Beil doch aus der Legende rechtfertigen. Es wird nämlich erzählt, der heilige und glaubenseifrige

Bischof habe oft » heidnische, abgöttische « Bäume eigenhändig abgehauen ; als er damit einmal
wieder beschäftigt war, liefen plötzlich die Ungläubigen, welche in einem solchen Baume »ihren
falschen Gott « verehrten, zusammen, und erklärten sich bereit, denselben selbst zu fällen, falls
St. Martin sich an den Ort stellen wolle, wohin der Stamm stürzen werde. Der unerschrockene
Bekehrer war dazu sogleich bereit, und liess sich an der von den Heiden selbstgewählten Stelle
festbinden; als aber der Baum sich mit grässlichem Krachen senkte, machte er gegen ihn das Zeichen
des Kreuzes, und sogleich wandte sich der ungeheure Block auf jene Seite hin, wo die Fällenden
standen, so dass sie sich nur mit Mühe und Noth retten konnten. Durch diess Wunder überzeugt,
liessen sich bald darauf alle Heiden der Gegend taufen. Das Beil könnte also hier St. Martin als
Ausrotter heidnischer Götterhaine bezeichnen. Fraglich bleibt es indess doch, ob es dem Heiligen nicht
etwa (als Opferbeil) zufiel, als seine Feier an die Stelle uralter Feste des Kriegs-, Ernte- und Weingottes

trat (vgl. Wolf, Beiträge zur deutsch. Myth. S. 38—54), zumal der November bei den heidnischen
Deutschen Blutmonat (angels. Blotmonad von blotan opfern) hiess. Vielleicht kann man auch mit
demselben den Umstand in Verbindung bringen, dass mit dem Martinstage an vielen Orten die Schlachtzeit

des Viehes beginnt. Die Kirchen und Kapellen des heiligen Martin gehören in allen deutschen
Ländern zu den ältesten und zahlreichsten. Nach Frisius würtembergischer Chronik weihte St. Boni-

3



— 18 —

facius diesem Heiligen die meisten Kirchen in Franken, und unter den 26 Kirchen und Kapellen,
welche Carlmann dem Stift Würzburg schenkte, führten allein 13 den Namen des heiligen Bischofs

von Tours. Bekannt ist die Inschrift an der Kirche zu Windisch, wonach dieselbe schon im 7.

Jahrhundert unter St. Martins Patronat gestanden haben wird ; ein Frauenkloster St. Martin soll der
fränkische Theodorich (596—613) nahe bei St. Moritz errichtet haben. (Furrer, Geschichte von Wallis,
S. 29.) Für Wallis hat der Heilige noch insofern besondere Bedeutung, als er nach der Legende
das Blut der Märtyrer der thebaischen Legion auf der Stelle ihrer Hinrichtung auffand, und einen

Theil davon nach St. Moritz brachte. — Ein eiserner Nagel, der nur zur Hälfte eingedrungen und

umgebogen ist, findet sich an der Stelle des gewöhnlichen messingenen Festnagels beim 13. November,
dem Tage, an welchem lange Zeit im Kanton Wallis das Fest der sieben Freuden Maria gefeiert
wurde. Wir werden später auf dasselbe zurückkommen. Neben dem Festnagel erscheint beim
23. November ein eingeschnittenes Zeichen, welches wohl nichts Anderes als die päbstliche Tiara
darstellen soll. Es bezieht sich auf St. Clemens, den vierten der Päpste, der im Jahre 100 auf
Befehl des Kaisers Trajan an einen Anker befestigt und ertränkt wurde. Als seine Anhänger einmal

am Meere beteten, zog sich dieses zurück, und öffnete ihnen den Weg zu einer auf seinem Grund
stehenden marmornen Kapelle, in welcher der Leichnam des Märtyrers lag. Festnagel und Rad beim

25. November weisen auf St. Catharina, Jungfrau aus Alexandrien, hin, welche mit einem Rade

gemartert wurde, und von demselben auf allen Abbildungen begleitet ist. Sie wurde im Bisthum Sitten

hochverehrt, heisst in dem Ende des 15. Jahrhunderts abgefassten St. Theoduls-Liede von Vischer
»des Stifts Hushalterin«, und erscheint z. B. auf den Siegeln des bekannten Bischofs Matthäus Schinner

neben dem Landespatron St. Theodul. Am 30. November finden wir Festnagel, Apostelzeichen und
das Bild eines Andreaskreuzes zur Erinnerung an den Apostel Andreas, der im Jahr 69 zu Patras

an einem Kreuze in Form eines X hingerichtet wurde.

December. Reich an Festtagen ist der December. Ein Zeichen, welches einen Thurm
darstellen soll, characterisirt den 4. dieses Monats als Gedächtnisstag der heiligen Barbara aus

Nicomedien. Sie lebte im 3. Jahrhundert, wurde von ihrem das Christenthum verfolgenden Vater zuerst

in einen Thurm gesperrt, hierauf gemartert und endlich enthauptet. Festnagel und das Bild einer

Hand finden sich beim Feste des heiligen Nicolaus, Bischof von Myra (6. December). Weshalb als

sein Symbol die Hand gewählt wurde, ist nicht ganz klar; vielleicht geschah es, weil an seinem

Tage die Kinder beschenkt werden, wobei man ihn selbst (in der Schweiz unter dem Namen Sami-

klaus) darstellt, vielleicht aber auch, weil er ermordete und zerstückelte Kinder (durch Handauflegen?)
wieder ins Leben zurückrief. Er wurde schon frühzeitig in der Schweiz verehrt, und seine Kapellen
und Kirchen gehören zu den ältesten vorhandenen. Die Stiftung auf dem grossen St. Bernhard stand

bis zum 11. Jahrhundert unter dem Patronat des Bischofs von Myra; ein Ort im Thal von Visp hat

von ihm den Namen. Die St. Niclaus-Säulen in Seen und Flüssen, welche sich hier und da z. B.

auch bei Zürich finden, erinnern daran, dass er auch als Patron der Schiffer galt, welche von ihm

vorzüglich günstigen Wind erwarteten; den Vierwaldstättersee befuhren noch im vorigen Jahrhundert
die beiden Gesellschaften der St. Niclausen-Fehren zu Luzern und zu Uri, und zahlreiche Kapellen
an dem Ufer dieses Sees boten Gelegenheit, den Heiligen um Glück für die bevorstehende Fahrt in

eigenen ihm geweihten HeiUgthümern anzurufen. Bekannt sind die sogenannten Bischofs - Umzüge,
welche am Vorabend des 6. December häufig vorkamen; noch am 5. December 1856 fand ein gross-



— 19 —

artiger St. Niclaus-Umzug zu Stans statt, bei welchem der Heilige in prächtigem Costüm und auf
einem schönen Rosse reitend erschien. Das Muttergottesfest-Zeichen beim 8. December bringt das

Fest Maria Empfängniss Conceptio Mariae von dem weiter unten die Rede sein soll, in Erinnerung.
Festnagel, Apostelzeichen und Lanze beim 21. December bezeichnen den Gedächtnisstag des Apostels

Thomas; er wurde von den Heiden hinterrücks erstochen, als er betend vor einem Kreuz auf den

Knieen lag. Mit dem 25. December beginnt eine Reihe von fünf Festnägeln. Der erste derselben

weist auf Weihnacht, der zweite (am 26.) aber auf Stephanus, welcher der erste Märtyrer oder auch

der Erzmärtyrer genannt wird, und schon von den Aposteln als ein Heiliger angerufen worden sein

soll. Zum 27. findet sich neben dem Nagel ein Kelch als Symbol des heiligen Johannes, des

Evangelisten von dem die Tradition erzählt, dass er, als man ihn einmal mit vergiftetem Wein ermorden

wollte, das Getränk durch das Zeichen des Kreuzes unschädlich machte. Dass hier das Apostelzeichen

fehlt, haben wir schon beim 24. Juni erwähnt und auch die wiederholte Verwechselung mit
Johannes dem Täufer erklärt. Auf den 28. December fällt das Fest der unschuldigen Kindlein

(Innocentiuni), und am 29. wurde die Gedächtnissfeier des heiligen Thomas, Bischof von Canterbury,

begangen. Auch der letzte Tag des Jahres besitzt noch einen Festnagel zum Andenken an den

heiligen Papst Sylvester, welcher zur Zeit Constantins des Grossen lebte; sein Festtag hat aber

weniger durch seine kirchliche Feier, denn als Jahresschluss Bedeutung, wie denn auch St. Sylvester
in der Schweiz im Volke kaum bekannt ist und ihm geweihte Gotteshäuser und Altäre selten vorkommen.

Bei Durchgehung des Kalenders wird es nicht entgangen sein, dass alle beweglichen Feste

(Fasten, Palmsonntag und die Feiertage der Osterwoche, Himmelfahrt, Pfingsten und Fronleichnam)
auf unserer Tafel gänzlich fehlen, und dass nur diejenigen kirchlichen Feiertage sich finden, welche

an bestimmte feste Tage geknüpft sind. Es kommt dies, wie wir schon beiläufig bemerkten, daher,
dass der Kalender ein immerwährender (Calendarium perpetuum) ist, und man darf mit Sicherheit

annehmen, dass er viele Jahre von seinem Besitzer gebraucht sein wird, da er unter Hinzunahme

einer Tafel der beweglichen Feste auch heute noch fast in jedem katholischen Lande und namentlich

im Kanton Wallis als Führer dienen kann.

Neben den so eben besprochenen Zeichen finden sich aber noch einige, welche, so unbedeutend

sie auch auf den ersten Blick erscheinen mögen, doch nicht übersehen werden dürfen. Es sind kleine

Einschnitte, welche in die Linie eines Tages auslaufen. So sehen wir z. B. beim 23. Februar zwei

kleine Einschnitte, welche dicht neben einander senkrecht auf der Linie stehen. Die Erklärung dieses

Zeichens liegt in folgendem Umstände. Wie bekannt führte Caesar das Schaltjahr ein, da das Jahr
nicht 365 Tage, sondern fast sechs Stunden mehr hat; der Schalttag aber, welcher alle vier Jahre

wiederkehrte, wurde in der Weise hervorgebracht, dass man den 24. Februar zweimal nahm, und
zweimal sexto calendas Martias zählte, wesshalb das Schaltjahr auch annus bissextüis hiess. Ganz

ähnlich findet man in alten Kalendern für ein Schaltjahr den Tag des heiligen Matthias zweimal

hinter einander, am 24. und am 25. Februar, während in späteren gewöhnlich der 24. als Schalttag,
der 25. als St. Matthias bezeichnet ist, wenn nicht der erstere irrthümlich auf den 25. oder auch

auf den 29. verlegt wurde. Der Verfertiger unsers Kalenders betrachtete den Schalttag als zwischen

dem St. Matthias und dem vorhergehenden Tage eingeschoben, und wollte diess durch die beiden

eine Verdoppelung bedeutenden Einschnitte anzeigen. Er hatte dazu um so mehr das Recht, als im

Schaltjahr auch von den Buchstaben, mit welchen man in den alten Kalendern die Tage bezeichnete,



— 20 —

auf den 24. und 25. Februar die gleichen fallen; da nämlich der erste Januar immer A hat, so kommen

in diesem Falle auf den 23. Februar E, auf den 24. und 25. F, auf den 26. G, so dass der
Sonntagsbuchstabe, welcher durch das ganze Gemeinjahr derselbe bleibt, im Schaltjahr nach dem

Schalttage um eine Stelle zurückgeht, und sich z. B. aus D in C verwandelt.
Ein einzelner Kerb geht auf die Linie des 13. December schräg herab, so dass ein spitzer

Winkel entsteht. Nach den alten und jedenfalls aus der Zeit vor Einführung des neuen
(Gregorianischen) Kalenders stammenden Regeln: »Lutzen — macht den Tag stutzen,« und »St. Veit, der
hat den längsten Tag, — Lucey die längste Nacht vermag, — St. Gregor und das Kreuz macht —
den Tag so lang gleich als die Nacht« — könnte man den kürzesten Tag durch den Einschnitt
angedeutet sehen, da der 13. December der Tag St. Lucia ist. Wir glauben indess, dass man irren
würde da der längste Tag und die beiden Tag - und Nachtgleichen nicht in gleicher Weise
angegeben sind. Anders stellt sich die Sache, wenn man eine dritte Bauernregel heranzieht, welche
die Fronfastentage (Quatember, in alten Kalendern auch Goldfasten) aufzählt. Sie lautet: »Aschertag,
Pfingst, Kreuz und Luzey — Mittwoch darnach Quatember sei,« oder auch »das Kreuz, die Asch,

Pfingsten, Lucey-—Mittwoch darnach Quatember sei.« Abgesehen davon, dass das Zeichen dadurch
die Bedeutung eines kirchlichen Festzeichens erhält, und deshalb mit Recht auf die Tafel gehört,
was bei der Deutung auf die bevorstehende Sonnenwende nicht der Fall sein würde: so finden wir
auch das Fest der Kreuzerhöhung angegeben. Dass dagegen Aschermittwoch und Pfingsten vermisst
werden, begreift sich leicht, da sie bewegliche Festtage sind, und auf der Tafel keine Stelle finden

konnten, während sie durch andere Hülfsmittel unschwer festzustellen waren.
Einen merkwürdigen Einschnitt finden wir dreimal auf unserer Tafel; er besteht in einer

senkrechten Linie, welche an einer Tageslinie beginnt, die vorhergehende (darunterstehende)
durchschneidet und an der folgenden endet. So verbindet dieser Einschnitt die Tage des 28. — 30. April,
des 1. — 3. August und des 29. — 31. December mit einander. Seine Bedeutung haben wir bisher

nicht feststellen können; nur eine Vermuthung, die indess noch besserer Begründung bedarf, lässt
sich vorführen. Vielleicht bezeichnet der Einschnitt nämlich die Zeit, wann in der Periode kurz vor
und nach der Abfassung des Kalenders der Landrath des Wallis stattfand. Dass dieser regelmässig
wiederkehren sollte, sofern nicht die häufigen ausserordentlichen Versammlungen störend einwirkten,
wissen wir; wir kennen ferner einen Weihnachtslandrath, der sehr gut am Schluss des Jahres fallen

konnte, und einen Maienlandrath, der nicht unpassend in den letzten Tagen des April abgehalten
werden mochte, zumal beide Termine auch die der uralten Gerichtstage waren. Eine kirchliche

Bedeutung kann das Zeichen schwerlich haben; christliche Feste, welche in jene Zeit fallen, waren im

Mittelalter nirgends gebräuchlich; es bleibt also nichts übrig, als nach einer politischen und localen

Veranlassung zu suchen.

Endlich zeigen sich noch kleine Einschnitte, welche von der Linie des Tages senkrecht abwärts

gehen. Sie kommen bei folgenden 39 Tagen vor: Januar 1. 2. 4. 6. 11. 15. 19. 25. Februar 16. 17. 19.

März 15. 16. 18. 19. 25. April 6. 15. 20. Mai 3. 15. 25. Juni 1. Juli 16. 19. 20. August 19. 20.

September 3. 19. October 1. 16. November 15. 17. December 6. 12. 13. 15. 16. Dass damit weder

geringere Fest- noch Fasttage angegeben werden sollten, ergibt sich auf den ersten Blick; theils
fallen auf diese Tage keine Feste von irgend welcher Bedeutung, theils aber sind die sie treffenden

Feiertage, wie z. B. im Januar Neujahr, drei Könige und Pauli Bekehrung, anderweit bezeichnet, und



— 21 —

was die Fasttage angeht, so hängen sie zum grossen Theil von den beweglichen Festen ab. Wir
glauben dagegen mit Sicherheit annehmen zu können, dass die mit diesen Kerben bedachten Tage

deshalb hervorgehoben sind, weil sie im Wallis als unglückliche galten. Der Glaube an die unglücklichen

Tage (Dies nefasti) ist bekanntlich sehr alt, und die Kalender pflegen sie nicht selten zu

berücksichtigen. Was zunächst die handschriftlichen und die frühesten gedruckten Calendarien betrifft,
so finden wir dort die sogenannten aegyptischen Tage vermerkt, zwei von denselben fallen auf jeden

Monat, und es wird in den Gedächtnissversen, welche gewöhnlich ebenfalls beigegeben sind, von
ihnen behauptet, dass sie sowohl auf einzelne Menschen, als auch auf Corporationen, Gemeinden und

Staaten sehr nachtheilige Einflüsse ausüben. Später kommen in den Kalendern die sogenannten
»verworfenen « Tage vor. An einem solchen Tage soll man weder reisen, noch zu Ader lassen, noch

heirathen, noch irgend eine Unternehmung beginnen; wer an einem verworfenen Tage geboren wird,
hat ein unglückliches Geschick, Elend, Noth und gewaltsamen Tod zu erwarten. Ihre Zahl ist sehr

gross, gewöhnlich schwankt sie zwischen 30 und 40. Gewiss war auch im Wallis der Volksglaube

an die unglücklichen Tage allgemein verbreitet; noch heute zeigt er sich in den meisten Ländern

unter dem Volke, und selbst die Gebildeteren können sich nicht überall davon freihalten. Es darf
daher nicht auffallen, dass die Holztafel mit den geschriebenen und gedruckten Kalendern zusammentrifft.

Eine Vergleichung der obigen unglücklichen Tage mit den in andern Verzeichnissen angemerkten

hat seine grossen Schwierigkeiten, weil die neueren Listen oft sehr von einander abweichen, was auch

wohl nicht anders sein kann, da sie meist aus ungedruckten Quellen herstammen, Jahrhunderte lang
durch einfache Abschriften von Hand zu Hand übertragen wurden, und deshalb leicht allerlei Irrthümer
aufnehmen mussten. Glücklicher Weise besitzen wir ein älteres gedrucktes Verzeichniss in der sehr

seltenen Zürcher Ausgabe des Kalenders von Johannes Kungsperger (1508. 4.), welche sich auf der

Zürcher Stadtbibliothek befindet; es enthält folgende verworfene Tage: Januar 1. 2. 3. 6. 11. 15. 19.

Februar 16. 17. 18. März 15. 16. 17. Aprü 15. Mai 3. 16. Juni 1. 5. 6. Juli 16. 19. August 19. 20.

September 3. 19. October 16. November 15. 17. December 6. 16. 22. Von diesen 31 Tagen sind

auf unserer Tafel nicht weniger als 24 durch Einschnitte hervorgehoben und nur 7 fehlen; mehrere

Monate stimmen vollständig überein. Ausserdem aber lassen sich noch andere unglückliche Tage
derselben rechfertigen; so der 4. Januar, der auf mehrern Verzeichnissen vorkommt, der 25. Januar,
20. April, 25. Mai, 12. und 15. December, welche sämmtlich aegyptische Tage sind u. s. w. Wir
besitzen daher in der Holztafel ein sehr vollständiges und sehr altes, vielleicht sogar das älteste
Verzeichniss der verworfenen Tage, wie sie wahrscheinlich nicht nur im Wallis, sondern in der ganzen
Eidgenossenschaft und noch weit über deren Grenzen hinaus beobachtet und gefürchtet wurden.

(Ànmerk. 2.)

Anderweite Zeichen, als die so eben besprochenen, zeigen sich auf der Tafel nicht; dagegen hat
sich herausgestellt, dass von denjenigen Vertiefungen, welche die Stelle des Buchstaben A vertreten,
und die Abtheilung des Jahres in Wochen bewirken, nicht wenige und vielleicht einst alle mit Geigenharz

(Colophonium) ausgefüllt waren. Zu welchem Zweck diess geschehen ist, vermögen wir nicht
anzugeben; vielleicht aber stand das Geigenharz aus der Vertiefung hervor, und sollte trotz seines

schwachen Glanzes der Tafel als Schmuck dienen.

Schliesslich bleibt noch die Frage nach dem Alter des Kalenders zu beantworten. Wir haben

bereits erwähnt, dass die Form der Rosetten auf das Jahr 1400 hinweist. Dieser Umstand scheint



— 22 —

uns indess nicht entscheidend zu sein, da unsere Tafel vielleicht einer älteren nachgeschnitten wurde.

Bestimmteren Aufschluss geben uns die Marienfeste. Von ihnen kamen Geburt, Verkündigung, Reinigung

und Himmelfahrt schon frühzeitig in die Schweiz, und selbst das jüngste derselben, Nativitas

Mariae, wurde bereits im 13. Jahrhundert allgemein gefeiert. Spätem UiSprungs sind Mariae Em-

pfängniss (8. December) und Mariae Heimsuchung (2. Juli). Nach Jacob de Voragine (Leg. aur. c. 188)
wurde das Fest Conceptionis Mariae vom Bischof Anselm von Canterbury eingeführt; sowohl der

heilige Bernhard als Papst Innocenz IH. bekämpften es indess, und erst das Concil von Basel

erklärte es in der 36. Sitzung am 17. September 1439 als allgemeines Kirchenfest. Zwei Jahre

später, in der 43. Sitzung am 1. Juli 1441 nahm dasselbe Concil auch das Fest der Heimsuchung
Mariae an, nachdem es bereits gegen Mitte des zwölften Jahrzehnds in einem Theile Frankreichs

gefeiert und vom Papst Urban VI. im Jahr 1378 in die Kirche eingeführt worden war, weil er der

heiligen Jungfrau ein Fest der Besuchung ihrer Base Elisabeth für den Fall zu stiften gelobt hatte,
dass er des von den Franzosen aufgestellten Gegenpapstes Clemens VII. sich entledigen könne. In
der Schweiz müssen beide Feste bald nach den Beschlüssen des Conciliums Eingang gefunden haben,

früher kommen sie nicht vor, und namentlich in Zürich hatte man bis zur Mitte des fünfzehnten

Jahrhunderts ganz bestimmt nur vier Muttergottestage. Unsere Kalendertafel kann mithin erst nach

dem Jahre 1441 angefertigt worden sein, da beide Feste aufgenommen sind, und bei einer nachträglichen

Eintragung der Raum für das Festzeichen des Quadrates nicht zu beschaffen gewesen wäre.

Neben den so eben erwähnten sechs Marienfesten hat die Tafel noch ein siebentes, das Fest

der sieben Freuden Mariae. Es ist jedoch darunter nicht das Fest gleichen Namens zu verstehen,

welches Papst Benedikt XIV. im Jahr 1745 stiftete, und auf den 7. Mai verlegte, sondern ein früheres,

dem Wallis eigenthümliches, dessen der jüngere Hottinger (Kirchengeschichte II. 605) erwähnt. Es

fiel auf den 13. November. Die Ursache seiner Stiftung war folgende: Nach langen Zwistigkeiten
zwischen dem Bisthum Sitten und Savoyen beschloss im Jahre 1475 die Regentin Jolantha im
Einverständniss mit Johann Ludwig, Bischof von Genf, das Wallis anzugreifen; sie folgte darin zum

Theil der Anregung Karls des Kühnen von Burgund, welcher eine Diversion gegen Freiburg und Bern

gemacht zu sehen wünschte. Im November brachen die Savoyer wirklich in das Bisthum ein, und

Sonntags nach dem Feste des heiligen Martin (12. November) brachten Flüchtlinge einer kleinen Walliser

Streifschaar nach Sitten die Nachricht, dass die Feinde im Anmarsch seien. Da die Stadt fast

unbeschützt war, so wurde sie bis an die festen Plätze eingenommen. Aber schon strömte das Volk
aus den obern Zehnden zusammen, und 4000 Oberwalliser, einige Oberländer und eine kleine Anzahl

Bündner Freiwilliger stellten sich den Feinden entgegen. Von der Ueberinacht bedrängt, mussten

sie sich indess zurückziehen, und die Stadt stand auf dem Punkte eingenommen zu werden. Da

nahten plötzlich Hülfstruppen aus dem Oberland und von Bern und Solothurn, nur 3000 Mann, aber

tapfere und entschlossene Krieger; mit den Wallisern vereint, griffen sie am 13. November den Feind

an, und schlugen ihn vollständig in die Flucht. Im blutigen Treffen blieben 300 Edle Savoyens und

1000 gemeine Krieger auf dem Schlachtfelde. Wenige Tage später war ganz Unterwallis erobert, und

17 feste Schlösser fielen in die Hände der Sieger. Der Tag der Schlacht aber, der 13. November,

wurde bis auf die spätesten Zeiten Landesfesttag; man feierte an ihm die sieben Freuden Mariae,
weil man vor der Schlacht die Gottesmutter, als Patronin des Bisthums, zugleich mit den

Schutzheiligen des Landes, den heiligen Mauritius und Theodul, um Beistand und Rettung angerufen hatte.



- 23 —

Auch dieses Marienfest findet sich noch auf unserem Kalender angegeben, jedoch in anderer

Weise als die übrigen. Das Zeichen der Muttergottesfeste fehlt nämlich gänzlich; es wäre für
dasselbe auch kein Raum vorhanden, da die Linie des 12. November ganz nahe herangerückt ist. An

der Stelle des bekannten Quadrats sehen wir zwar einen Festnagel, aber er ist von Eisen, und weicht

daher von den übrigen ab; ausserdem wurde er mit so wenig Geschick eingeschlagen, dass er nur bis

zur Hälfte eindrang, und umgebogen werden musste. Aus alledem dürfen wir schliessen, dass das

Fest der sieben Freuden Mariae erst nachträglich durch den Besitzer des Kalenders vermerkt wurde,
und also bei Anfertigung der Holztafel noch nicht bestand. Wir haben diese mithin vor 1475 und

nach 1441 zu setzen, so dass wir etwa die Mitte des fünfzehnten Jahrhunderts als die Zeit ihrer
Entstehung betrachten können. Damit rückt sie freilich nahe an die ältesten Kalenderdrucke heran;*)
wenn man indess bedenkt, dass diese noch seltener sind, als handschriftliche Calendarien, und dass

ausserdem die Einflüsse einer neuen Zeit stärker auf sie eingewirkt haben, als auf das in alter Form
erscheinende Erzeugniss des einsamen und abgelegenen Rhonethales: so wird immerhin dem Holztafel-
Kalender von Brieg seine Bedeutung für die Kunde der Vorzeit vollständig gewahrt bleiben.

Anmerkungen.
1 Die Verse der Cisio Janus haben sich hier und da erhalten ; im Wesentlichen sind die

einzelnen Fassungen nicht von einander verschieden, da die Feste fast überall die gleichen waren und
auf dieselben Tage fielen, und nur etwa ein Heiliger von localer Bedeutung eingeschoben werden
musste. Wie sehr die Cisio im Volk verbreitet war, lässt sich daraus schliessen, dass man sich

zur Zeit der Reformation bestrebte, sie entweder zu beseitigen, oder doch ganz umzuformen; selbst
Melanchton beschäftigte sich mit der Abfassung einer Cisio Janus. Die Folge zeigte aber, dass alle
Bemühungen erfolglose waren ; so sehr die Aufzählung der Heiligen in den Kalendern reformirter
und lutherischer Länder stören mochte, die Cisio erhielt sich fast unverändert noch Jahrhunderte,
und selbst in den Kalendern unserer Zeit werden ja überall die Tage mit Heiligennamen bezeichnet.
Die Zins- und Unizugstermine der Bauern, ihre Wetterregeln, ihre Saat- und Erntezeiten knüpfen
sich fortwährend an die Tage der heiligen Martin, Johannes, Michael, Gregor, Philippus, Margaretha

u. s. w.; ein alter Gebrauch lässt sich nun einmal nicht leicht ausrotten, namentlich wenn er
wirklich bequem ist. Von der Cisio hört man freilich heut nichts mehr; die alljährlich erscheinenden,
ihrer Billigkeit wegen Jedermann zugänglichen Kalender haben sie vollständig verdrängt, nachdem
sie sich noch bis gegen das Ende des 18. Jahrhunderts iu der deutschen Umformung erhalten hatte.

*) Der deutsche Kalender von Günther Zainer zu Augsburg, welcher sich auf der Königlichen Bibliothek zu München
befindet, erschien schon 1471; ein anderer von Johann Müller Kegiomontanus wurde 1473 zu Nürnberg gedruckt, und der
astronomische Kalender desselben Verfassers für 30 Jahre und in lateinischer Sprache soll nach Einigen ebenfalls 1473 (nach
Andern 1476) veröffentlicht worden sein; der älteste Kalender mit Praktik ist vom Jahre 1481.



— 24 —

Da sie indess für geschichtliche Untersuchungen der in ihr enthaltenen Feste wegen nicht ohne

Bedeutung ist, so wollen wir sie hier folgen lassen, wie sie Johannes Coler in seiner Oeconomia,
einem Kalender in Folio (Wittenberg 1608) mittheilt. Unter dem Text jedes Monats fügen wir die

Erklärung bei; die den Fest- und Heiligennamen vorgesetzten Zahlen bezeichnen den Monatstag.

Januarius. Cisio Janus Epi. sibi vendicat Oc. Feli. Mar. An.
Prisca Fab. Agn. Vincenti Pau. Po. nobile lumen.

1. Circumcisio Domini. 6. Epiphania. 13. Octava Epiphaniae. 14. Felix. 16. Marcellus. 17. Antonius. 18. Prisca.

20. Fabian et Sebastian. 21. Agnes. 22. Vincentius. 25. Pauli conversio. 26. Polycarpus.

Februarius. Bri. Pur. Basil. Agath. sub febre Scholastica Valent.
Juli conjunge tunc Petrum Matthiam inde.

1. Brigitta. 2. Purificatio Mariae. 3. Basilius Episcopus. 5. Agatha. 10. Scholastica. 14. Valentinus. 16. Juliana.
18. Concordia. 22. Cathedra Petri. 24. Matthias.

Martius. Martius officio decoratur Gregoriano,
Getrud alba Bene, juncta Maria generice.

12. Gregorius. 17. Gertrud. 21. Benedictus. 25. Annunciatio Mariae.

Ap lis. Aprilis Ambrosii festis ovat atque Tiburti
Et Val. sanctisque Geor. Marcique Vitalis.

4. Ambrosius. 14. Tiburtius. 18. Valerius. 23. Georgius. 25. Marcus Evangelista. 28. Vitalis.

Majus. Philip. Crux Fiori. Joan. Latin. Epi. Ne. Ser. et Soph.

Majus in hac ferie tenet Urban in pede Criscan.

1. Philippus et Jacobus. 3. Jnventio Crucis. 4. Florianus. 6. Johannes ante portam latinam. 10. Epimachus. 12. Nereus.

13. Servatius. 15. Sophia. 25. Urbanus. 30. Wigandus.

Junius. Hinc Marcelle Boni, dat Jun. Prima Ba. Citrini
Viteque Mar. Prothus Al. sancti Johan. Jodor. Le. Pe. Paul.

2. Marcellus. 5. Bonifacius. 9. Primus. 11. Barnabas. 12. Cyrini — St. Cyrinus. 15. Vitus. 18. Marcus et Marcellinus.

19. Prothasius. 21. Albanus. 26. Johannes et Paulus. 28. Leo Papa. 29. Petrus et Paulus. 30. Commemoratio Pauli.

Julius. Jul. Visit. Huldrich. Oc. Bil. Chili. Fabrane. Margar. Apost. Al.

Arnoldus Brax. Mag. Ap. Christ. Jacobique Mar. Abdon.

2. Visitatilo Mariae. 4. Huldricus. 6. Octava St. Petri. 7. Wilibaldus. 8. Chilianus. 10. Fratrum et — septem fratrum.

13. Margaretha. 15. Divisio Apostolorum. 17. Alexius. 18. Arnoldus. 21. Braxedes. 22. Maria Magdalena. 23. Apollinaris.

24. Christina. 25. Jacobus Apostolus. 29. Martha. 30. Abdon et Sennen.

Augustus. Pro. Steph. Steph. Proth. Six. Don. Cry. Ro. Lau. Tiburt. Hipp. Eus.

Sumptio Agapiti Timo. Bartholo. Ruff. Aug. coll. Adauct.

1. Vincula Petri. 2. Stephanus Papa. 3. Inventio Stephani. 4. Prothus. 6. Sixtus. 7. Donatus. 8. Cyriacus. 9. Romanus.

10. Laurentius. 11. Tiburtius. 13. Hippolytus. 14. Eusebius. 15. Assumptio Mariae. 18. Agapetus. 22. Timotheus. 24. Bar-

tholomaeus. 27. Rufus. 28. Augustinus. 29. Decollatio Johannis. 30. Felix et Adauctus.

September. Aegidium Sep. habet Nat. Gorgonium que Crucem,

Lampertum cum Matth. Mauritius hinc Dami. Mich. Hier.
1. Aegidius. 8. Nativitas Mariae. 9. Gorgonius. 14. Exaltatio Crucis. 17. Lampertus. 21. Matthaeus Apostolus.

22. Mauritius. 27. Damianus. 29. Michael. 30. Hieronymus.



— 25 —

October. Remique Franciscus Marcus Di Ger. arteque Calix
Galle Lucas We. Urs. Cor. Seve. Crispini Simonis Wolf.

1. Remigius. 4. Franciscus. 7. Marcus Papa. 9. Dionysius. 10. Gereon. 14. Calixtus. 16. Gallus. 18. Lucas. 20.

Wendelinus. 21. Ursula. 22. Cordula. 23. Severinus. 25. Crispinus. 28. Simon et Juda. 30. Wolfgangus.

November. Omne November habet Qua. Theo. Martin. Bricciique ;

Posthaec Elisabeth de Chrys. Catharina Sat. And.

1. Omnium Sanctorum. 8. Quatuor Coronatorum. 9. Theodoras. 11. Martinus. 13. Briccius. 19. Elisabeth. 24. Chryso-

gonus. 25. Catharina. 29. Saturninus. 30. Andreas.

December. December Barba Nicolaus et alma Lucia
Sancto abinde Thomas modo Nat. Steph. Jo. Pu. Thomae Syl.

4. Barbara. 6. Nicolaus. 13. Lucia. 21. Thomas. 25. Nativitas Domini. 26. Stephanus. 27. Johannes Evangelista.
28. Pueroram (Innocentium). 29. Thomas Episcopus. 31. Sylvester.

Die grosse Zahl der Heiligentage, welche diese Cisio aufzählt, beweist zwar, dass sie nicht zu
den ältesten gehört; um so mehr fällt es auf, dass einzelne bedeutende Feste fehlen, z.B. Omnium

Animarum (2. November), Conceptio Mariae (8. December) u. s. w. Jünger und dem Inhalt der Verse

nach wohl aus der Zeit der Reformation herstammend ist jedenfalls die deutsche Cisio Janus, welche

Coler in demselben Buche in »Knüttelhardos« abgefasst gibt, und die, wie es schettat, mit wenigen

Abweichungen in allen Theilen Deutschlands, im Norden wie im Süden, bekannt war. Sie findet
sich z. B. auch in einem häufig abgedruckten Schriftchen, Bauern-Praktika durch Henricum von Ure,
dessen erste Ausgabe (noch ohne Cisio) im Jahr 1521 zu Zürich erschien, und wohl nur noch auf
der Zürcher Stadtbibliothek vorhanden ist. Wir folgen hier einer andern Aufzeichnung, welche

unzweifelhaft ebenfalls der Schweiz angehört, und die ursprüngliche Form am treusten bewahrt hat;
ihr vollständiger Titel lautet : Der Cisioian zu Deutsch, darin alle fürnemliche Fest, Feyr und Heiligen
durchs gantz jar künstlich an fingern aus zu rechnen gefunden werden. (Ohne Druckort) 1539. In
dieser deutschen Cisio bedeutet jedes Wort einen Tag; diejenigen Worte, welche einen Fest- oder

Heiligentag bezeichnen, ergeben sich ohne weitere Erläuterungen. Die Buchstaben A — f vermitteln
auch hier wieder die Abtheilung des Jahres in Wochen, und dienen zur Berechnung der Sonn- und

Wochentage vermittelst des Sonntags-Buchstabens.

Cisioian.
Jenner, 31 Tage. A. Jesus b. das c. Kindt d. ward e. beschnitten, f. Drei g. Künig A. von b. Orient c. kamen d. geriten,

e. Unnd f. opfferten g. dem A. Herren b. lobesam. c. Anthonius d. sprach e. zu f. Sebastian: g. Agnes A. ist b. do

c. mit d. Paulus e. gewesen, f. Wir g. sollten A. auch b. mit c. wesen.

Hornung, 28 Tage. d. Brigida e. Maria f. wollten g. mit A. Agatha b. gon, e. Jesum d. ir e. Kindt f. opffern g. schon.

A. Do b. rüfft c. Valentinus d. mit e. macht: f. Frewent g. euch A. der b. Fassnacht, c. Wenn il. Petter e. und

f. Matthias g. Komment A. schier, b. wissent c. das.

Merz, 31 Tage. d. Mertz e. feret f. do g. her A. mit b. Herr c. Thomann. d. Der e. spricht: f. ich g. müss A. Gregorium
b. hon. c. Mit d. dem e. will f. er g. disputiren. A. So b. kompt c. Benedict d. und e. will f. hoffieren g. Maria

A. Gottes b. Gebererin c. Und d. irem e. jungen f. Kindlin.

April, 30 Tage. g. Aprili A. unnd b. Bischoff c. Ambrosius d. Faren e. do f. her g. unnd A. sprechen b. alsus: c. Die

d. Ostern e. wellen f. Tiburtium g. bringen ; A. So b. will c. Valerianus d. das e. Alleluia f. singen g. Sprechen A. Jörg
b. und c. Marx d. zu e. Hand: f. Wüsst g. das A. Petermeylant.

4



— 26 —

Mey, 31 Tage. b. Mey c. das d. Creutz e. funden f. hat; g. Johannes A. im b. oil c. ward d. gebadt. e. Mamertus f. sprach

g. zu A. Servatio : b. Wir c. welen d. fürwar e. nit f. baden g. also. A. Gang b. und c. sag d. auch e. Urban f. schnell,

g. Das A. er b. uns c. bring d. Petronel.

Brachmonat, 30 Tage. e. Wir f. sollen g. frölich A. leben; b. Bonifacius c. will d. uns e. allen f. vergeben, g. als

A. Barnabas b. mir c. hat d. geseyt e. Vitus f. sprach g. mit A. Bescheidenheit: b. Gervasius c. und d. Albanus

e. wollen f. jagen, g. Johannes A. und b. Hensel c. sollen d. das e. Petern f. sagen.

Heumonat, 31 Tage. g. Theobald A. Maria b. und c. Ulrich d. Faren e. inn f. die g. Ermi A. gemeinlych b. Des

c. frewet d. sich e. Margaretha f. fürwar g. vast A. Unnd b. macht c. das d. alles e. Herr f. Arbogast. g. Magdalena
A. will b. auch c. Jacob d. lieb e hon ; f. Das g. veretreusst A. Bischof b. German.

Augstmonat, 31 Tage. c. Peter d. unnd e. Steffan f. wünniglich, g. Osswald, A. Sixtus b. die c. frewen d. sich; e. Laurentz
f. sprach: g. das A. wiss b. meniglieli, c. Maria d. will e. fahren f. zu g. Himmelreych. A. Bernhart b. gieng c. das

d. sagen e. Bartholome. f. Ludwig g. sprach: A. das b. wüst c. Johans d. Haubt e. ehe.

Herbstmonat, 30 Tage. f. Egidius g. bliess A. auf b. sein c. Horn; d. Frewent e. euch, f. Maria g. ist A. geboren!
b. Lassent c. uns d. das e. Creutz f. erhöhen, g. So A. wirt b. der c. Herbst d. nähen, e. Mattheus, f. Mauritz

g. sprechen A. also: b. Des c. ward cl. Cosmas e. und f. Michael g. fro.

Weinmonat, 31 Tage. A. Remigius b. der c. hiess d. Frantzen, e. mit f. Getrudcn g. frölich A. dantzen; b. Dionysius

c. sprach: d. was e. bedeutet f. das? g. Es A. weren b. Gallen c. und d. Luxen e. gestanden f. bass. g. Ursula
A. sprach: b. wer c. dantzen d. wöll, e. der f. sey g. Simons A. unnd b. mein c. Gesell.

Wintermonat, 30 Tage. d. Alle e. heiligen f. fragen g. nach A. guten b. wein. c. Willibaldus d. sprach: e. lauffent

f. hinein, g. Martin A. schenkt b. guten c. most, d. Unnd e. hat f. auch g. derbei A. Elisabet b. gute c. kost. d. Cecilia

e. Clemens f. sagen g. Katharina A. das, b. Bilhild c. hiess d. kommen e. Andreas.

Christmonat, 31 Tage. f. Wenn g. kompt A. jungfraw b. Barbara? c. Sprach d. Nicolaus e. zu f. Maria, g. Wie A. lang
b. soll c. denn d. Lucia e. beiten, f. Das g. sie A. das b. kindelber c. bereiten? d. Wenn e. Thomas f. bringt g. schier

A. die b. Weyhcnacht, c. Steffan, d. Johann e. Kindlin f. Thomann g. habens A. gesagt.

2) Der Glaube an die unglücklichen Tage (Dies nefasti, fatales) ist bekanntlich sehr alt und

geht bis auf die frühesten Zeiten zurück. Es ist hier nicht der Ort, sie näher zu besprechen; wir
können dies auch um so eher unterlassen, da Herr Professor August Stöber in Mühlhausen mit einer

tief eingehenden Arbeit über diesen Zweig des Volksglaubens beschäftigt ist. Was die Kalender

betrifft, so finden wir in den handschriftlichen, sowie in einigen gedruckten die sogenannten Aegyp-
tischen Tage (Dies Aegyptiaci) vermerkt; nach dem allgemein verbreiteten Volksglauben, welchen

schon St. Augustinus (Epist. ad Galat. c. 4) bekämpfte, sollte man 'an diesen Tagen weder Blut
lassen, noch irgend eine Unternehmung beginnen. In jedem Monat gab es zwei ägyptische Tage ; man
lernt sie aus folgendem alten Verse kennen:

Augurior decios, audito lumine clangor,
Liques olens abies, coluit colus, excute Galium.

Beide Verse zusammen enthalten zwölf Wörter, von denen jedes einem Monat zufällt; das erste

Wort gehört dem Januar, das zweite dem Februar u. s. f. Der Anfangsbuchstabe der ersten Sylbe
bezeichnet durch die Stelle, welche er im Alphabet einnimmt, den ersten ägyptischen Tag des Monats,
indem man vom ersten Monatstag ab zählt; der Anfangsbuchstabe der zweiten Sylbe den zweiten,

nur rechnet man hier vom letzten Tage zurück. So erhält man nachstehende Liste: Januar 1. 25.,

Februar 4. 26., März 1. 28., April 10. 20., Mai 3. 25., Juni 10., 16., Juli 13. 22., August 1. 30.,
September 3. 21., October 3. 22., November 5. 28., December 7. 21. Pasquier und Denis Godefroy haben



— 27 —

die Liste der ägyptischen Tage aus den Ephemeriden von Paris aus der Zeit Karls VI. und Karls VII.
veröffentlicht Art de verifier les dates IL b. 7 ; andere hier und da etwas abweichende Verzeichnisse

stammen aus den Calendarien mehrerer Kirchen. Wir weisen hier nur auf die beiden sehr alten
Calendarien hin, welche sich in den von Muratori herausgegebenen Rerum Italicarum Scriptores
befinden, das Calendarium Ambrosianae Bibliothecae und das Calendarium Sitonianum; in dem letztern

wird in der Regel auch die unglücklichste Stunde des ägyptischen Tages vermerkt und beide

enthalten über diese Tage und Stunden lateinische Gedenkverse. Eben solche Verse hat auch Coler
in seinem schon erwähnten Kalender oder Hausbuch; so heisst es z. B. beim Januar: »Jani prima
dies et septima fine minatur« und »Prima dies mensis et septima truncat ut ensis«. Das neueste
Verzeichniss der ägyptischen Tage befindet sich in Diable rouge, Almanach cabalistique 1850 pag. 52i
es ist indess sehr unvollständig und theilweise auch unrichtig.

Wo in den spätem Kalendern die ägyptischen Tage nicht vermerkt sind, da findet man häufig
die sogenannten »verworfenen« angegeben; ihre Zahl beläuft sich in der Regel auf 30 bis 40 und
auf einzelne Monate fallen bisweilen sechs bis sieben. Grimm (Myth. S. 1092) erwähnt »verworfene

Tage « aus Vintler S. LIL und Stellen über dieselben in einer Honiilie des 8. Jahrhunderts in Pertz

Archiv 6, 500. 501; in Brandts Narrenschiff 65. V. 36 kommt ebenfalls verworfener Tag vor;
vergleiche dazu Schmeller IV. 152. Eiselein Sprüchwörter und Sinnreden S. 619 hat verwunschene Tage,

dxòcpQoiòEc rjpégai, dies nefasti, und Dasypodius Diet. lat. germ. Argent. 1537. S. 293. Dies religiosus
vel Ater, ein verbannter oder verworfener Tag. Der Volksglaube behauptet: Wer sich an einem

verworfenen (oder schwarzen) Tag zu Ader lässt, verblutet sich leicht, oder wird schwer krank; wer

verreist, kommt ungesund nach Hause, oder leidet an Leib und Seele Schaden. Jede Unternehmung,
welche an einem dieser Tage begonnen wird, missglückt; man soll deshalb an ihnen weder säen,

noch pflanzen, noch Vieh absetzen, noch einen Bau beginnen. Wer an einem verworfenen Tage

geboren wird, stirbt früh, oder wird zeitlebens vom Unglück verfolgt. Ein Verzeichniss dieser Tage

findet sich in Kuhn und Schwarz norddeutschen Sagen (Leipzig 1848) S. 462 No. 460, ein anderes

von Illzach im Elsass in der Alsatia von 1852; mit diesem letzteren stimmt ein uns mitgetheiltes
aus Rottweil vollständig überein, nur fügt es'den 1. April hinzu. Abweichend ist dagegen eine noch

nicht gedruckte Liste aus Mühlhausen, deren Mittheilung wir nebst andern Hinweisungen Herrn Prof.
Stöber verdanken; sie zählt folgende Tage auf: Januar 1. 2. 4. 6. 11. 12. 20. Hornung 11. 17. 18.

März 4. 14. 16. April 10. 17. 18. Mai 7. 8. Juni 17. Juli 17. 21. August 20. 21. September 10. 18.

October 6. November 6. 10. December 6. 11. 18. Im Elsass und vorzüglich im Sundgau führen die
verworfenen Tage den Namen Nelleles-Tage, was vielleicht von Null, oder, wie dort gesprochen wird,
Noll herstammt, wie Augustus die von ihm als unglücklich betrachteten Nonen gleichsam als nichtige
Tage von non ableitete (Sueton. Oct. Caes. Augustus Cap. 92); in Bayern, wie im Tyrol, heissen

sie auch Schwendtage, was mit schwinden und mit schwänden (einen Wald abholzen, schwinden

machen) zusammenhängt. Dort aufgenommene Listen hat die soeben erschienene Schrift des Tyroler
Forschers Ignaz Zingerle (Sitten und Bräuche des Tyroler Volks, Innsbruck 1857, S. 130. 131).
Was die Schweiz betrifft, so kennen wir ausser dem oben mitgetheilten Verzeichniss aus Kungspergers
Kalender nur noch ein neueres, welches sich in dem »hundertjährigen Hauskalender« (ehemals
verfasst von Dr. Mauritius Knauer, Abt. Zug 1852) befindet; es stimmt mit den Tyroler Schwendtagen
fast überein und lautet: Januar 1. 2. 4. 6. 11. 20. 22. Hornung 1. 17. 18. März 14. 16. April



— 28 —

10. 17. 28. Mai 7. 8. Brachmonat 17. Heumonat 17. 21. Augstmonat 20. 21. Herbstmonat 10. 18.

Weinmonat 6. Wintermonat 6. 10. Christmonat 6. 11. 15. Einzelne Tage finden sich in der schon

erwähnten Bauern-Praktika von 1521 angeführt, nämlich St. Matthias, St. Hippolytus, der 30. Januar,
der 19., 24. und 25. März, 1. Juli, 1. August und 1. December. Dass der Glaube an die verworfenen

Tage ziemlich allgemein war, geht aus einem handschriftlichen Beichtspiegel des 15.

Jahrhunderts hervor, welcher sich in Einsiedeln befindet; es heisst in demselben: Item globestu an das

Zitt die da glöben hand an die verwärffenen tag. Als die da sprechend: vff den oder den tag soltu
die sach nit anfachen, vff den tag soltu mit dem fech nit abstatt faren; vff den tag soltu nit koff-
manschatz tryben, vff den tag soltu nit vber Wasser faren, vff den tag solt nit an fachen hüser

buwen vnd desglichen. (Anzeiger für Kunde der deutschen Vorzeit. 1857. II. 40.) Als die unglücklichsten

Tage von allen gelten gemeinhin in allen deutschen Landen der 1. April, an welchem Tage
Judas geboren wurde, der 1. August, an welchem der Teufel vom Himmel herab in die Hölle

geworfen wurde, und der 1. Docember, der Tag der Zerstörung von Sodom und Gommorrha. (Vergi.
Kuhn, Stöber, Zingerle und auch Leoprechting, aus dem Lechrain S. 212.) Auffallend ist es, dass

die unglücklichen Tage fast sämmtlich in die erste Hälfte des Monats fallen; nur selten ist ein Tag
nach dem 20. ein verworfener. Zahlreich finden sich in den Listen die Nonen und Iden und am

häufigsten die Calenden, so dass auch hier der Einfluss des Volksglaubens der Bömer hervortritt.

Mit den sogenannten Lostagen, welche die Witterung und den Ausfall der Ernte voraus verkünden,

treffen die unglücklichen Tage wenig zusammen; dennoch wäre eine Vergleichung beider von grosser

Wichtigkeit, da sich erst aus derselben und aus der gleichzeitigen Berücksichtigung der heidnischen

und christlichen Feste ergeben könnte, wie der Glaube an die unglücklichen Tage entstanden ist
und sich fortentwickelt hat. Schon a priori aber darf man annehmen, dass die Mehrzahl dieser Tage

einst auf vorchristliche Feiertage fiel, worauf auch die einzelnen Namen derselben bei Dasypodius

hindeuten.

4»



S\
<i

'-•'.*p.

—

\1M

la

»¦

m

3

"A

=®t

x\fi

vW-'-es*"-^

7\

77'

—;

W

^

<P-

d
•M

^s^

{

i

5fo*^R

«

tM

999

è

<^

î

$U£

->

£

v>î
&

So

.<
SS

Si

-/V

V

fe£

3S

\/

&

Ê

^

y

11

TO\

fitèS

®

-

s

Q

d

sÉ&AXWrW,
Wl&xLKR

C

-ë

«

+

E>

y^

^

s*^

1.

mwA

-\^*Ä

w>

JESSIE

3J

:,-é^

G

03T-:

^

h

-W

^

k

(J

+

Q

t^r

m

*=•

D

<^*"£S»'..

-w

>Vs
>-,»•

Ê«4

5^o

^a

::

v<^-

^
fe

&

r7^>

^

M

p-.

Ä

VA

O

\%

fà

»

o

Ql

^

<*iî^

a

S^s

+

V%^

e

«&é55*$

w

IX

^M?--,

^
^^J

^

^3

0ia

^

LS

vs»"*

-^M


	Eine Kalendertafel aus dem fünfzehnten Jahrhundert

