Zeitschrift: Mitteilungen der Antiquarischen Gesellschaft in Zirich
Herausgeber: Antiquarische Gesellschaft in Zirich

Band: 7 (1853)

Artikel: Bilder und Schriftzige in den irischen Manuscripten der
schweizerischen Bibliotheken gesammelt und mit Bemerkungen
herausgegeben

Autor: Keller, Ferdinand

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-378748

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-378748
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Bilder und Schriftziige

in den

irischen Manuscripten der schweizerischen Bibliotheken gesammelt
und mit Bemerkungen herausgegeben

yon

Dr. Secdinand Heller.



Ein Gegenstand, dem bisher wenig Beachtung zu Theil geworden, obwohl er in geschicht-
licher und kiinstlerischer Beziehung unsere ganze Aufmerksamkeit verdient, ist eine kleine Sammlung
irischer Handschriften, die auf den schweizerischen Bibliotheken zerstreut liegen und theils noch
vollstindig, theils nur in Bruchstiicken vorhanden sind.

Da die Bibliothek des Klosters St. Gallen die meisten dieser Biicher besitzt, und dieselben
unmittelbar aus der Hand irischer Monche, vielleicht der Verfertiger selbst, erhalten hat, so lassen
wir der ndhern Betrachtung dieser Denkmiler eine kurze Untersuchung iber die Zeit ihrer Ausar-
beitung und Uebergabe an jenes Kloster vorangehen.

In dem aus der ersten Halfte des neunten Jahrhunderts herstammenden Verzeichnisse des
Biicherschatzes der Monche von St. Gallen, werden folgende mit irischen Buchstaben geschriebene
Codices (libri Scottice scripti) angefiihrt: 1)

Libri scottice seripti.

Metrum Juvenci, in vol. L Eius glosa, in altero.

Epistolae Pauli, in vol. I. Quaternio I. de inventione corporis sci. Stephani.
Actus Apostolorum, in vol. L Quaternio I. de relatione translationis sci. Galli in
Epistolae canonicae VIL in vol. L novam ecclesiam.

Tractatus Bedae in proverbia Salomonis, in vol. I. | Bedae de arte metrica in quaternionibus.
Ezechiel propheta, in vol. 1. Instructio eccesiastici ordinis in codicillo 1.
Evangelium secundum Johannem, in vol. L. Liber I. Genesis, in quaternionibus.

Enchiridion Augustini, in vol. I. Actus Apostolorum et Apocalypsis, in vol. 1. veteri.
Item Juvenci metrum, in vol. L. Quaternio I. in natali Innocentium legendus.
Apocalypsis, in vol. I. Orationes et sententiae variae, in vol. L

Item Apocalypsis, in vol. I. Orationes in quaternionibus.

Metrum Sedaulii, in vol. L Expositio in cantica canticorum, in quaternionibus.
De Gradibus ecclesiasticis, in vol. I. Item Regum, quaternio I.

Arithmetica Boetii, in vol. L Item Evangelia II. secundam Johannem scottice
Missalis, in vol. L. scripta.

Vita sci. Hilarii in codicillo, I. Prosperi epigrammata in volumnibus duobus. unum
Passio S. martyrum Marcellini et Petri. fuit scotticum pusillum.

Metrum Virgilii, in vol. 1.

) Siehe Weidmann’s Geschichte der Bibliothek von St. Gallen. St. Gallen 1841. — Der Ausdruck Scotus fiir
Irlander rithrt von dem Namen Scotia und Scolia inferior her, womit im Mittelalter Irland bezeichnel wird.



Es entsteht nun die Frage, deren Beantwortung fiir die Geschichte wissenschaftlicher und
kunstlerischer Thitigkeit im Kloster St. Gallen von nicht geringem Interesse ist, ob diese Biicher
durch Irlinder hier zu Lande geschrieben worden seien, und wann dies stattgefunden habe, oder
aber, ob man alle diese Codices, wie es bei einigen gewiss ist, als Geschenke betrachten
miisse, welche durchreisende irische Monche in der von ihrem Landsmann gegriindeten Zelle zuriick-
liessen. Ist St. Gallen der Ort der Verfertigung, so ergibt sich vielleicht aus dem Umstande, dass
jene Bicher nicht in Einem, sondern in verschiedenen Jahrhunderten (VII.—IX.) geschrieben worden
sind, eine fortdauernde geistige Verbindung zwischen dem irischen Stammkloster und der Colonie,
wie sie sich bei mehreren sogenannten Schottenklostern nachweisen lisst 1), und der so frith anhe-
bende Drang zu litterarischen und kiinstlerischen Leistungen (Calligraphie, Miniaturmalerei, Glyptik,
Musik) hat Anregung und Nahrung von jenen nordischen Instituten erhalten, die im 7ten und Sten
Jahrhundert an Gelehrsamkeit und allgemeiner Bildung die iibrigen Kloster Europa’s weit iibertrafen,
und mittelbar und unmittelbar auf sie einen heilsamen Einfluss ausiibten.

Leider gibt uns weder iiber die Herkunft der Monche, aus denen im ersten Jahrhundert seines
Daseins das aufblithende Kloster bestand, noch wber die wissenschaftliche Tiichtigkeit derselben der
alteste Theil der Hauschronik, den der Monch Ratpert verfasst hat, den geringsten Aufschluss. Der Schrei-
ber erzahlt nur die dussern Schicksale des Klosters und verweilt bei der Schilderung der Beeintrich-
tigungen , welche seine geistliche Republik von Seite der Bischofe von Konstanz zu erdulden hatte
und bei der Meldung, wie sie nach langen Kampfen zum Rechte der freien Abtswahl gelangte. Die erste
Andeutung litterarisch- artistischen Strebens, der wir in den Annalen begegnen, kniipft sich an Per--
sonen , deren Namen deutschen Ursprunges sind. Wir treffen z. B. auf die Bemerkung, der Abt
Waldo (erw. 782) sei ein vorziiglicher Schionschreiber gewesen. Einen bestimmten Beweis schrift-
stellerischer Thitigkeit im VIil. Jahrhundert liefern uns die noch vorhandenen Werke gelehrter
Monche, eines Winithar und Kero, ferner die Thatsache, dass Wolfram und Abo Codices, und dass
mehr als zwanzig Monche Urkunden in diesem Jahrhundert geschrieben haben 2). Genauer und
ausfihrlicher werden die Nachrichten in Bezug auf den Gelehrtenberuf der St. Galler Monche im
IX. Jahrhundert. In das vierte Decennium desselben, in die Regierungsjahre des kriftigen und
weisen Abtes Gozbert fallt die Erbauung des neuen Klosters und der, nach erlangter Immunitat
eintretende , ausserordentliche Aufschwung der Anstalt. Im neuen Gebdude war fiir eine Schreib-
stube und fir einen Biichersaal gesorgt, und St. Gallen, welches frither grossen Mangel an Schrift-
werken hatte , erlangte durch die Bemiihung dieses Abtes in zwanzig Jahren eine Bibliothek , die
dem Kloster ein bedeutendes Anseh‘en verschaffte.

Betreffend die haufigen Besuche der Iren im Kloster St. Gallen sind eine Menge Zeugnisse

vorhanden 3).
Den ersten Wink aber, dass irische Monche als Schrifisteller in St. Gallen auftraten, gibt

1) Moore’s History of Ireland IL 135.
?) Siehe ven Arx, Geschichte von St. Gallen; Weidmann’s Geschichte der Bibliothek von St. Gallen.

3) Scotigenae pro se quo nidificant velut ipse (Gallus) Tanquam germani vivunt ibi compatrioti. Ekkehardi
lib. Bened. lib. 1V. p, 244.



—igfy .

uns der Titel eines der oben angefiihrten, mit schottischen Buchstaben geschriebenen Biicher, das
selbst leider nicht mehr vorhanden ist, nimlich : Quaternio I. de relatione translationis sci Galli in
novam ecclesiam. Die Versetzung der Ueberreste des h. Gallus in die neue prunkvollere Gruft fand
im Jahr 835 statt. Der Name des Verfassers dieser Schrift ist unbekannt; es ist blosse Vermuthung,
sic mochte von Moengal, der erst nach jenem Jahre in dieses Kloster trat, herriihren. Natiirlicher
ist die Annahme, der Schreiber sei Augenzeuge der Feierlichkeit gewesen.

Suchen wir in den idltesten Schriften des Klosters vergebens nach bestimmten Nachrichten
uber die Anwesenheit und die Leistungen irischer Ménche, so tritt uns dafiir um die Mitte des
9ten Jahrhunderts die Erwidhnung eines irischen Monches mit genauer Angabe seiner Befihigung und
Verdienste entgegen. Die ersten Bliatter der von Ekkehard fortgefithrten Hauschronik , welche der
Schilderung der St. Gallischen Unterrichtsanstalten und der Thitigkeit und Personlichkeit jener Lehrer
gewidmet sind, die sich um Verbreitung der Wissenschaft im Allgemeinen, besonders aber um die
Bildung ihrer Zeitgenossen unsterbliche Verdienste erwarben, nennen uns als einen der vorziiglich-
sten Begriinder jener ruhmvollsten Epoche in der Geschichie des Klosters einen irlindischen Monch.

Unter der Vorsteherschaft des Abtes Grimald, um die Mitte des 9ten Jahrhunderts, besuchten
auf ihrer Riickreise von Rom, wohin sie eine Wallfahrt gemacht hatten, der irische Bischof 1) Mar-
cus und sein Neffe Moengal, welcher nachher den Zunamen Marcellus (der kleine Marcus) erhielt,
das stammverwandte, vom Wege nicht sehr abgelegene Kloster des h. Gallus.

Die lernbegierigen Ménche, welche in Moengal einen Mann von seltener Gelehrsamkeit und
umfassender Bildung erkannt hatten, beredeten die Reisenden, ihren bleibenden Wohnsitz in St. Gallen
aufzuschlagen. Die Bitte wurde angenommen, das Gefolge entlassen und Oheim und Neffe lebten
bis zu ihrem Tode in St. Gallen. Von Marcus erfihrt man ausser seinem Todestage weiter nichts,
als dass er sein Geld, seine Gewinder und Biicher dem Kloster iiberlassen habe. Moengal dage-
gen ward Vorsteher der sogenannten innern Schule und Lebrer derjenigen Knaben, welche kloster-
liches Gewand trugen und grostentheils schon als Kinder dem Klosterleben gewidmet wurden. Er
war, wie Ekkehard sagt, gleich bewandert in der Theologie und in den schonen Wissenschaften,
und unterrichtete seine Zoglinge Notker, Ratpert, Tuotilo in den sieben freien Kiinsten, mit beson-
derer Liebe aber in der Musik. - Schriften sind keine von ihm vorhanden, mit Ausnahme einiger
Urkunden, die er in den Jahren 854, 856, 857 und 860 ausgefertigt hat. Im Necrologium von
St. Gallen findet sich die Angabe seines Todes in folgender Form: »Hinschied des Moengal, auch
Marcellus genannt, des gelehrtesten und trefflichsten Mannes.«

Obgleich nicht niher angegeben wird, in welcher Art von Musik, — der romische Kirchenge-
sang war schon frither durch einen rémischen Geistlichen in St. Gallen eingefithrt worden 2) — Moen-
gal Anweisung ertheilt habe, so lisst sich aus den Lobspriichen, die den Talenten des Tuotilo, Moen-
gal’s Lehrling, gespendet werden, mit ziemlicher Sicherheit auf die Natur des musikalischen Unter-

1) Siehe Pertz Mon. Germ. II. 78. — There existed at this time a custom in Ireland of raising pious and exem-
plary monks (o episcopal rank without giving them any fixed sees — episcopi vagantes, of whom numbers
were found on the continent in the middle ages. Moore Il. 137. — In Hibernia episcopi et presbiteri unum
sunt. Ekkeh. Lib. Bened.

2) Siehe Pertz Mon. I 102.



we 008 e

richtes schliessen. Tuotilo war, so heisst es, in jeder Art von Saiteninstrumenten und Pfeifen
(fistulae) uniibertroffen, und gab im Saitenspiel den Sohnen des Adels in einem ihm vom Abte be-
zeichneten Raume Unterricht. Saitenspiel, besonders aber der Gebrauch der Harfe, ist wirklich
auch diejenige Art von Musik, welche seit den dltesten Zeiten in Irland geiibt wurde, und worin
zu Moengals Zeit, wie aus einer Menge Angaben in den irischen Chroniken hervorgeht, jeder freie
Mann eine gewisse Fertigkeit besessen zu haben scheint 1),

Erst in der zweiten Hilfte des X. Jahrhunderts treten wieder Irlinder, die als solche in den
Annalen bestimmt bezeichnet werden, unter den Gelehrten St. Gallen’s auf, namlich Failan und
Clemens. Beide hatten vor den an der Pest im J. 1022 an Einem Tage gestorbenen Professoren
Notker (Labeo), Rudpert, Anno, Erimbert das Lehramt in St. Gallen verwaltet. Ueber ihre Schick-
sale, ihre Personlichkeit, ihre Befihigung im Allgemeinen und die speziellen Ficher, worin sie sich
auszeichneten, ist gar nichts bekannt. Failan starb 991.

Ausser den angefiihrten muss es noch andere Minner irischer Abkunft gegeben haben, die
sich um die Forderung geistiger Cultur in St. Gallen bleibende Verdienste erwarben. Es geht diess
aus einigen von einem Irlinder, Namens Dubwin, geschriebenen Versen hervor, worin den St. Galler
Monchen der Vorwurf gemacht wird, sie schauen mit Verachtung auf diejenigen herab, deren Vor-
fahren St. Gallen seine Griitndung, seinen Ruhm und Reichthum zu verdanken habe. — Als Minner,
die sich um St Gallen hochverdient gemacht, fithrt er Dubslan, Faelan und Dubduin an. Faelan
ist der eben genannte Professor. Ueber Dubslan finden sich keine Nachrichten. Dem Dubduin wird
die Griindung der Gartenanlagen des Klosters zugeschrieben 2).

Eine fernere Nennung irischer Monche kommt weder in den Jahrbiichern St. Gallens, noch
in den ibrigen Schriftwerken des Klosters vor. Wohl aber trifft man in dem Todtenkalender Namen
an, die ganz unzweifelhaft Irland angehoren, wie z. B. Brendan, Adam, David, Melchomber,
Fortegian, Eusebius, Chinchon, Hepidan etc.

Es beschrinkt sich also auf die obigen sparsamen Notizen unser ganzes Wissen betreffend
den Antheil, den Irland an der geistigen Hebung des Klosters nahm.

In engste Berithrung mit einem ausschliesslich von Irlandern bewohnten Kloster trat St. Gallen
im Jahr 883. — Auf dem Victorsberge bei Feldkirch bestand namlich, seitdem der h. Victor an

1) So erziihlt Beda von dem Anglischen Dichter Ceadmon, dass dieser, der spiter nur geistliche Lieder schrieb
und sang, um nicht an gesellschafllichen Gesingen Theil nehmen zu miissen, vom Tische sich entfernte,
wenn die Harfe herumging und an ihn die Reihe kam zu singen und zu spielen.

2) Die in von Arx Geschichte von St. Gallen abgedruckten Verse laulen:

Hi sunt insignes sancli, quos insula nosfra Despicitis , proceres mundique tumentia membra!
Nobilis indigenas nutrivit Hibernia claros, Cum Christi potius debelis (-beretis) membra videri,
Quorum grata fides, virtus, honor, inclita vita Prudens hic pausat quin (utique) Gallus atque sepultus,
Has aulas, summasque domos sacravit amoenas. Ardens ignis Scotorum conscendit ad altos.

Semina qui vite anglorum sparsere per agros, Dubslane meruit nomen, dignumque vocari.

Ex quis maturos convertis (-tilis) in horrea fruclus. | Annue rex coeli me hic pro nomine Faelan

Nos igitur fratres, una de slirpe creati Dnbduin hos ortes (hortos) fecit quiqunque requiris,
His sumus; imbecilles miseros quos mente superba | Bessibus (versibus) labrisque canens, qui dixit amice.



o WY -

dieser Stelle den Mirtyrertod erlitten hatte, ein Kloster, das im gleichen Jahrhundert von Schotten
bevolkert wurde und ohne Zweifel bestimmt war, Irlindern, die nach Rom wallfahrteten, als Herberge
zu dienen. Dieses Kloster hatte im oben angefithrten Jahre Carl der Dicke dem Kloster St. Gallen
als Eigenthum ubergeben, und zwei Jahre spiter wurde von eben diesem Kaiser die Verordnung
getroffen, dass aus dem Ertrag von Giitern, die er dem genannten Kloster schenkte, ein Hospitz
fir zwolf (nach Rom) reisende Personen unterhalten werden sollte. Die Vereinigung des Schotten-
klosters mit St. Gallen hatte auf die Bitte des Irlinders Eusebius, der 30 Jahre als Klausner (inclu-
sus) auf Victorsberg lebte, stattgefunden 1).

Auch das Kloster Reichenau zihlte Irlinder unter seinen Bewohnern, ebenso Rheinau, das
einem Irlinder, Findan, seine eigentliche klosterliche Einrichtung verdankt.

Es wird iberhaupt kaum ein #lteres Benedictinerkloster, in Mitteleuropa wenigstens , geben,
aus dessen Annalen und Necrologien sich nicht zeitweise Besuche von Irlindern nachweisen lassen.

Sowie, besonders im VI, VIL. und VIII. Jahrhundert die irischen Kloster als die trefflichsten
Bildungsanstalten fiir Geistliche, als Sitz der Wissenschaften und Kiinste galten, und lernbegierige
Leute aus andern Lindern anzogen, so that sich hinwieder bei den irischen Monchen ein fast
schwirmerisches Verlangen kund, die Kloster des Festlandes und heilige Orte, namentlich Rom, zu
besuchen, oder als Missionire die Linder zu durchreisen, wo noch Ueberreste des Heidenthums an-
zutreffen waren, oder Kloster herzustellen und neue zu griinden, auch als Lehrer aufzutreten oder in
<insamer Gegend als Einsiedler das Leben zuzubringen. Nicht ohne Grund macht Walafrid Strabo
die Bemerkung 2), dass den Schotten das Reisen zur andern Natur geworden sei.

Die Stiftung des Klosters St. Gallen (614) fillt in die Bliithenperiode der irischen Kloster,
in die Zeit des Erwachens der irischen Mission. Die Reiseunternehmungen der Monche dieser Insel
waren zunichst nur auf Gallien gerichtet, das unter den bestindigen gegenseitigen Kampfen seiner
Gewalthaber in Rohheit und Unwissenheit versunken war. lhre Absicht war, durch die Predigt des
Evangeliums der iiberhandnehmenden Sittenlosigkeit entgegenzuarbeiten, die hier und da noch vor-
handenen Ueberreste des Heidenthums zu entfernen 3) und Bildungsanstalten fir Geistliche zu griin-
den, die nach dem strengen Sinne der irischen Institute zu ganzlicher Entsagung der Welt und dem
alleinigen Dienste des christlichen Lehramtes erzogen werden sollten.

Im 11ten und 12ten Jahrhundert scheint die Zahl der auf dem Festlande lebenden irischen
M&nche am grossten gewesen zu sein. Die Beweggriinde der Auswanderung waren damals theils der
litterarische Ruhm, den sich verschiedene Kloster des Continentes erworben hatten, theils auch die
ungliicklichen Ereignisse in Irland, wo wiihrend der innern Kriege und der Einfille der Dénen die
Sicherheit der Kloster so haufig gefihrdet wurde, dann ferner die Absicht fiir die durch Frankreich
und Deutschland ziehenden Kreuzfahrer Verpflegungsanstalten und Spitiler einzurichten. Far den
letztgenannten Zweck bildeten sich fast in jeder grossern Stadt des sidlichen Deutschlands Congre-
gationen schottischer Monche, denen man Kloster baute oder iltere einridumte.

) Siehe Neugart N. DXXXII. & DLIII. Pertz mon. 1I. 73.

?) Quibus consuetudo peregrinandi jam pane in naluram conversa est. Walafrid in Vita St. Galli lib. II. ¢. 47,
3) Gregor von Tours VIIL XIV.



e

Ueber das Erscheinen und das Aussehen der irischen Monche erlauben wir uns einige Anga-
ben, die sich in den Schriften des Klosters St. Gallen finden, — weil sie an die Eigenthiimlichkeiten
des gemeinen Volkes in Irland, wie es jetzt ist, erinnern, — hier einzuschalten.

Die irischen Ménche reisten selten anders, als truppweise. Sie waren, wie heut zu Tage
noch, mit langen Stocken 1), ledernen Quersicken und Flaschen (ascopa, pera, capsella de corio) 2)
versehen. Sie trugen ferner, wie jetzt noch, wallende Haare und bemalten (titowirten) 3) sich ein-
zelne Theile des Korpers, namentlich die Augenlieder. Es wird auch von ihnen erwiihnt, dass sie
sich wichserner Schreibtafeln (pugillares) 4) bedienten. Dass sie sich, wie ihre Nachkommen, auf
Fischfang verstanden, und denselben, wenn es die Noth erheischte, zur Fristung des Lebens anwand-
ten, geht aus der Lebensgeschichte des h. Gallus hervor.

Obwobl sie zum Eintritte in’s Kloster St. Gallen ein Recht zu haben meinten, so scheint
doch, wie aus den oben angefiihrten Versen des Dubwin erhellt, dasselbe nicht immer anerkannt wor-
den zu sein.

Wiederholen wir nach dem so eben Gesagten die Frage, welche Verdienste sich Irland um
das von ihm gestiftete Kloster auch in der nachfolgenden Zeit erworben habe, so wird die Antwort
dahin ausfallen, dass, wenn auch eine geregelte Verbindung zwischen Irland und St. Gallen sich
nicht mit Bestimmtheit nachweisen lisst, dennoch einzelne Méinner aus jenem Lande, die der Zufall
oder eine Wallfabrt zu den Ueberresten des h. Gallus in das auf den alemannischen Alpen gelegene
Institat fihrte , durch die Strenge ihrer religiosen Anschauungsweise und monastischen Observanz,
welche den irischen Klostern in fritherer Zeit eigenthiimlich war, der Galluszelle das Ansehen zu
begriinden halfen, welches dieses Gotteshaus und Priesterseminar in den ersten Jahrhunderten seines
Bestehens in ausgedehntem Maasse und mit allem Rechte genoss und dass andere gelehrten Iren
durch Biicher, die sie hicher brachten oder hier abschrieben, noch mehr aber durch Unterricht in
der griechischen Sprache, der Rhetorik u. s. w., nicht wenig zur Ausbildung der wissenschaftlichen
Tiichtigkeit, wodurch eben dieses Kloster aus der Reihe dhnlicher Vereine hervorglinzte, beitrugen.

Was die kiinstlerischen Leistungen der Iren betrifft, so werden dieselben von den Geschicht-
schreibern nicht besonders hervorgehoben, entweder weil dieselben von den literarischen Verdiensten,
die sich dieses Volk erwarb, verdunkelt wurden, oder weil die irischen Kloster in dieser Richtung
nicht geradezu nach Auszeichnung strebten. Sie iibten aber Musik als eine mit dem Cultus innig
verbundene Kunst 5), und diese scheinen sie auch in ihren Colonien nach besten Kriften geférdert
zu haben. Harfenspieler finden sich auf den altesten irischen Steinkreuzen eingehauen, Pfeifenblaser
als Verzierung von Anfangsbuchstaben in den Handschriften des 8ten und 9ten Jahrhunderts. Ueber-

1) Der kiirzere Stab, den die Bischife trugen, hiess cambatta, siche Leben des h. Gallus.

?) Hattemer’s Denkmiler Bd. I p. 237. Ascopam i. e. flasconem similis utri de coriis facta sicut solent Scotlones
habere. Epistola Ermenrici: De pera scotlica jacula limet.

5) Hattemer Bd. I. p. 227 und 237. Sligmala, signa, pictura in corpore quales Scoti pingunt in palpebris.

) Pugillares Scolorum. Von Arx, p. 29. ?

5) Gulielmus Malmesbur. in Vita 8. Dunstani sagt von dem Lelztern, der von Irlindern gebildet wurde, Arithme-
ticam cum geomelria et astronomia ac musica diligenter excoluit. Harum scientiarum Hibernienses pro
magno pollicentur.



i B s

haupt gibt es in den dltern geschichtlichen Werken der Irlinder viele Andeutungen iiber die Pflege
und Ausbildung , die in diesem Lande der Musik schon frithe zm Theil ward. In der Calligraphie,
der im Mittelalter wichtigsten und geschitztesten Kunst, haben sie, wie wir sehen werden, schon sehr
frithe Ausserordentliches geleistet, und ihre diessartigen Produkte stehen in verschiedener Beziehung
jetzt noch uniibertroffen da 1). Westwood spricht die Ansicht aus, dass die Schreibweise, welche
von den irischen Missionaren nach dem Festlande gebracht wurde, hier angenommen und bis zam
Wiederaufleben der Kiinste im 13ten und 14ten Jahrhundert festgehalten wurde. Diese Behauptung
scheint wenigstens mit Bezug auf das Kloster St. Gallen ziemlich begriindet. Unterwirft man die in
Karolinger Zeit an diesem Orte entstandenen Erzeugnisse der Calligraphie einer genauern Priifung,
so entdeckt man in der Form vieler Buchstaben, namentlich bei der Uncialschrift, eine Nachahmung
der irischen Typen, die den Schreibern in vorziiglich schonen Formen vor Augen lagen. Noch be-
deutender aber war der Einfluss, den die irischen Bucher, vielleicht die irischen Mdnche selbst durch
Unterricht und Anweisung , auf das Technische dieser Kunst, die Haltung der Feder, die Zuberei-
tung der Tinte, kurz auf die ganze Schreibmethode ausiibten. Die Grundsitze, die sie befolgten,
scheinen wenigstens im 9ten und 10ten Jahrhundert herrschend gewesen zu sein. Die Annahme
einer Anregung zu kalligraphischen Arbeiten von Seite der in dieser Kunst so sehr gebildeten Fremd-
linge erklirt auch den Umstand, warum in St Gallen sich ein Drang zum Biicherschreiben so
frithe kund gibt und warum schon im 9ten, vollends aber im 10ten und 11ten Jahrhundert M:n-
ner in St. Gallen auftraten, wie Sintram 2}, Folcart und andere im ganzen deutschen Reiche, die
durch ihre ausgezeichneten Leistungen Bewunderung erregten und deren Arbeiten als Musterwerke
von allen Seiten her verlangt wurden. z

Allein viele ihrer Buchstaben, namentlich in der Currentschrift, ferner die Abkiirzungen und
Zusammenziehungen wichen von den in der frinkischen Monarchie gebriuchlichen Formen so wesent-
lich ab, dass wenigstens in Bezug auf die Gestalt der Charaktere ihre Schreibart nicht zu der Gel-
tung gelangte , die ihr gebiihrt hitte. Biicher in irischen Schriftziigen geschrieben, die sich schon
beim gewdhnlichen Lesen als unbequem erwiesen, mussten jedenfalls vom Altare als untauglich
entfernt werden. Daher denn die irischen Messbiicher sehr frithe umgeschrichen und diejenigen clas-
sischen und dogmatischen Inhalts wenig benutzt und in den Catalogen als unbrauchbar (legi non po-
test u. dgl.) bezeichnet wurden 3).

Die Fremdartigkeit irischer Schriftziige veranlasste denn auch die in’s Kloster getretenen
Schotten, sich so gut wie moglich an die Formen der auf dem Continente iiblichen Buchstaben zu
halten, wie die unter dem Namen Marcellus von Moengal abgefassten Urkunden darthun.

Einen Beweis, dass die Iren sehr frith, ja schon im 5ten Jahrhundert in der Zeichenkunst
und Malerei Versuche machten, liefert unter andern Andeutungen in irischen Biichern eine Stelle in

1) De Sulgeno qdi sub anno 1070 Episcopus Menevensis fuit, ipsius filius Johannes hunc in modum cecinit:

Exemplo patrum, commotus amore legendi, Sed cum jam cimba voluisset adire reveclus,
Ivit ad Hibernos Sophid, mirabile, claros Famosam gentem scripturis atque magistris efc.

?) Omnis orbis cisalpinus Sintrami digitos miratur. Secriptura, cui nulla, ul opinamur, par erit ultra. Ekkehard
in Casibus S. Galli. S. Pertz II, 89, %) Ueber irische Schrift s. Traité de diplomatique IIL. 377.



e A <

der Triade, Seite 523 : »Ecclesia Kildariensis saec. V. pictis tabulis et imaginibus de pictis ornata.«
Ein ferneres Zeugniss sind die in den irischen Mssc., namentlich den Evangelienbiichern so hiufig
vorkommenden Miniaturbilder. Allein entfernt von den Ueberresten antiker Kunstwerke und ausser
dem Bereiche des sich von Byzanz verbreitenden Einflusses auf die Kunstthitigkeit des Ahendlandes
blieben sie, wie wir spiter sehen werden, bei ihrer eigenthiimlichen und rohen Kunstweise stehen
und erhoben sich nie auch nur zur Mittelméssigkeit kiinstlerischer Auffassung und Darstellung.

Dagegen werden sie als Schopfer einer bald ausserst bizarren, bald hdchst geschmackvollen
Ornamentik betrachtet, deren Erzeugnisse die Produkte der Malerei in Absicht auf Kunstwerth weit
iibertreffen. Sie tritt in geringem Maasse in den Handschriften der Profanscribenten, in vollster
Bliithe aber in den Evangelienbiichern auf, wo es ihre Aufgabe ist, die Figurenbilder und die An-
fangsbuchstaben gleich einem uppigen Rahmen einzuschliessen und gleichsam zu verherrlichen.

Wie sich erwarten liess, fand die Figurenmalerei der Iren in St. Gallen keinen Beifall; denn
unter der grossen Zahl der Miniaturbilder, welche die altern Handschriften des Klosters enthalten,
kommt auch nicht ein Einziges vor, das den Charakter irischer Auffassung an sich trige, oder
einen bestimmten Einfluss derselben verriethe 1).

Mehr Aufmerksamkeit und Achtung wurde der Ornamentik zu Theil. Nicht nur bemerkt man
in den Manuscriptverzierungen zu St. Gallen hie und da eine auffallende Neigung zum irischen
Geschmacke, sondern auch in andern Klstern, wohin irische Handschriften gelangten, fanden Nach-
ahmungen statt und es verschafften sich endlich verschiedene Motive des irischen Zierwerkes fast
iiberall auf dem Festlande Aufnahme und Geltung.

Welche Fortschritte die irischen Monche in der Baukunst gemacht haben, lasst sich zwar nicht
mehr mit Bestimmtheit angeben, da wiahrend der Einfalle fremder Volker und der einheimischen
Kriege die meisten alten Bauwerke der Zerstorung anheim fielen. Allein was noch jetzt besteht,
wie z. 3. die zahlreichen, nach Petrie (Siehe Transactions of the Royal Irish Academy XX. S. 125)
in merowingischer und carolingischer Zeit aufgefiihrten runden Thiirme, mit ihrer Kirchenumgebung
(Sevenchurches) , die machtigen Ruinen der altesten klosterlichen Anlagen, die aus unbekannter
Zeit herstammenden unterirdischen Gewolbe , die Konigsgriber , wie z. B. diejenigen auf der Insel
Jona, welche »von den Wogen des atlantischen Oceans bespiilt, jetzt noch die Bewunderung und
ernste Betrachtung des Wanderers erwecken,« — sind hinreichende Beweise, dass in diesem Lande
die Baukunsi wenigstens in technischer Hinsicht einen hohen Grad der Ausbildung erlangte, und
dass namentlich die Steinconstruction 2} — vielleicht vom Oriente hergebracht, — sehr frithe fiir

1) Petrie Transact. of the Royal Irish Academy weist nach, dass schon im 5len und 6ten Jahrhundert, wahr-
scheinlich durch christliche Missionare eingefithrt, Kalkmértel beim Héuserbau angewendet wurde.

?) Dass ibrigens wihrend des 9ten Jahrhunderts in Frankreich der Einfluss der angelsichsischen (irischen)
Malerei sebr bedeutend war, geht aus Waagen’s Bemerkungen iiber die in jenem Lande unter den ersten
Carolingern verfertigien und in den Bibliotheken zu Paris aufbewahrten Miniaturen hervor. Seiner Anpsicht
zu Folge lassen sich in Frankreich unter den Handschriftbildern aus jener Zeit in Firbung und Behandlung
zwei verschiedene Arten unlerscheiden. Bei der einen waltet in beiden Theilen noch das antike Princip
vor. — Bei der andern lisst sich ein entschiedener Einfluss der barbarischen angelséchsischen (irischen)
Kunst wahrnehmen. In der Firbung das Grellbunte — durchsichtige Farben, wie hellgelb, violelt, span-



offentliche Zwecke eine Ausdehnung und Allgemeinheit gewann, die sie in jener Periode im nérd-
lichen Theile des Festlandes bei weitem nicht erreicht hatte. Es ist daher nicht unwahrscheinlich,
dass bei der Auffuhrung der neuen Gebiude des Klosters St. Gallen in der ersten Hilfte des
9ten Jahrhunderts irische Monche thitig gewesen sein mogen, — eine Vermuthung, die jedoch durch
keine bestimmten schriftlichen Zeugnisse in den Annalen der Abtei unterstiitzt wird.

Von der bildenden Kunst, der Sculptur, (Toreutik), Giesserei!), als einer von Geistlichen
betriebenen Kunst, findet sich in den &ltesten Schriftwerken Irlands hiufige Erwihnung. Eine Menge
Stellen beweisen, dass sie in der Verfertigung des Kirchengerithes grosse Fertigkeit besassen und
campanas, cymbala, baculos, cruces, scrinia, capsas, pixides, calices, discos, altariola, chrismalia,
librorum coopertoria — welche Gegenstinde mit Gold, Silber, Gemmen und edeln Steinen verziert
wurden — regna, coronas etc. von besonderm Reichthum und Werthe zur Ausschmickung der Kir-
chen, Altire und Heiligenschreine ausarbeiteten. Fast jede der beriihmteren irischen Kirchen war vor
dem Einfalle der nordischen Volker mit einem kostharen Reliquienschrein versehen, und einem Cumh-
dach, d. i. einer aus Erz oder Silber getriebenen und ein schon geschriebenes. Evangelienbuch ein-
schliessenden Kapsel. ;

In Betrelf der Verzierungen, welche diese Gegenstinde an sich tragen, lehrt eine ge-
nauere Betrachtung, dass sie mil geringen Ausnahmen 2) ganz den Geist der Miniaturornamentik
erkennen lassen, und die Schlangengewinde, Spiralen, gebrochenen Streifverzierungen, vorziglich aber
die wunderlich gestreckten, Hunden &hnlichen Ungeheuer wiederholen, in selteneren Fillen jedoch
menschliche Figuren und Scenen aus der h. Schrift darstellen.

Zu den merkwirdigsten Denkmilern der Sculptur gehtren die vielen jetzt noch vorhandenen
Steinkreuze, deren Reliefdecoration fiir die alte irische Kunst sehr bezeichnend ist 3).

Dass in diesen Kiinsten die Irlinder in St. Gallen als Lehrer auftraten, lisst sich vermuthen,
aber nicht beweisen.

griim — harte Zeichnung mit der Feder und blosses Illuminiren mit der Lokalfarbe — das Decorative aus
phantastischen Thieren zusammengesetzt — Vogelkopfe, Hunde, beissende Drachen, Riemenwerk. — Siche
Waagen’s Kunstwerke in Paris, Seite 244.
Aecht irische Miniaturen in’ einem in der kénigl. Bibliothek zu Paris befindlichen, vor 730 geschriebenen
Evangeliarium werden im angefiihrien Werke auf Seite 141 beschrieben.
1) Die Kunstfertigkeit eines Conla, der im 5ten und 6ten Jahrhundert lebte und als aurifex und @rarius glinzte,
ist sprichwértlich geworden. Transact. of the R. Irish Acad. XX. S. 200.

2) Z. B. das Reliquiarium, genannt Domnach Airgid, abgebildel in Transact. of the R. Irish Acad. Bd. X VIIL. 1.

3) Die meistens aus Granit errichteten Kreuze existirten nach Westwood zu vielen Hunderten in Irland, auf
Jona, wo noch in der zweiten Hilfte des verflossenen Jahrhunderts 360 zu sehen waren, in Wales, in Corn-
wales. Sie waren mit Relieffiguren verziert, welche Bischife und andere Personen darstellten, ferner mil
Spritchen aus der h. Schrift, die von Eidechsen- und Schlangengeflechten und Binderschiingen umgeben und
eingerahm! waren, ganz im Sinne und Geiste irischer Miniaturornamentik. — Dass sich der irische Geschmack
in der Kunst in fritherer Zeit auch iber Britannien verbreilete und von angelsichsischen Kinstlern geraume
Zeit festgehallen wurde, ist durchaus unldugbar.

10



Irische Handschriften.

Nach diesen einleitenden Bemerkungen gehen wir zur genauern Betrachtung der irischen
Schriftwerke und ihrer kalligraphischen und bildnerischen Ausschmiickung iiber, indem wir jedoch
einige Bemerkungen iiber das Material, dessen man sich in Irland bediente, vorausgehen lassen.

Was erstlich den Stoff betrifft, den die Iren fir ibre Biicher gebrauchten, so ist ihr Per-
gament , verglichen mit demjenigen, das im frinkischen Reiche vom 7ten bis 10ten Jahrhundert
angewendet wurde, meistentheils viel dicker. Es ist oft fein geglittet, haufiger aber hornig und
unrein. Ueberhaupt scheinen sie es in der Zubereitung der Haute, die ihnen Ziegen, Schafe, Kalber
lieferten, nicht sehr weit gebracht zu haben. Dass sie auch nicht verschwenderisch damit umgingen,
beweisen die vielen durchlocherten Blatter ihrer Biicher.

In den altern irischen Msc. ist eine dicke Tinte benutzt worden, die sich durch ihre
Schwirze und Dauerhaftigkeit in hohem Grade auszeichnet. Sie widersteht oft den auf Eisen priifenden
Reagenzien und scheint nicht aus den Stoffen, die man gewdhnlich dazu anwendet, bereitet worden
7u sein. Die so hiufig vorkommende rothe Farbe ist mit cinem dicken Firnisse (einer gummiartigen
Materie) angemacht, der sie nicht nur vor dem Untergange, sondern auch vor Entfirbung schitzte.
Mehrere Farben sind, wie z. B. die gelbe, durchsichtig und sehr diinn und flissig aufgetragen,
andere haben einen dichten Koérper und bestehen aus zerriebenen Erden oder kiinstlich bereiteten
Stoffen und einem kréftigen Bindungs-Mittel. — Eine lobende Erwihnung der schénen, in Irland
“verfertigten Farben, findet sich bei Beda, der besonders das Feuer und die Permanenz der rothen
Farbe hervorhebt 1).

Die ausserordentliche Feinheit der Schriftzige, zugleich auch ihre kréflige Betonung, haben
mehrere englische Alterthumsforscher veranlasst, tber die Schreibinstrumente, welche die iri-
schen Monche gebrauchten, sich auszusprechen. Unhaltbar ist wohl die Ansicht, dass sie sich #us-
serst spitziger , metallener Federn bedienten; viel natiirlicher dagegen die Meinung , ihre Schreib-
werkzeuge seien weder Rohre, noch kiinstlich bereitete Gerithe, sondern die Federn von Schwinen,
Gansen, Krihen und andern Vogeln gewesen. Einen Beweis fir die eben ausgesprochene Annahme
liefern mehrere Bilder in irischen Biichern, z. B. die Vorstellung des St. Johannes im sogenannten
Book of Kells, einem der iltesten und schonsten irischen Manusc., wo dieser Evangelist mit einer
Feder in der Hand vorgestellt ist, an welcher man den Bart ganz deutlich erkennt. (Siche Westwood.)

Der Tintenbehilter , der auf vielen Bildern zu sehen ist, zeichnet sich ebenso durch grosse
Einfachheit aus. Er besteht in einem diinnen konischen Becher, welcher auf der Lehne des Stuhles
oder an einem schlanken Stabe auf dem Boden befestigt ist.

1) Sunt et cochlee — an der irischen Kiiste — salis superque abundantes, quibus tinctura coccinei coloris con-
ficitur, cujus rubor pulcherrimus nullo unquam solis ardore, nulla valet pluviarum injuria pallescere, sed quo
velustior est, solet esse venustior,



I. Schrift.

Wie bereits angedeutet worden, sind die Schriftziige, in denen die iltesten irischen Schriften,
z. B. der Hymnus des h. Patricius, das dlteste Denkmal der irischen Sprache (aus dem 5ten Jahr-
hundert herstammend) abgefasst sind, ziemlich dieselben, wie die Buchstaben der aus dem 5ten und
6ten Jahrhundert herrithrenden lateinischen Manuscripte romanischer Linder. Westwood weist nach,
dass die Buchstaben, die man den Iren und Angelsachsen so lange als eigenthiimlich zuerkannte,
(sowohl in Minuskel als Cursiv) in den altesten lombardischen und gallischen Handschriften , fast
genau in derselben Form vorkommen. Die irische Schrift erscheint in zwei, dem Gebrauche nach
verschiedenen Gestalten , nimlich in einer Minuskel (Rundhandschrift) und in einer mehr eckigen
Currentschrift. Die erstere zeigt mehrere Nitancen. FEine von diesen, die Rundhandform, wie
sie in den Gospels of Lindisfarne, S. Chad, S. Columba’s zu Dublin und dem Missal des h. Colum-
banus zu Mailand erscheint, grinzt an die runde Uncialschrift, wihrend eine andere, schmale,
kleine Hand, wie in Leabhar Dimma, Book of Armagh, Gospels of Mac Durnan mit der Cursiv-
Schrift verwandt ist.

Der Charakter der Uncialschrift erhalt durch die Rundungen und den sanften Schwung der
Ziige eine Weichheit, die das Auge erfreut, im Gegensatz zur frinkischen Schrift, die mehr Eckiges
darbietet , und allmahlig in das Gebrochene, Steife der sogenannten gothischen Schrift iibergeht.
Bemerkenswerth ist ferner die Symmetrie dieser Schrift, die sich in der Distanz der einzelnen Buch-
staben von einander und in ihrer gleichmissigen Hohe ausspricht. Mit sehr viel Fertigkeit und Ge-
schmack ist auch die Schattirang oder Betonung der einzelnen Buchstaben ausgefiihrt.

Die Currentschrift, bei der man ziemlich elastische Federn anwandte, scheint ungeachtet ihrer
Regelmissigkeit mit Sicherheit und Gelaufigkeit geschrieben worden zu sein.

Die grossen, hakenartigen, rechtwinklicht gebrochenen Buchstaben (litere quadrate angulosa),
deren man sich zur Abwechslung bediente, kommen nur in den Anfangsworten der Capitel vor und
scheinen theilweise den Irlandern eigen zu sein.

Die irische Runen- oder Ogham-Schrift, die haufig auf Stein-Denkmalen, z. B. Inschriften
auf Grabern vorkommt, die auch zum Schreiben und Rechnen, hauptsichlich aber als Geheimschrift
angewandt wurde, besteht in senkrecht oder schief auf eine horizontale Linie aufgetragenen Strichen
(S. Astle Taf. 31. John O’Donovan’s Irish Grammar Introduction p. 47 und Taf. 1X).

Im Allgemeinen lasst sich mit Sicherheit annehmen, dass die irische Schreibekunst in diesem
Stadium ihrer Entwicklung, aus welcher die in den nachfolgenden Tafeln enthaltenen Muster her-
rihren, ecine ungemein hohe Ausbildung erlangt hatte, die gewiss nicht durch das Genie einzelner
Mianner, sondern durch den Wetteifer zahlreicher Schreibeschulen hervorgerufen und im Laufe meh-
rerer Menschenalter veredelt worden war, Es gibt keinen einzigen Buchstaben im ganzen Alphabete,
der nicht sowohl in seinem Hauptkorper als seinen feinern Bestandtheilen von dem richtigen Sinu
und Geschmack des Schreibers Zeugniss gibe.

Schon in den iltesten auf uns gekommenen Manuscripten des Abendlandes erscheint der Anfangs-



L

buchstabe oder die erste Zeile des Werkes und jedes neuen Capitels in grosserer Schrift und zuweilen
mit einigen Verzierungen versehen. Im 6ten und 7ten Jahrhundert wird die Auszeichnung‘der An-
fangsworte noch grosser und sie erhalten bunte Bemalung. Die weiteste Ausdehnung gaben die-
ser Art der Schriftausschmiickung die irischen Biicherabschreiber. In ihren Codices wachsen die
Initialen oft zu einer ungeheuern Grésse an, und die Binder- und Schlangen- und Eidechsengewinde,
die ihnen ganz eigenthiimlich sind, zeigen sich in einer Feinheit, Schirfe und Eleganz der Ausfiih-
rung und Mannigfaltigkeit der Erfindung, die an’s Unglaubliche grinzt.

Indessen sind, entgegen der Manier des Festlandes, keine irischen Manuscripte auf buntes
Pergament oder die Buchstaben in Gold- nnd Silbertinte geschrieben. Dafiir werden die einge-
schlossenen Theile der Buchstaben wie auf dem Continente bunt ausgemalt und die Ziige werden
mit rothen Punkten oder Tupfen umgeben.

Eine fernere Eigenthiimlichkeit besteht, wie bereits bemerkt, darin, dass die ersten Worter
in grossen rechtwinklicht gebrochenen Buchstaben erscheinen, die hiufig bis zur Unverstindlichkeit 1)
in einander gezogen und absatzweise unter einander gestellt sind. Die Buchstaben am Ende der
Zeile sind, wenn der Raum mangelte, oft auf die sonderbarste Weise mit einander verbunden.

Mit Bezug auf die Orthographie bieten die in lateinischer Sprache abgefassten irischen Biicher
theils verschiedene Eigenthiimlichkeiten, theils sonderbare Nachliassigkeiten und Unrichtigkeiten dar. —
Die Buchstaben o und u z. B. werden hiuflg mit einander verwechselt, diabulus anstatt diabolus,
f anstatt ph gesetzt, farisei, profeta, bt anstatt pt, babtizo, scribtura, v fir b und umgekehrt gra-
vatum fir grabatum , i anstatt y, Aegiptas u. dgl. mehr. Beispiele von orthographischen Fehlern
sind Cessar, tentatio, thensaures, torcetur anstalt torquetur, locitur anstatt loquitar, consulari far
consolari, delussus fur delusus etc.

Pripositionen und Partikeln werden fast immer mit dem Worte, zu dem sie gehéren, verbunden.

Drei Punkte :. bezeichnen ein Punktum; zwei Punkte und ein Comma .., ein Semikolon; Ein
Punkt in halber Hohe der Buchstaben ein Comma. : '

Einen Beweis, wie friihe die Schonschreibekunst in Irland blihte, liefern folgende Angaben :

Dagaeus, Abt von Inniskeltra, der im Jahr 587 starb (10 Jahre vor Columba’s Tod) wird
als »scriptor librorum peritissimus« angefiihrt.

Ultan, welcher im Jahr 655 starb, war ebenfalls als Kalligraph beriihmt, wie aus einer metri-
schen Epistel des Ethelwolf an Egbert, der sich damals, um Handschriften zu sammeln, in Irland
aufhielt . hervorgeht.

Ex quibus est Ultan praclarus nomine dictus,
Comptis qui potuit notis ornare libellos.

1} Siehe Tafel X.



B e o

Noch bestimmter sagt Leland von Ultan, er sei scriptor et pictor-librorum peritissimus gewesen.

Assicus ferner, der erste Bischof von Elfin, wird als ein gewandter Schriftmaler bezeichnet :
»Assicus sanctus Episcopus et Bite, filius Assici, fecerunt sacros codices quadrangulares.«

Wie aus Adamnans Leben des h. Columba, das um’'s Ende des 7ten Jahrhunderts geschrie-
ben wurde, hervorgeht, iibten im Kloster auf Jona auch angelsichsische Monche die Biichermalerei:

»Religiosus frater, Genereus nomine, Saxo pictor, opus pictorium exercebat in Jona conver-
satus insula.« (Siehe Westwood’s Paleographia sacra.)

Ornamentik.

In den alt irischen Handschriften vertreten die arabeskenartigen Blatteinfassungen den von
zwei Siulen getragenen Gewdlbebogen, der sich schon in den altesten Msc. des Abendlandes findet
und gleichsam den Rahmen bildet, in welchem die Figuren biblischer und anderer Personen, oder
die Anfangsworte des Textes erscheinen, — eine Verzierung, die sich in der Kirchenmalerei bis
Ende des 16ten Jahrhunderts und linger erhalten hat.

Bald erstrecken sich jene Einfassungen nur um einen Theil, bald um das Ganze des Blattes.
Im erstern Falle stellt die Randverzierung meistens ein riesenhaftes Thier vor, dessen Kopf oben,
dessen Fiisse unten am Blatte angebracht sind. Tm letztern ist der Zierrath in verschiedene Felder
abgetheilt, die mit mannigfaltigen phantastischen Gebilden ausgefiillt sind. In einigen Manuscripten
ist das ganze Blatt ein Mosaik von verschiedenen kleinen Motiven, welche die grosste Kunstfertig-
keit und unendlichen Fleiss an den Tag legen.

Die Prinzipien der irischen Ornamentik bestehen :

1. In einem einzelnen oder in mehrfachen Bandern, welche diagonal und symmetrisch durch
cinander geflochten sind, indem sie in ihrer Durchkreuzung eine grosse Fille verschiedener Dessins
darbieten. Im gemeinen Leben wiirde man diesen Zierrath »Zweifelstricke¢ heissen.

2. In einer oder zwei ausserst feinen Spirallinien, die sich in einander aufwickeln und im
Mittelpunkte zusammentreffen, wihrend die Enden derselben wieder ablaufen und sich zu neuen
Spiralen gestalten. ; y

3. In verschiedenen vigel-, eidechsen-, schlangen- und hundeartigen Thieren, die auf eine
wunderliche, oftmals widrige Weise in die Linge gestreckt und in einander geflochten sind , indem
ihre Schwinze und Zungen in Binder sich ausziehen.

4. Tn eciner Reihe von gebrochenen Diagofalstreifen, welche verschiedene Systeme von Git-
terwerk bilden, nach Art der chinesischen Zierrathen.

5. In Tafelwerk von meistens dreieckigen Feldern oder andern geometrischen Figuren, welche
gleichsam ein Bretispiel oder ein Mosaik von bunten Steinen darstellen.

Alle diese Ornamente sind gewdhnlich in bestimmt abgegrinzte Felder vertheilt. In den An-
fangsbuchstaben , namentlich den gréssern, findet sich der ganze Kreis der irischen Verzierungsmo-
tive in vollstindiger Entwicklung, und in einer Schonheit und Priicision der Ausfithrung angebracht,
von der man sich, ohne sie gesehen zu haben, kaum cine richtige Vorstellung machen kann. Die



o Al

Spiralen, die ausserst verwickelten Schlangenwindungen , das Tifelwerk u. s. w. findet sich hier in
grosster Fille und Mannigfaltigkeit zor Schau gestellt, kurz der Zeichner hat in der Darstellung
dieser gigantischen Anfangsbuchstaben, deren Hohe oft 10—15 franz. Zoll erreicht, sein ganzes
Wissen und Konnen ausgebreitet. — Die schwierigste Aufgabe in diesen Gebilden sind ohne Zweifel
die Spiralen. Es sind diess eigentliche Bravour-Stiicke, die von der ausserordentlichen Sicherheit
der Hand des Kiinstlers einen glinzenden Beweis liefern.

Jeder einzelne der grossern Anfangsbuchstaben ist eine planmiissig angelegte, reiche CGompo-
sition, deren genaueres Betrachten zu einer Art von Studium sich gestaltet, wenn man dem Gedan-
ken des Zeichners folgen, und von dem Eindrucke, den er im Beschauer zu erwecken beabsichtigte,
sich Rechenschaft zu geben wiinscht.

In allen diesen Ornamenten athmet ein eigener Geist, der dem Sinne des Abendlinders
fremd ist; es liegt in ihnen etwas Mysteridses, welches das Auge in eine gewisse Unruhe und Span-
nung versetzt. Diess ist namentlich bei den Furcht erregenden, Ungeheuern ahnlichen Thiergestalten
der Fall, deren Gliedmassen sich durch ein Labyrinth von Ornamenten durchwinden, wobei man
dem natiirlichen Triebe, die oft ziemlich versteckten in fremdartige Thierformen iibergehenden andern
Leibestheile aufzusuchen, nicht widerstehen kann. Die Mannigfaltigkeit dieser Formen von Zierrathen
in ihrer uppigen, oft schwiilstigen, mitunter auch ungemein zarten und lieblichen Entfaltung, kénnen
unmiglich die Schopfung einer Phantasie sein, welche sich in den Erscheinungen unfreundlicher,
farbe- und gestaltleerer Natur, wie sie sich im Norden Irlands und den Felseilanden an der West-
seite Schottlands offenbart, ndbrt und bewegl. Sie muss aus dem Oriente herstammen, oder wenig-
stens dort ihr Vorbild haben.

Dass das Verzierungssystem der Iren wirklich eine Analogie im Morgenlande findet, ist durch
die Abbildungen, welche C. Knight in einem kleinen Werke uber Aegypten bekannt gemacht hat,
dargethan. Es erscheinen nimlich die schlangenartigen Binder der irischen Ornamentik schon in
den altesten dgyptischen und ithiopischen Handschriften , und zwar in ganz wberraschender Aehn-
lichkeit der Farbe und Verbindung.

Hochst merkwiirdig ist ferner, wie uns scheint, die Uebereinstimmung dieser irischen Miniatur-
verzierungen mit den Ornamenten auf den Feldern breiter Giirtelschnallen, welche aus Gribern, (ob
aus christlichen oder heidnischen, ob aus keltischen, romischen oder germanischen, wollen wir hier
nicht erdrtern), von franzosischen und schweizerischen Alterthumsforschern hervorgezogen worden sind.
Man bemerkt auf den eisernen Gerithschaften der genannten Art ganz dieselben Motive, in einge-
legten Blittchen und Drithen von Silber ausgefithrt, (Bandverschlingung, Gitter- und Tifelwerk),
auf den ehernen aber Kopfe und Gewinde von Schlangen, kurz dieselben Gegenstinde, welche auch
die irische Verzierungskunst charakterisiren.

Die Korrektheit und ausserordentliche Feinheit der Zelchnung, die in allen diesen Ornamen-
ten hervortritt, hat zu der Vermuthung Anlass gegeben, es mochten von den Schreibkiinstlern Stem-
pel angewendet worden sein. Allein bei genauerer Betrachtung zeigen sich doch iberall kleine
Miingel und Unrichtigkeiten, welche unwiderleglich darthun, dass diese Ornamente von freier Hand
ausgefithrt wurden. Wahrscheinlich wurde alles Bildwerk zuerst sorgfiltig vorgezeichnet und einge-
theilt und nachher vermittelst einer ungemein spitzigen, aber sehr elastischen Feder, wie das so ge-



o e

fallige Anschwellen und Sichverdiinnen der Ziige beweist, ausgefithrt. Unerklarlich bleibt dann hie-
bei freilich der Umstand, dass bei vielen Zeichnungen die Linien in das Pergament eingedriickt
erscheinen, so dass auf der Riickseite des Blattes die Ziige erhéht zum Vorschein kommen. Viel-
leicht aber ist beim Vorzeichnen der Figuren, wie beim Liniren der Blatter ein metallener Stift im
Gebrauche gewesen.

Figuren

Unsers Wissens hat in England zuerst Hickes !) durch Abbildung eines Lukasbildes, das er
in einem alten Codex entdeckt hatte, auf irische Malerei aufmerksam gemacht, zwar ohne zu
ahnen, dass diese Art von Miniaturmalerei von Irlindern herrithre, und diesem Volke eigenthiimlich
gewesen.

Mit Bestimmtheit dagegen ist von Mone 2} in dem Bilde des Evangelisten Matthius (siehe
Tafel VII), das er in einer St. Galler Handschrift bemerkte und in genauen Umrissen mittheilte,
das Erzeugniss eines irischen Kimnstlers erkannt worden. »Die Handschrift,* sagt er, »aus welcher
das Bild entnommen ist, rihrt aus dem 8ten Jahrhundert her und stellt einen schreibenden Heiligen
vor, zu welchem ein Engel kommt, der ihm eine Schreibtafel bringt. Auf der Riicklehne des Stuh-
les ist ein Tintenfass angebracht, worin er einen Metall- oder Rohrstift taucht, wihrend er mit der
linken einen andern Stift hilt. Auch an der Seite des Stuhles scheint ein Biindel Schreibstifte zu
héngen.

Schon beim ersten Anblick erscheint die Zeichnung auffallend und fremdartig, besonders das
Fligelwerk des Engels. Ein irischer Monch hat das Bild gezeichnet und ich habe es bekannt ge-
macht, um von dieser Art der Handzeichnung ein Beispiel zu geben und ihren Charakter mit der
altfrankischen zu vergleichen.

Die irische freie Handzeichnung des 8ten und 9ten Jahrhunderts hat nach den mir bekannten
Handschrift-Bildern folgende Kennzeichen :

1. scharfe und bestimmte Umrisse ;

2. die geschweiften Linien (Curven) sind fest und sicher und die Zeichner vermeiden storende
Unterbrechungen dieser Linien ;

3. mit dieser sichern Zeichnung krummer Linien héngt zusammen, dass die Kopfe der mensch-
lichen Figuren beinahe ganz kreisrund dargestellt sind. Dieser Umstand beruht sehr wahrscheinlich
in der Kopf- und Gesichtsbildung des celtischen Volksstammes, so dass wir die kreisrunden Gesich-
ter als nationale Abbilder der celtischen Race betrachten diirfen;

4. die Gesichter haben weit gedffnete Augen, woran der Augapfel fast ganz sichtbar ist. Die
grossen Augen geben den Kopfen ein grauses, geisterhaftes Aussehen;

5. das Detail an kleinen Zierrathen, Fligeln u.s. w. ist mit dngstlicher Sorgfalt ausgefiihrt, wo-
durch es steif wird.«

1) Ling. Vet. Thesaur. Pref. p. 8.
?) Anzeiger. Jahrgang IIL. S. 491.



e R

Einer sorgfiltigen Betrachtung und Untersuchung hat der grimndlichste Kenner der alten
Handschrift-Miniaturen Dr. G. F. Waagen wihrend eines Aufenthaltes in England auch die irische
Malerei , die er aber als angelsichsische Kunstthiitigkeit betrachtet 1), unterworfen. Indem er das
sogenannte Cuthbertbook , ein alt irisches, mit vielen Miniaturen versehenes, in der Bibliothek des
brittischen Museum’s aufbewahrtes Msc. vor Augen hat, spricht er sich @iber die Eigenthiimlichkeit
der in demselben enthaltenen Bilder folgendermaassen aus :

»Die Malereien in diesem angelsichsischen Manuscript haben ein hochst barbarisches Aussehen,
sind aber in ihrer Art mit dem gréssten technischen Geschick ausgefithrt. — Von den byzantinischen
Vorbildern sind nur die Motive, die Art der Bekleidung und die Formen der Sessel iibrig geblie-
ben. Statt der breiten, noch antiken Behandlung mit dem Pinsel in Gouache-Farben, worin sich
Schatten, Lichter und Halbtone angegeben finden, sind hier alle Umrisse sehr zierlich mit der Feder
gemacht und die jedesmalige Lokalfarbe nur angestrichen, so dass alle Angaben von Schatten, mit
Ausnahme der Augenhiéhlen und léangs der Nase fehlen. Die Gesichter sind vollig leblos, wie ein
calligraphisches Schema behandelt. Bei den Gewiindern sind die Falten mit einer ganz andern Lokal-
farbe angegeben, als die Gewinder selbst haben; so sind sie z. B. im spangriinen Mantel des Mat-
thaus zinnoberroth; dabei ist nur noch in den Hauptmotiven der Gewander einiger Sinn, fir die
kleinern sind die Striche rein willkiirlich und mechanisch hineingesetzt. Wo  calligraphisches Ge-
schick nicht ausreicht, wie bei den mit einer Art Geriemsel verzierten Randern und den Anfangs-
buchstaben, ist das Unglaubliche von Feinheit und Sicherheit geleistet, und die Erfindung der Ver-
schnorkelungen mit hauafig eingemengten Drachenkdpfen nicht allein. sehr kiinstlich, sondern auch
zierlich. Dabei machen die hellen durchsichtigen Farben des Geriemsels, hellgelb , rosa, violett,
blau, spangriin auf dem schwarzen Grunde eine sehr hiibsche Wirkung, so dass diese Verzierungen
an Sauberkeit , Pricision und Feinheit Alles @bertreffen , was ich in der Art von Denkmilern der
verschiedenen Nationen des Continentes gesehen habe. Unter den oft sehr stark aufgetragenen Far-
ben ist nur das Roth und Blau eigentlich deckend. Alle Farben sind aber von einer Frische, als
ob die Malereien erst gestern gemacht wiren. Gold ist dagegen nur in sehr kleinen Theilchen ge-
braucht. Diese hohe Ausbildung aller rein technischen Theile in so frither Zeit, bei der ginzlichen
Abwesenheit von Verstandniss in dem Figiirlichen , als dem eigentlichen und héhern Elemente bil-
dender Kunst, ist gewiss eigenthiimlich und merkwiirdig. Dieses Manuscript liefert den Beweis, mit
welcher Sorgfalt auch die Malerei in dieser ihrer Weise von den englischen Monchen , welche sich
im siebenten und achten Jahrhundert durch Gelehrsamkeit und Eifer in der Verbreitung des Chri-
stenthums so sehe auszeichneten, wihrend dieser Periode ausgeiibt worden ist.«

Das hier Gesagte gilt nicht nur vorr dem Bildwerke des oben genannten Codex, sondern von
sammtlicher irischer Handschriftmalerei. Was die Darstellung der menschlichen Figur betrifft, fillt
es schon beim ersien Blicke dem Beschauer auf, dass es dem Zeichner dieser Bilder vor Allem um
Symmetrie zu thun war, die nicht nur im Wurf der Gewinder, sondern auch in der Anordnung
der Haupthaare, der Fisse, der Hinde und anderer Theile des Korpers hervortritt. In den meisten
Fillen entspricht die linke Seite der Figur genau der rechten und dieses Umstandes wegen bekommt

) Kunstwerke und Kimstler in England und Paris. 1. Bd. 135. IIL. Bd. 142



s

das Bild das Ansehen eines kunstlos ausgefihrten Schnitzwerkes, wie solches an Getafel und Ge-
riathschaften des Mittelalters in Menge zu sehen ist. Um diese architectonische Gleichformigkeit
anzubringen , sind daher fast alle Figuren von vorn gezeichnet. Sie erscheinen als starre, leblose,
menschenihnliche Gebilde. Da der Maler nicht auf Wahrheit und Richtigkeit, geschweige auf Schén-
heit der Zeichnung ausging, sind auch die Dimensionen aller Korpertheile vollig ausser Acht
gelassen. Bald ist der Kopf iibermissig gross, bald sind Hinde und Fiisse in Beziehung auf
den Leib viel zu klein und die Beine zu kurz. Diese, wie auch die Arme, sind zwar meistentheils
von den Gewindern bedeckt, wobei ihr Vorhandensein durch keine Bewegung der Draperie ange-
deutet ist. Wo sic aber zum Vorschein kommen, sind sie schlecht gezeichnet und unformlich.

Dic Hénde, mit parallel neben einander ausgestreckten langen Fingern, entbehren aller Arti-
culation und sind schematisch - ornamentell behandelt, auch oft so unrichtigz aufgefasst, dass das
Innere nach aussen gekehrt erscheint. Die Zehen der Fiisse sind mit ihren Spitzen einander hiufig
zugewendet, und beweisen durch die Art ihrer Darstellung, dass dem Maler die Kunst der Ver-
kiirzung vollig unbekannt war.

Das meist rundliche Gesicht ist ohne allen Ausdruck. Die Augen sind fast immer zu gross und
die Nasenfliigel so angegeben, als ob man sie von unten sehe; Mund und Ohr ohne allen Charak-
ter, und einem Ornamente gleich.  Die Haupthaare sind lang und wallen auf die Schultern herab,
wobei die einzelnen Partien gewdhnlich schlangenartig auslaufen. In ahnlicher Weise ist oft auch
der Bart behandelt.

Was die Bekleidung anlangt, so ist ein bestimmtes oder eigenthitmliches Costiim , etwa das
angelsichsische, in diesen Bildern nicht zu erkennen. Alle Figuren tragen ein Unterkleid (Tunica)
und einen Mantel von anscheinend sehr dickem Stoffe, der in grosse, krause Falten brechend, iiber
* den Korper herabhiingt, wihrend beim Unterkleid die Motive entweder gar nicht oder nur am
Saume angegeben sind. Bei einigen Bildern méchte man glauben, dass das Gewand aus einem
Unterkleid und einem Ueberrock bestinde, was einem priesterlichen Anzuge etwas néher kime.

Als Fussbekleidung finden sich Schuhe, mitunter auch Sandalen. Hochst auffallend sind die
neben den starken schwarzen Linien, welche das Gefilt bezeichnen, einherlaufenden Streifen und die
Art, womit sie durch Reihen von Tupfen und blimchenartigen Ornamenten verziert sind.

Eine Ausnahme von der eben beschriebenen Kleidung bildet diejenige des gekreuzigten Chri-
stus, der in allen Abbildungen in lange Streifen von Tuch, nach Art einer Mumie, eingewickelt er-
scheint, aus welcher Umhiillung Arme und Beine unbekleidet hervortreten.

Christus und die Apostel , zuweilen auch die Engel, sind mit einem Nimbus versehen. Die
Képfe sind fast immer unbedeckt; in einigen Bildern jedoch bemerkt man eine sonderbare, turban-
artige , nach oben spitzzulaufende Miitze. Die bald einfachen, bald mit Léwenkspfen verzierten
Lehnstithle , auf denen die Figuren recht steif dasitzen, sind ganz denjenigen &hnlich , die auch in
andern Miniaturen jener Zeit gesehen werden.

Von Perspektive und Verjiingung findet sich, wie gesagt, in dieser Malerei keine Spur. Die
Zexchnung der eben genannten Stithle beweist diess; in noch auffallenderer Weise aber das Fliigel-
werk der von der Seite gezeichneten Engel.

Die Zeichnung in diesen Bildern ist immer in scharfen Umrissen und mit sehwarzer Tinte

11



A

angebracht ; Schattirung, Abrundung vermittelst Feder- oder Pinselstriche, zeigt sich nirgends; das
ganze Bild ist flach gehalten ohne alle Angaben von hellen und dunkeln Partien.

Noch geringer als die Zeichnung ist in diesen Bildern das Colorit anzuschlagen. Da die
Figur durch bestimmte Abgrenzung der einzelnen Theile wie in eine Menge Felder getheilt erscheint,
so hat der Illuminator Anlass genommen, seinen Farbenvorrath auszukramen, ganz unbekiimmert
um richtige Angabe von Lokalfarben. Sein einziges Bestreben ging dahin, dem Bilde Glanz und ein
porzellanartiges Aussehen zn verschaffen und das Auge durch ein buntes Spiel lichter, blendender
Farben, man méochte sagen, durch Anbringung einer Menge Spiegelchen zu ergotzen. Es sind daher
an derselben Figur nicht nur die verschiedenen Partien des Gewandes, sondern sogar die verschie-
denen Kopertheile mit ungleichen Farben bemalt, so dass z. B. die Haare und Beine mit blanem, die
Arme mit rothbraunem Anstriche erscheinen. Der Eindruck der Buntscheckigkeit wird dann noch
dadurch bedeutend vermehrt, dass, wie bereits bemerkt, zar Belebung jeder Fliche, z. B. im Nim-
bus, in den einzelnen Partien des Gewandes und anderen Theilen, ganze Reihen symmetrisch geordne-
ter, weisser, rother, blauer Tupfen angewendet sind.

Nicht minder merkwiirdig als die Darstellung der menschlichen Figur sind die Bilder der
evangelischen Thiere, die sich in der Art ihrer Auffassung von gleichzeitigen Darstellungen in Caro-
lingischen Handschriften ginzlich unterscheiden, und gleich den irischen Ornamenten mit dem
grossten Fleisse und erstaunlicher Feinheit der Umrisse ausgefiithrt sind.

So tief der Grad der Kunst, den diese — man mdochte sagen, kindischen — Produkte, uns
vor Augen legen, auch sein mag, bei welchen nicht eine Spur der Auffassung und Technik antiker
Kunst sich entdecken lasst: so gewahren sie dennoch ein hohes Intcresse, indem sie uns zur Unter-
suchung auffordern, wo der Ursprung und die Anfinge dieser fremdartig erscheinenden Malerei zu
suchen und in welche Zeit dieselben zu selzen seien. Halten wir den engen Kreis dieses irischen
Bildwerkes in der Darstellung wirklicher Wesen oder phantastischer Thiere , wie es in den zahl-
reichen, erst in neuerer Zeit aufgefundenen Handschriften uns vor Augen tritt, zusammen, so kann
wohl Niemand in Abrede stellen, dass ein gewisser Styl sich darin erkennen lisst, der sich wihrend
mehrerer Jahrhunderte in demselben Geiste und derselben Hohe erhalten und zu einem Schema-
tismus ausgebildet hat, von dem kein Kiinstler abzugehen sich unterfing, wobei ferner — und diess
ist ein sehr beachtenswerther Umstand — gerade die illtesten Produkte die vollendetesten Muster
dieser Malerei darbieten, wihrend die spitern Erzeugnisse (siehe Tafel VIII) den Verfall der Kunst
an sich tragen. Wir sind daher zu der Annahme gendthigt, dass dieser in den irischen Msc. gleich-
sam ohne Vorbereitung und Uebergange, und als vollendet und abgeschlossen auftretenden Kunst-
thitigkeit eine Periode der Entwicklung vorangegangen sei.

Wenn, wie O'Donovan nachgewiesen , die Ausarbeitung des in Beziehung auf Schrift und
Bildwerk ausgezeichnetsten irischen Buches, Book of Kells, in das VI. Jahrh. fallt, so ist wohl die Zeit,
welche zwischen der Einfihrung des Christenthums in Irland und dem Aufireten irischer Kunst ver-
flossen ist , unsers Erachtens allzu klein, als dass wir annehmen diirften, es hitte sich in diesem
Zeitraume die irische Kunst zu diesem feststehenden Typus ausgebildet, und da zudem der Geist
derselben als ein dem nordischen Europa véllig fremdartiger erscheint, so sind wir gezwungen, bei
Aufsuchung seiner urspriinglichen Heimat unsern Blick nach einer andern Gegend, nach dem Mor-



LE¥RRY

genlande zu wenden und die Verbindung zwischen Trland und Aegypten in’s Auge zu fassen. Ist es
‘Thatsache, dass der Text derjenigen geistlichen Biicher, denen die kiinstlerische Ausschmiickung fast
ausschliesslich zu Gute kommt, auf Alexandrien hinweist, so werden wir uns auch dort nach ihrem
Vorbilde umsehen miissen. Wirklich ist die Aehnlichkeit sowohl in der Zeichnung des Figiirlichen,
besonders der evangelischen Thiere, mit dem Bildwerke in #gyptischeg. Wandgemilden hdchst auf-
fallend. Der mumienartig gekleidete Christus, die Behandlung der Augen, der Hinde und Fisse,
die Zeichnung der Fligel ), vornemlich aber das Bild des Adlers, des Lowen, des Ochsen athmet
so sehr den Geist agyptischer Kunst, dass wir mit allem Recht die Ankniipfungspunkte fur die iri-
sche Kunst nach Aegypten verlegen konnen. In nicht geringerem Grade spricht sich die Verwandt-
schaft in der Art der Malerei aus. Auch dort die schattenlosen, mit Tupfen ausgefiliten Flichen,
die mosaikartige Vertheilung und die Mannigfaltigkeit greller Farben, der ginzliche Mangel an Zwi-
schentonen und Rundung der Bilder, kurz das Bestreben, mit Hintansetzung der Wahrheit den Blick
zu tuberraschen. .

Sowie die frithere christliche Kunst in Italien nichts aus sich selbst zu schaffen vermochte,
sondern von Anfang an in threr ganzen Wirksamkeit sich im Geiste und in der Technik der classi-
schen Kunst bewegte, ebenso war es natiirlich, dass die alexandrinischen Christen sich von dem
Einflusse dgyptischer Kunst nicht lossagen konnten, dass vielleicht Kiinstler, die in agyptischem Ge-
schmacke arbeiteten, zur Auszierung christlicher Schriftwerke verwendet wurden. Produkte aus
ihrer Hand, die durch Missionire oder Verkehr zwischen abendlindischen und iigyptischen Mdonchen
zu den irischen Klostern gelangten, haben ohne Zweifel hier Nachahmung gefanden und den ersten
Anstoss zu der Kunst gegeben, die ohne Steigen und Fallen ein paar Jahrhunderte lang in Irland
betriecben wurde und hinwiederum, wie Westwood und Waagen gezeigt haben, in mancher Bezie-
hung wieder auf die Kunstthitigkeit des Festlandes einen merklichen Einfluss ausiibte.

Es ist Thatsache, dass auch nach der Zerstorung der Biichersammlungen unter Kaiser Theo-
dosius Alexandrien immerhin ein Sitz der Gelebrsamkeit und hoherer Bildung geblieben ist, und dass
diese Stadt Schulen besass, wo auch Aerzte und Philosophen des Abendlandes den Studien oblagen.
Es gab' auch dort eine Zunft von Leuten, welche das Volk mit dem Namen Kalligraphen belegte,
weil sie Biicher (ohne Zweifel geistlichen und profanen Inhalts) in schonen Schriftziigen verviel-
faltigten 2).

Als zu Alexandrien der Verfall der Wissenschaft und Kunst immer mehr iiberhand nahm,
uiberliessen die Griechen die Ausibung der Kalligraphie den Eingebornen oder Kopten, sowie iber-
haupt auch die Verrichtungen des Kunstfleisses und der Handwerke 3). :

Einen direkten Beweis, betreffend den Aufenthalt agyptischer Monche in Irland, liefert das
alte in irischer Sprache geschricbene und in lateinischer Uebersetzung bekannt gemachte Buch Leab-
har Breac, das zu Dublin in der Bibliothek der koniglich irischen Academie aufbewahrt wird und

1) Siehe Belzoni’s Abbildungen igyptischer Wandgemiilde.

?) Theophylacti Simoc. Hist. VIIL. 13. Virum quemdam eleganler efformantem ductus literarum, quem vulgus
voce iuncla Calligraphum nominat etc.

3) Siehe Renaudot Histor. Patriarchar. Alexandrinor. Benjamin Part. XXXVIIL p. 164.



e RO e

eine sehr grosse Zahl aus fremden Landen in Irland eingewanderter und hier beerdigter Geistlicher
aufzdhlt. Unter diesen finden wir: »Septem monachos Aegyptios qui jacent in disert Widh« 1).
Auf eine Verbindung Irlands mit Aegypten weist ferner der Umstand hin, dass die urspriingliche
Einrichtung der irischen Kloster ganz genau nach dem Modell dgyptischer Kloster angelegt war und
dass in den ersten Zeiten des Christenthums sogar das orientalische Hohlenleben von zahlreichen iri-
schen Ascetikern nachgeahmt wurde 2).

Angabe der irischen Handschriften.

Wir wenden uns nun zur Aufzihlung und Untersuchung der in den 6ffentlichen Blbholheken
unsers Landes noch vorhandenen irischen Schriftwerke.

Leider hat aus den bereits angefithrten Griinden, nimlich aus Abneigung gegen die Iri-
schen Buchstaben, noch mehr aber in Folge des im XIII. und XIV. Jahrhundert eingetretenen Ver-
falls gelehrter Thitigkeit im Kloster St. Gallen, eine. grosse Mcnge der werthvollsten Irischen Hand-
schriften ihren Untergang gefunden, so dass nur eine sehr geringe Zahl in unversehrtem Zustande
auf uns gekommen ist und hiufig nur ein einzelnes, zum Einband eines spater geschriebenen Buches
verwendetes Blatt das einstige Dasein eines wichtigen und schonen Irischen Manuscriptes bezeugt.
Wir sind bemiiht gewesen, auch von diesen Letztern einige zu sammeln und geben von allen diesen
Denkmilern kleine artistische Muster, damit der Freund archiologischer Studien theils mit dem
Inhalt dieser Schriften bekannt werde, theils auch eine Anschauung der ltesten Kalligraphie dieses
Volkes gewinne und die Zeit, aus welcher die Biicher herstammen wmdégen, zu ermitteln in den
Stand gesetzt werde. ‘

Was im Allgemeinen den Inhalt der noch vorhandenen irischen Biicher betrifft, so zeigt sich,
dass dieselben mit ganz geringer Ausnahme sich auf kirchlich religiose Gegenstinde beziehen und
namentlich die neutestamentlichen Biicher betreffen, unter denen die mit Vorliebe vervielfaltigten
Schriften Sanct Johannis, welchem in Irland besondere Verehrung zu Theil ward, in zahlreichen
Exemplaren sich erhalten haben. ’

Mit Bezug auf die Version der biblischen Schriften ist durch Vergleichung, die in neuerer
Zeit sowohl auf dem Continente, als in England angestellt wurde, erwiesen, dass den irischen Ab-
schriften fast ohne Ausnahme orientalische Originale zu Grunde liegen.

»Verschiedene Umstinde ,« sagt Westwood 3), »liefern den Beweis, dass wihrend mehrerer
Jahrhunderte die alte christliche Kirche in Irland der Kirche von Rom nicht einverleibt war, und
dass ihre Disciplin und mancherlei Eigenthiimlichkeiten eine Verbindung mit den Kirchen des Orients
beurkunden. Sir Robert Cotton, Spelman, Cambden und Seldes haben dargethan, dass vor der
Ankunft des h. Augustin die agyptische Regel allein in Irland gebrauchlich war. Erwiesen ist, dass
die Bekehrong Irlands in einer sehr fruhen Periode Statt fand, wiewohl noch nicht ermittelt, ob die

1) Siehe Transactions of the Royal Irish Academy Vol. XX. p. 136.
2) Ebendaselbst p. 418.
%) Westwood, Pal®ographia sacra.



e P

Irlainder das Christenthum von Lyon her durch die Zoglinge des Irendus empfingen oder von Romi-
schen oder Brittischen Glaubensboten zu jener Zeit, als Grossbrittannien noch unter rémischer Herr-
schaft stand. Entfernt von der ubrigen civilisirten Welt bewahrte die irische Kirche ihre urspriing-
liche Form und Disciplin unveréndert, selbst als nach dem Verlaufe von Jahrhunderten Rom bereits
einen dominirenden Charakter angenommen und eine Reihe von Zuchtvorschriften und Grundsitzen
eingefithrt hatte, selche der dltern Kirche, folglich auch der Irischen, génzlich unbekannt waren.
Daher dann die Erorterungen und Misshelligkeiten zwischen den irischen Missiondren im Norden
von England und den romischen Glaubenshoten und Anhiingern des h. Augustin; daher auch der
Umstand, dass, wiihrend die romische Kirche im VI. Jahrhundert eifrig bemiiht war, die Vulgata
an die Stelle der alt-italischen Uebersetzung der Bibel und der Septuaginta zu setzen, fast alle
irischen Manuscripte eiger andern Version als der Vulgata folgen oder einem sogenannten gemischten
Texte, welcher aus den dltern Versionen und der Vulgata zusammengesetzt ist. Auch enthalt der
Anfang der irischen Evangelien die gewohnlichen Canones nnd Vorreden, die der Vulgata beigefiigt
sind, niemals. Diese Eigenthiimlichkeiten veranlassten den Erzbischof Usher zu der Bebauptung, dass
vor dem Jahre 815 die alte irische Version in Irland ausschliesslich im Gebrauche gewesen sei.«

A. Irische Biicher in der Stiftsbibliothek zu St. Gallen.
1. Das Evangelium des St. Johannes, Codex Nr. 60 1).

Das im IX. Jabrhundert abgefasste Verzeichniss der Biicher des Klosters St. Gallen erwihnt
dieser Handschrift zweimal auf folgende Weise : »Item Evangelia II secundum Johannem scottice
scripta¢ — und dann wieder unter den in schottischer Schrift geschriebenen Biichern: »Evangelium
secundum Johannem in Vol. L« Dieses Evangelium ist weder in Capitel noch Verse, sondern in
232 Paragraphen eingetheilt. Der Codex enthilt auch eine Evangelien-Harmonie, indem er die Zahl
der Paragraphen, in welche damals die Evangelien eingetheilt waren, die Evangelisten und den
Canon des Aimonius angibt. -

Die mit Schnitzwerk verzierten Elfenbeinplatten, welche den Einband bilden, scheinen das
Werk eines romischen Kiinstlers und von Tuotilo im sogenannten Evangelium longum nachgeahmt
worden zu sein. (Siehe Schriftmuster auf Taf XI, 1).

2. Priscianus, Nr. 904.

Auch diese Handschrift findet sich in dem oben angefiihrten Biicherverzeichnisse des IX. Jahr-
hunderts aufgefithrt. Sie ist in irischer Cursivschrift geschrieben, die eine Menge von Buchstaben-
Zusammenziehungen und Abkiirzungen zeigt. Der Text wird an sehr vielen Stellen durch zwischen-
zeilige Glossen, die im ersten Theile derselben in lateinischer, im letztern hiufig in irischer Sprache
abgefasst sind, erldutert. In der letztern sind am obern und untern Rande — am erstern jedoch
seltener — Bemerkungen oder einzelne Worter angeschrieben. Auch in irischer Runenschrift kom-

') Bie Bemerkungen zu den Codices und Fragmenten in St. Gallen sind aus den von Von Arx lateinisch ge-
schriebenen Notizen hergenommen.



a2

men, wie in andern irischen Biichern, Noten und Worter vor. Zuweilen wird die Tageszeit ange-
geben, in welcher ein Blatt vollendet wurde, z. B.: »Tertia hora, tempus. prandii, nox adest,« und
Anderes bemerkt, z. B.: »difficilis ista pagina, Hucusque depinxit, bene est hic u. s. w.« Bei der
Arbeit des Abschreibens werden Gott und die irischen Heiligen haufig angerufen, z. B.: ,Sancta
Brigita, auctor adjuva lucis ®tern®, Sancta Brigita ora pro nobis, Sancta Brigita adjuva scriptorem.
istius artis, Brigita adjuva, fave Brigita, Sanctus Patricius, in nomine Sancti Chormitii, Sanctus
Dionysius ora pro nobis.« Auch kommen eine Menge Eigennamen und andere Bezeichnungen vor,
z. B.: Finguine, Cuthiert, Follega, Donnogus, Ellinirmo, Cobthaich, Fernchor.

Die Locher im Pergamente sind nicht wie bei andern Manuscripten leer gelassen, sondern
auf eigenthiimliche Weise durch genau in die Liicke passende und mit Pferdehaaren eingenihte
Stiicke ausgefillt.

Dieser merkwiirdige Codex wurde in der Mitte des 1X. Jahrhunderts der Bibliothek von
St. Gallen einverleibt unter dem Abte Grimoald (zwischen 8%1 und 872), der wihrend 31 Jahren
eine Menge Biicher abschreiben liess, welche Ratpert in seiner Chronik dieses Klosters aufzihlt mit
bestimm(er Erwihnung der Grammatica Prisciani in Vol. I. (Siehe Schriftmuster auf Taf. XI, 2).

3. Ein Fragment, Godex Nr. 1395.

Ein einzelnes Blatt, merkwiirdig durch Zeichnungen von Thierfiguren und Liniengeflechte, durch
eckige Buchstaben und &usserst weiche schon gerundete Schrifiziige. Die Worte in eckiger Schrift
(von welcher der erste Buchstabe, ein P, wegen seiner Grisse nicht abgebildet werden konnte) lau-
ten : »Peccavimus Dne peccavimus parcun.« :

Die Schrift ist die schone irische Minuskel, in welcher die meisten liturgischen Biicher dieses
Volkes geschrieben sind. (Siehe Schriftmuster auf Taf. XI, 3).

4. Ein Fragment, Nr. 751.

Wahrscheinlich eine Handschrift des VIIL. Jabhrhunderts in duodez, enthaltend eine Anweisung
des Hippocrates und Galen zur Heilung von Krankheiten. Das Pergament ist rauh und steif.

(Siehe Schriftmuster auf Taf. XI, 4).
5. Ein Fragment, Nr. 1395.

Fragment einer Metrik. Die Regeln dieser Kunst werden hier in einer Unterredung zwischen
M, das ist: Magister und D, das ist Discipulus, mitgetheilt. Die in diesem Fragmente vorkommen-
den Worte: »elementa suo populo persuaderi non posse« scheinen anzudeuten, dass zur Zeit der
Abfassung dieser Metrik das Volk, unter welchem der Autor lebte, sich der lateinischen Sprache
bediente. (Wofern nimlich unter populus nicht etwa die Bewohner eines Klosters oder gelehrte
Leute zu verstehen sind). Uebrigens ist zu bemerken, dass die Buchstaben nicht den gewohnten
Charakter irischer Schrift an sich tragen. Sie sind in den Umbiegungen eckig anstatt rundlich und
ohne viel Geschicklichkeit ausgefithrt und zeigen grosse Aehnlichkeit mit der Schrift des im 7ten Jahr-
hundert geschriebenen Evangeliums von S. Moling, auch mit derjenigen in dem Liber Hymnorum, das
im 9ten oder 10ten Jahrhundert geschrieben worden. Ein Facsimile von diesen findet sich in O'Do-
novan’s irischer Grammatik. (Siehe Schriftmuster auf Taf. XI, 5).



- By =
6. Fragment, Nr. 1394,

Bruchstiick eines irischen, vom Romischen abweichenden Sacramentariums, das wahrscheinlich
aus dem 9ten Jahrhundert herstammt und ungemein zierlich geschrieben ist. Es enthalt verschiedene
Gebete zur Missa Purificationis B. Mariz, einen Theil eines Canons, und scheint das Ueberbleibsel
jenes Missals zu sein, welches der alteste Catalog von St. Gallen unter den schottischen Biichern
auffihrt.

Dass es sich auf den Ritus der schottischen Messe bezieht, geht theils aus der Menge der
Orationes hervor, wegen deren der in Gallien den Riws seines Landes beibehaltende h. Columban
von den Bischofen Tadel erfuhr, (siche Jonas in vita S. Columbani) theils daraus, dass in dem Ge-
bete libera nos quasumus den Namen Petro et Paulo die Worte Patricio Episcopo beigefiigt sind.
(Siehe Schriftmuster auf Taf. XI, 6).

7. Fragment, Nr. 1395,
Die Epislel des h. Paulus an die Colosser. (Siehe Schriftmuster auf Taf, XI, 7).

8. Ein Fragment, Nr. 1395.

Bruchstiicke einer Todtenmesse ans einem kleineren irischen Missal. Die darin vorkommen-
den Stellen aus dem Evangelium St. Johannes stimmen mit der Vulgata nicht aberein, ebenso wenig
mit der alt-italischen Version des Codex von Vercelli oder Verona oder Brixen u. s. w. (Siche
Schriftmuster auf Taf. XI, 8).

9. Ein Fragment, Nr. 1493.

Anweisung @ber die Redefiguren. Dieses Fragment handelt iiber die Figur der Catacrisis,
Metalempsis, Metonymia u. s. w. Die Schrift ist dusserst schon. Der in diesen Bliltern enthaltene
Text stimmt weder mit den Schematen des Cassiodorus, noch des Boétius, oder Beda, oder Isidorus
iiberein. Vielleicht rithrt er von Aldhelm, dem angelsichischen Bischof her, dessen Werk iiber das
Metrum A. Majo bekannt gemacht hat. (Siche Schriftmuster auf Taf. XI, 9).

10. Ein Fragment, Nr. 1394.

Die drei ersten Capitel des Evangeliums Lucas, ohne Zweifel aus dem 9ten Jahrhundert her-
stammend. Das Pergament ist dick und unrein. Die Schrift ist die rundliche Minuskel der Iren

und von grosser Schonheit. Sie zeigt eine Menge Abkiirzungen und Zusammenziehungen. (Siche
Schriftmuster auf Taf. XI, 10).

11. Codex, Nr. 930.

Ein aus Pergamentabfillen verfertigtes Duodezbuch, das friiher als eine eigenhindige Arbeit
des h. Gallus betrachtet wurde, Es enthilt ausser dem Briefe des h. Hieronymus an Paulinus An-
merkungen verschiedenen Inhaltes, z. B. uber Gott, itber die Materie , iiber die Personen aus
St. Augustin, iiber die rémischen Magistratspersonen aus St. Hieronymus, iiber die Geometrie, iiber



e O

den Weihrauch, tber die Eule, iber die Buchstaben aus St. Isidor, iber den h. Hieronymus, iiber
das h. Kreuz und die Kirche, iber den Ostern-Cyklus, iiber das Alter der Welt, iiber die Sonnen-
ubr, aber Adam, iber Christus, iiber die Tagesstunden, iiber das hebriische Alphabet, wber die
Zeit des Aderlassens. Endlich findet sich darin ein merkwirdiges lateinisch-deutsches Worterbuch,
das aber nicht in Allemanien geschrieben worden zu sein scheint. Dass der Verfasser ein Schotte
war, beweist ausser den Schriftziigen die Art, wie er von einigen Thieren spricht, z. B. vom Por-
phyrion, von dem er sagt, »er kommt in Briltanien nicht vor, von Onocrotalus, »auch diesen ha-
ben wir nicht.«

Dieses Stick zeigt sowohl im Deutschen als im Lateinischen eine Menge Sprach- und Schreibe-
fehler. Auf Secite 89 kommen folgende Verse vor, welche die simmtlichen Buchstaben des Alpha-
betes enthalten :

Te canit adcelebratque polus rex gazifer hymnis
Trans zephyrique globum scandunt tua fata per axem.

Dieser Codex scheint nicht alter als das 8te Jahrhundert zu sein und aus Othmar’s Zeiten

herzustammen. (Siehe Schriftmuster auf Taf. XI, 11).

12. Ein Evangeliarium, Codex Nr. 48.

Die vier Evangelien in griechischer Sprache und lateinischer Interlinearibersetzung, denen

ein Hymnus des h. Hilarius vorangesetzt ist. Professor Rettig, welcher diesen Codex in Ziurich im
Jahr 1836 im Facsimile herausgegeben, hat in der Vorrede zu diesem Werke die Ansicht ausge-
sprochen, dieses von verschiedener Hand verfertigte Msc. sei von irischen Monchen zu St. Gallen
und zwar unter Abt Grimoald (841—873) oder dessen durch Gelehrsamkeit ausgezeichneten Stell-
vertreter Hartmuot, geschrieben worden. Er bezieht nimlich auf dieses Buch den Titel »Evange-
liorum volumen unum«, welcher in dem Biicherverzeichniss von Ratpert (Siehe Casus S. Galli bei
Pertz Mon. Germ. I, p. 70) vorkommt, ferner die von dem eben genannten Monche verfassten
Verse: :

Premia tantorum, cui dona Christe, laborum,

Huicque polum tribuas, qui sydera celsa crearas,

Mattheus, Marcus, Lucas pariterque Johannes

Sint illi comites quorum celebrabat honores.
Dass dieser Codex von Iren geschriehen worden ist, setzt die Form der griechischen sowohl
als lateinischen Schriftziige ausser allen Zweifel. (Siehe Schriftmuster auf Taf. XII, 1).

13. Ein Fragment, Nr. 1395.
Gebet fir einen Sterbenden. (Siehe Schriftmuster auf Taf. XII, 2).

14, Lateinisches Evangeliarium, Codex, Nr. 51.

Die vier Evangelien in der gewohnlichen Reihenfolge, aber auf eigenthiimliche Art in Lectio-
nen und Verse abgetheilt, Matthius in 7, Marcus in 3, Lucas in 5, Johannes in 6 Lectionen. Der
Anfang der Lectionen ist durch verzierte und bemalte, derjenige der Verse durch einfache, aber



w B

bemalte Buchstaben hervorgehoben. Der Text stimmt weder mit der Vulgata des Hieronymus uberein,
noch mit der alt-italischen Version. Er wimmelt von Schreibfehlern, so dass man glauben
mochte , der Schreiber sei wenig oder gar nicht mit der lateinischen Sprache bekannt gewesen.
(Siehe Schriftmuster auf Taf. XII, 3).

15. Ein Fragment.

In einem Dialoge werden hier die Elemente der Poesie, das Metrum und die Figuren zwi-
schen M und D, d. i. Magister und Discipulus besprochen. (Siehe Schriftmuster auf Taf. XII, 4).

B. Stadtbibliothek zu Schaffhausen.
Adamnani Vita St. Columb .

Ein vollstandig erhaltenes , gut geschricbenes Msc. Dr. Reeve's, welcher den Text dieses
Codex mit den ibrigen Handschriften von Adamnan’s Werk verglichen, ist der Ansicht, dass dieses
Manuscript, von dem er ein Facsimile erhalten hat, und das frither ohne Zweifel der Bibliothek des
Klosters Reichenau angehorte , die ilteste und vollstindigste Abschrift der Lebensbeschreibung des
berithmten irischen Heiligen und dasselbe Exemplar sei, von dem sich Colgan, der grosse irische
Hagiologist, in Reichenau eine Copie verfertigen liess. Colgan spricht sich in seinem #usserst selten
gewordenen Werke: Trias Thaumaturga, seu Divorum Patricii, Columbz et Brigide Acta, studio
R. P. F. Johannis Colgan, in Conventu F. F. Minor. Hibernorum, Lovanii S. Theologi® Lectoris
Jubilati. Lovanii 1647. p. 372 in folgender Weise aus:

yAuthore S. Adamnano Abbate ex membranis Augi® Divitis. Hanc nobis vitam communicavit
R. P. P. Stephanus Vitus (Anglicc White) Societatis Jesu, vir patriarum prasertim sitientissimus,
et omnium scientissimus Antiquitatum: et hinc a diversis jam Polyhistor appellatus; sui manu descrip-
tam, ex pervetusto Codice Ms. Monasterii Augi@ Divitis in Germanid, Hoc S. Adamnani opus Hen-
ricus Canisius tom. 4. Antique Lectionis ex Ms. Monast. Windbergensis, edidit Engolstadii anno 1604,
et postea Thomas noster Messingham in Florilegio Sanctorum Hiberni®, sed ex Canisio, publicavit
Parisiis anno 162k. Opus in utraque editione nimis mutilum et acephalum exhiberi, lector facile
deprehendet, si voluerit eas conferre cum hac nostra editione, in qua ipsum opus genuinum, eique
integritate exhibetur, quod ex ipso autographo plene et integre desumptum existimaverim, nisi quod
summa capilum sequentis narrationis desit in lib. 2 et tertio; et summula omnium sequentium ca-
pitum ejusdem libri prafigatur libro primo: quod et ab Authore factum in aliis, non est cur ambi-
gamus. Ceterum exemplar illud Codicis Augiensis (ex ¢uo nostrum est {ranssumptum) tam vetustum
et tantd fide et integritate exaratum est, ut nisi Codex ipse in Germanid repertus, non aliud videre-
tur ab eo quod S. Dorbeneus Abbas Hiensis S. Adamnani discipulus, ipso Adamnano adhuc vivente,
~vel paulo post ejus mortem sud manu scripsit, ut ipse infra ad finem libri tertii his verbis indicat:
Obsecro eos quicumque voluerint hos discribere libellos ete.«

Der Text in Colgan's Werk stimmt wirklich mit dieser Reichenauer-Handschrift iiberein, Col-
gan oder Vitus (White) haben sich jedoch erlaubt, die Orthographie zu dndern, so dass aus anomata
onomata, aus craxare exarare, aus craxata exarata u. s. w. geworden ist.



PN o

Eine zweite Handschrift von Columba’s Leben, die mit der unsrigen ziemlich iiberein-
stimmt, befindet sich im brittischen Museum; eine dritte, aber bei weitem nicht so vollstandige,
die mit dem von Canisius herausgegebenen Leben des h. Columba Aehnlichkeit hat, ist in einem
Msc. der Leben vieler irischer Heiligen abgedruckt, welches der Bibliothek von Primate Marsh in
Dublin angehort; eine vierte Handschrift liegt in der Bibliothek der Herzoge von Burgund zu
Brissel ; eine fiinfte wird im Kloster St. Gallen verwahrt, welche jedoch nicht in irischer Schrift
geschrieben ist, obgleich sie schon im Catalog des IX. Jahrhunderts angefithrt wird, und am Ende
ein Bild des h. Columba enthilt; eine sechste und siebente Abschrift befinden sich unter den
Mss. zu Wien; eine achte zu Windberg, welche Canisius abgedruckt hat; eine zehnte in der
Bibliothek der Stiftskirche zu Admont in Steiermark. (Siehe Schriftmuster auf Taf. XIII, 1).

Einen merkwiirdigen irischen Codex, der frither der Bibliothek zu Rheinau (wohl eher Rei-
chenau) gehorte und von dem Stifter des Klosters herrithren mochte, fithrt Westwood an. Er
enthielt die Paulinischen Episteln in' griechischer Sprache mit lateinischer Ueberselzung in irischer
Schrift. Der griechische Text folgt der Alexandrinischen Recension. Gegenwirtig befindet
sich diese Handschrift in der Bibliothek des Trinity Collegium’s zu Cambridge.

C. Siadtbibliothek zu Basel.

Die Stadtbibliothek zu Basel besitzt wenigstens drei irische Mss.

1. Ein schones irisches Psalterium, (bezeichnet A. VII. 3.), iiber welches Weltiste-
nius Prolegom. in Novum Testamentum Tom. Il. pag. 9 Folgendes mittheilt :

»Ejusdem @tatis [mit dem Codex Boernerianus] atque commaltis Psalterium gra@cum videtur,
quod est in Bibliotheca Basiliensi, cuius graca literis maiusculis et sine accentibus seripta sunt, Latina
vero versio supra lineas Greacas charactere Anglo-Saxonico adscripta est: et quidem in Hibernia,
ut colligitar ex hymno adiecto in landem Brigittee et Patricii: »Alta audite z¢ Zope toto mundo
‘micantia Brigittee beatissime in Christo, sancta adepta opima Patricii patrocinia electa, apta alumna
Patricii . . . . in nostra insula, qua vocatur beatissima ?).« Citatur item Caroli M. Preaceptor
Alcuinus, VIL capite libri primi de Fide Catholica 2).«

Leider mangeln in diesem Codex die fiinf letzten Psalmen.

Yon spiterer Hand sind Liturgisches z. B. De conscientiz reatu ante Altare und Bruchstiicke
von Hymnen, z. B. der Hymnus ad matutinum »Splendor paterne gloric,« am Anfang und Ende
des Buches hinzugefiigt.

1) Alta audite ta erga tolo mundo micantia brigite bealissime in Christo corus. — Electa apla alumna palricii
cum prudentia elc. — Sancta adepta opima patricii patrocinia. — Qui consedil in cathedra Christi cum matre
maria, item Christus in nostra insulaque vocatur bealissima.

?) Am Ende mit spiterer Schrift: Alcuinus VII Capite libri primi de fide catholica ait, quod spirilus sanctus
communis est palris et filii spirilus elc.



i R

Dieser Codex war zum Kirchengebrauche bestimmt, wie das am Einbande befestigte Schloss
andeutet. (Siche Schriftmuster auf Taf. XII, 5).

9. Liber S. Isidori Hispalensis de Natura Rerum, bezeichnet F.F. III. 15. a.

Dic ersten XIV Capitel dieses Werkes mangeln ganz und vom XV. ist nur das Ende vor-
handen, nimlich von den Worten an: »Scriptum est: uobis autem, qui creditis, orietur sol iustitiz
ol sanitas.« Da das Wort Scriptum oben an der zweiten Seite eines Blattes steht und mit einem
verzierten Anfangsbuchstaben beginnt, so ist kein Zweifel, dass auch im Originale, das dem Schrei-
ber zu Gebote stand, die hier mangelnden Capitel fehlten. ;

Der Codex ist in sehr scharfer hiibscher Cursivschrift geschrieben (Siehe Muster auf Taf.
X1I, 6), enthilt aber eine grosse Zahl Sprach- und Orthographiefehler, z. B. Februalius, Martias,
Aprelius, Octember, Scorpia, Neoptunus etc. etc. Die in diesem CGodex vorkommende Zeichnung
des Thierkreises und Mondes (Siehe Taf. XI1I, 7, 8) gibt eine Vorstellung des Charakters irischer
Handschriftbilder, wie sie in den Werken der Profanscribenten angetroffen werden.

Zwischen dem Texte und den astronomischen Tafeln ist von spiterer Hand ein in lateinischer
Sprache abgefasstes Recept zur Heilung einer Wunde eingefiigt worden. Eine noch spitere Hand
hat die Uebersetzung in alemannischer Sprache hinzugeseizt, welche Hoffmann von Fallersleben im
Jahr 1834 zu Basel bekannt gemacht.

Wieder von anderer Hand findet sich nach dem Recepte folgende Beschworungsregel einge-
schrieben, worin die heilige Veronica (Beronice) in folgender Weise angerufen wird :

Beronice , Beronice, Beronice libera me de sanguinibus deus deus salutis mea et exultauit
lingua mea iustitiam tuam riuos cruoris torridi contacta uestis abstruit fletus rogantis supplices arent
fluenta sanguinis :

+atetnfoiflfafstefntofltatgiliuial domine Jehsus Christus qui in patibulum
crucis propter hoc signum sancti cruces digna liberare famulo tuo famulam tuam de artores febrium
amen amen amen sanctus, sanctus, sanctus, cirioeleison, cirioeleison, -cirioeleison.

Liber uita sanctorum dormientium in effeso {(Epheso) dormierunt et in ilum librum st. cronih,
sci furseus liber sententialis liber liber alexantri 1).

- Die letzten Blitter dieses Codex enthalten ein Bruchstick von Isidori Liber Differentiarum.

3. S. Isidori Liber secundus de Differentiis spiritalibus (bez. FF. 1L 15. e.),
beginnend mit den Worten ,Inter deum et dominum ita quidam definierunt, ut in Dei appellatione
Patrem, in Domini filium intellegerent« etc.

Am Ende des Werkes ist von derselben Hand das Anastasische Glaubenshekenntniss beigefiigt.

Die Schrift ist eine hiibsche Minuskel, die sich durch ungemeine Schiirfe der Buchstaben und
durch den sonderbaren Umstand auszeichnet, dass der Schreiber sich bestrebt hat, den Kopfen der

Buchstaben, die oben in eine Spitze auslaufen, die Form eines Dreieckes zu geben, wobei der ein-
geschlossene Raum meistens weiss geblieben ist.

1) Die vielen Schreib- und Sprachfehler in den aus irvischen Mss. mitgetheilten Stellen betrachte man nicht als :
Druckfehler; sie finden sich so in den Handschriften.



i W

Auch dieses Msc. enthilt eine grosse Zahl sprachlicher und orthographischer Fehler. (Siehe
Schriftmuster auf Taf. XII, 9).

D. Stadtbibliothek zu Bern.

Das wohl erhaltene irische Manuscript auf der Stadtbibliothek zu Bern, bezeichnet Nr. 363,

enthilt folgende Stiicke, die von verschiedener Hand geschrieben worden sind:

1. Servii Mauri Grammatici commentarius in Bucolic. Georgic. et Aeneid. Virgilii.
Chirii Fortunatiani Ars rhetorica.
Aurelii Augustini Dialectica et Rhetorica.
Scholia in Horat. et Metamorphos. Ovidii.
Beda Histor. gentis etc. — Mutil.
Es kommen in diesem Codex folgende irische Worter vor:

~Isel, tief, niedrig; tailcind, geschoren am Haupte; frigargg, mit Rauhheit; catarch, einer
Stadt; togluasach, Bewegung; chombaint, Beriihrung. (Siehe Schriftmuster auf Taf. XIII, 2).

or & o ke

E. Bibliothek der antiquarischen Gesellschaft in Ziirich.

1. Ein Fragment eines ait irischen Rituals. Die Stelle, welche wir hier als Schrift-
probe geben, bezieht sich auf die Einsegnung einer Jungfrau und lautet:

»Oremus fratres carissimi misericordiam ut bonum tribuere dignetur huic puelle N, que uotum
candidam uestem perferre cum integritate corone in resurrectione uite etern® quam facturus est
orantibus nobis prestet deus Conserua dne istius douot® (sic) pudorem castitatis dilectionem con-
tinentiz in factis in dictis in cogitationibus per xpe ihu.. qui cum patre uiuis. Accipe puella pal-
lium candidum quod perferas ante tribunal dni etc. (Siehe Schriftmuster auf Taf. XIII, 3). -

2. Fragment aus einem alten Sacramentarium. Die als Schriftprobe mitgetheilte
Stelle ist dem Evangelium am Tage des S. Thomas entnommen (Joh. XX. 24). Horum itaque nunc
in eclesia episcoc locum tenent soluendi alligandi auctoritatem suscipiunt qui gradum regiminis sor-
tiunt caus@ ergo pensande sunt et uidendum qua culpa aut que sit poten (sic) secundum post cul-
pam etc. (Siehe Schriftmuster auf Taf. XILI, 4).

3, Ein Fragment aus den Schriften des Propheten Ezechiel. Die facsimilirte Stelle findet
sich in Ezechiel 111, 8, und lautet: audi et uade ingredire ad transmigrationem ad filios populi tui
et loqueris ad eos et dices eis hec dicit dominus deus si forte audiant et quiescant et adsumsit me
spiritus et audiui post me uocem commotionis magna benedicta gloria dni. de loco suo etc. (Siehe
Schriftmuster auf Taf. XIII, 5).

4. Fragment einer Grammatik, deren Verfasser uns unbekannt ist.

Die Stelle, welche sich weder in dem Werke eines klassischen, noch mittelalterlichen Schrift-
stellers findet, lautet folgendermaassen: »In us correptam desinentia feminina si sint propria uel
grezca in os apud grecos desinentia uel arborum nomina secund® sunt declinationis ut hac tirus,
tiri, cyprus, cypri, arclus, arcti, pylus, pyli, cupressus, cupressi, pinus, arbutus, alnus, pyrus.
(Siehe Schriftmuster auf Taf. XIII, 6).



Erklarung der Tafeln

Bilders
Tafel I. Matthius.

Dieses Bild des Matthius findet sich nebst denjenigen der drei andern Evangelisten, Taf. 1I,
IlI, IV und den folgenden zwei Vorstellungen, Christus am Kreuz und dem jiingsten Gericht, Taf. V
und VI und den Ornamenten Taf. VIII und IX im Codex Nr. 51, dessen Schriftziige auf Taf. XII, 3
gegeben sind.

Matthiuns erscheint hier auf einem Stuhle sitzend und ein Buch, das ihn als den Verfasser
eines Evangeliums bezeichnet, auf dem Arme tragend. Das auf dem Deckel des Buches geschrie-
bene Wort pupin... wurde von spiterer Hand hinzugesetzt. Er ist mit einer Mitze von eigen-
thitmlicher Form bekleidet und bartlos. Auffallend ist, dass das Haupt des sterblichen Matthius
ein Nimbus umgibt, wihrend dasjenige des iber ihm schwebenden Engels dieser Auszeichnung
entbehrt 1). Die Kleidung, deren Faltung bei diesem Apostel und Markus (weniger bei Lucas und
Johannes) ganz architektonisch behandelt ist, scheint in einem Unterhemde und einem #rmellosen
Ueberrocke zu bestehen, der von den Armen aufgehoben wird. Die Fiisse stecken in Schuhen oder
sind nicht ausgefihrt.

Der ebenfalls ein Buch tragende Engel, dessen Fliigel buntscheckig gefirbt sind, ist mit ge-
falteten Hianden und verschrinkten Fingern in der Stellung eines Betenden abgebildet.

Eine ginzliche Unkenntniss der Perspective beweisen die seitwirts auslaufenden Lehnen des
von vorn gesehenen Stuhles.

Die ornamentale Einfassung zur Rechten und Linken ist der irischen Kunstweise eigen-
thiimlich.

Ein Beweis der Unachtsamkeit des Miniators sind die auf der linken Achsel und zwischen
den Fiissen weiss gebliebenen Stellen. Aehnliche aus Sorglosigkeit entstandene Mingel finden sich
in den meisien irischen Bildern.

Tafel II. Marcus.

Er erscheint ebenfalls auf einem Stuhle sitzend, mit seinem Evangelium in der Hand. Das Bild
ist in Beziehung auf Draperie und die ganze Anordnung dem vorigen #hnlich; jedoch ist hier das
Haupt unbedeckt, dagegen der Hals bis unter das Kinn von dem Unterkleide verhillt. Eigenthiim-
lich und nicht leicht zu deuten sind die beiden zwischen Haar und Schultern befindlichen Ansitze,
die entweder eine Kaputze oder einen Halskragen vorstellen mégen. Vielleicht sind sie gleicher
Natur mit den Anhingseln, die sich an dem Bilde des St. Johannes im Evangelium des Meiel Brith
Mac Durnan (siche Westwood) finden. Ueber dem Haupte des Evangelisten schwebt der symbolische

) Siehe Didron : Iconographie chrélienne.



=5 g

Stier , dessen Kopf und ubriger Korper so schlecht gezeichnet ist, dass die Natur des Thieres nur
aus der Form der Fisse errathen werden kann.

Merkwiirdig und ganz iibereinstimmend mit den Produkten Assyrischer (siehe Layard’s Atlas)
und Aegyptischer Kunstweise ist die Art, wie der auf der Riickseite befindliche linke Fligel des
Thieres zwischen den Vorderbeinen in ganzer Ausdehnung angebracht ist.

Von den einfachen Rahmen, welche die Figur einschliessen, gilt dasselbe, was so eben bei
dem vorigen Bilde bemerkt worden ist.

Tafel IlI. Lucas.

Lucas nebst Johannes, der ganz dhnliche Behandlung zeigt, ist sitzend vorgestellt, obgleich
keine Spur von einem Stuhle bemerkt wird. Das Haupt des Lucas ist von lockigem auf die Schul-
tern fallendem Haare bedeckt. Schnauz und Bart, die in symmetrisch geordnete Partien getrennt
und mit rothen Tupfen besprickelt sind, hidngen auf die Brust hinunter. Das Oberkleid, dessen
oberer Saum angegeben ist, ist offenbar ein geschlossener Rock ohne Aermel und griin gefarbt,
wahrend das mil vielen Falten erscheinende Unterkleid einen rothen Anstrich bekommen hat. Die
linke Hand ist auswirts gedreht.

In der reichen Einfassung erscheinen alle vier evangelischen Thiere, auf deren dgyptischen
Charakter wir schon oben aufmerksam gemacht haben.

Riathselhaft ist der Gegenstand, den der auf den Evangelisten hinblickende Engel in den
Hinden hdlt. Da uns nie ein #hnliches Ding in Miniatur- oder Sculpturbildern vorgekommen, so
sind wir nicht im Stande, zu entscheiden, ob man in demselben eine Schriftrolle oder, womit es
am meisten Aehnlichkeit besitzt, einen Knochen, zu erkennen habe. Ebenso dunkel ist der uber
dem Kopfe des Lowen und Stiers angebrachte Auswuchs, wenn er nicht bei diesem das Horn, bei
jenem die Mihne andeuten soll. Dass der Kopf des Adlers in einem Nimbus erscheint, ist nach
Didron nichts ganz Ungewdhnliches.

Tafel 1V. Johannes.

Der unbirtige Johannes tragt ein blaues Unterkleid , das mit rothem Tuche verbriamt und
belegt ist. Die iibrige Kleidung stimmt mit derjenigen der vorigen Bilder éiberein. An den Augen
sind die Pupillen mit schwarzer Farbe, die Augenbraunen in breiten Bogenlinien angegeben; an den
Fiissen, wie bei Lucas, die Zehen ausgefiihrt. Sonderbarer Weise ist das Haupthaar blau bemalt
und mit rothen Punkten besetzt,

Der Adler itber dem Haupte des Evangelisten ist, wie alle Viogel in irischen Bildern, mit
verlingerten Zehen und Krallen ausgeriistet. ’

Die Ornamentfelder der Einfassung zeigen grosse Mannigfaltigkeit und neben den geschlun-
genen Decorationen auch einige Mosaik- und Getifel-Zierrathen.

Diesem und dem vorigen Bilde hat der Kiinstler augenscheinlich grissere Sorgfalt und Aus-
zeichnung gewidmet.



e o

Tafel V. Christus am Kreuz.

Christus erscheint gemiss der altesten Auffassung als unbirtiger 1) Mann mit langem Haupt-
haar, das demjenigen des Evangelisten Marcus ahnlich sieht, und mit einem Nimbus, worin das
Kreuz mangelt 2). Seine Bekleidung unterscheidet sich wesentlich von derjenigen der iibrigen dem
Kreise des irischen Bildwerkes angehorenden Personen, indem sie nicht aus Unterkleid oder Rock
oder Mantel, sondern aus einem Streifen Tuch besteht, worin der Leib eingewickelt ist. Aus dieser
Umbiillung treten , von den Ellbogen an, die roth bemalten Arme, und, vom Kniegelenke an, die
blau gefirbten Beine nackt hervor. »

Die Unfihigkeit des Kunstlers vermochte auch diesem Bilde weder Wiirde in der Auffassung,
noch dem Gesichte den Ausdruck des Leidens zu verleihen. Einen zum Vortheil sich neigenden
Unterschied jedoch bemerkt man auf diesem Blatte in der Zeichnung der Nase, deren unterer Theil
hier nicht sichtbar ist. Weder an Hinden noch Fissen sind Nﬁgel, woran der Korper hingt, oder
Wundmahle angedeutet.

Unterbalb Christus stehen links und rechts zwei romische Soldaten, deren Kleidung sich von
demjenigen der tbrigen Figuren in keiner Weise unterscheidet. Der eine vollfuhrt mit der Lanze
den Todesstoss, der andere halt einen Schwamm an den Mund des Herrn empor.

Ueber dem Kreuze sind die entsprechenden Felder mit zwei auf Christus hinblickenden
Engeln, die in ibren Hénden Biicher tragen, ausgefiillt.

Die Einfassung dieses Bildes ist einfach.

Tafel VI. Jingstes Gericht.

Christus erscheint hier in dem einen Arme ein Buch, in dem andern ein Kreuz tragend und
die rechte, nach lateinischem Ritus segnende, Hand emporhaltend als Weltrichter. Obgleich sich
diese Vorstellung von den ibrigen in keinem wesentlichen Punkte unterscheidet, und, was das Ant-
litz betrifft, Nase und Mund ebenfalls nach dem ‘gewohnlichen abgeschmackten Schema behandelt
sind, so ist der Ausdruck desselben doch um vieles edler, da die Haupthaare — man mochte glau-
ben in Nachahmung einer byzantinischen Darstellung — sich theilen und die Stirn frei erscheint.

Zu beiden Seiten des Erlosers erscheinen zwei die Gerichtsposaunen blasende , mit Nimbus
versehene, Engel; in der untern Abtheilung die zwolf Apostel mit Biichern und riickwirts geneigten
nach Christus emporblickenden Hiuptern.

Tafel VI Der Evangelist Matthius 3) (in Codex collectan. 1395).

Er ist von der Secite auf einem Stuhle siizend und schreibend vorgestellt. Seine Kleidung
besteht in Tanica und Mantel oder Ueberwurf. Das Haupt mit lockigen Haaren und die Nase wer-

') Didron, Iconographie chrétience p.101. Dans la premiére et la seconde période de Part chrélien, c'est-a-dire
du II* ou du INI® siecle jusqu'au X€, jusqu'au régne des premiers Capéliens, le Christ est représenté le plus
souvent jeune el imberbe. .

?) Didron, Iconographie chrélienne p. 50: ,Les artistes, comme les copistes du moyen dge, étaient souvent peu
instruils; ils omeltaient un caractere constant, soit par négligence soit par ignorance. Il me faut done pas
s’étonner, si I'on rencon(re souvent des personnes divines sans nimbe ou avec un nimbe uni el non croisé.*

3) Siehe Seite 82, Nr. 3.



i s

den im Profil gesehen, die Augen aber en face; der Bart ist geschlichtet. Der Nimbus ist gleich
demjenigen gottlicher Personen gegen den gewdhnlichen Brauch mit einem Kreuze ausgefiillt 1).
BMit der rechten Hand taucht er das Schreibinstrument, ohne allen Zweifel eine Feder, in das auf
den Lehnstuhl befestigte Tintenhorn , in der linken, deren Finger sehr schlecht gezeichnet sind,
hilt er ein Federmesser von der Form, die in vielen irischen und angelsichsichen Miniaturen zu
sehen ist. (Siehe z. B. das Bild des schreibenden Beda, in Codex 60, in der Ministerialbibliothek
zu Schaffhausen). Die Fiisse sind mit Schuhen bekleidet.

Die Bedeutung der hieroglyphenartigen Gegenstinde, welche unten am Stuhle angebracht
sind, zu ermitteln, ist mir nicht gelungen. Mone hilt sie fir Schreibwerkzeuge; allein die Form
dieser Dinge unterstiitzt eine solche Annahme nur wenig.

Dem Evangelisten gegeniiber schwebt mit ausgestreckten, auf- und abwirts gerichteten Fla-
geln sein gewdhnliches Attribut, ein Engel, welcher mit der Rechten ein Buch trigt, mit der Linken
das dem Evangelisten angehdrende Buch zu stiitzen scheint.

Auf der Riickseite des Blattes , worauf dieses Bild erscheint, finden sich folgende in irischer
Schrift geschriebene Stellen :

1. Niartu in ni in donu ni muir arnoib briathraib rolabrastar cr assadir

2. diuscart dim andelg delg dniscoilt eru ceiti meim meinni beai beim nand

3. dodath scenn toscen todaig rogarg fiss goibnen aird goibnenn renaird goib,
4. nmenn ceingeth ass: focertar indepaidse in im nadtet i visce > fuslegar de

5. Immandelg Immecuairt ¢ nitet foranairrinde nach foranalath & manibe

6. andelg ond dutoeth i dalafiacail airthir ochinn: : Argalar fuail :

7. Dum esurcsa diangalar fuailse dunesairc eu et dunescarat enin en laithi

8. admai ibdach; — focertar i so dogres imaigin hitabair thual:

9. PCHNyzgocAHwmHHHYy buc: KNAAzyonibvs: finit:
10. caput Christi, oculus isai®, frons nassui noe labia, lingua Salomonis, collum
11. Thematei mens beniamin, pectus Pauli, unctus iohannis, fides abrahe
12. sanctas Scs scs dns ds sabaoth: Conir anisiu cachdia im duchenn archen (imduda are)
13. galar iarnagabail dobir dasale itbais > dabir imduchenn > fortchulatha

14. cam dupat fothri lase > dobir cros ditsuliu forochtar dochinn = dogin ata.
15. randsa da. U. fortchiunn:

Andere spitere Schrift.

16. Zessurc marb. biu ardiring argoth sring aratt dic

17. hinn arfuilib hiairn arul loscas tene arub hithes cu rop
18. acuhru crinas theoracnoe crete teorafethi fichte benim
19. agalar arfiuch fuli guil fuli nirubatt ree ropslan

20. forsate admuimur in slanicid foracab dian cecht liamun

1) Les anges, comme les sainls de ce monde, portent le nimbe uni. Cependant des monumens assez nombreux
offrent des anges dont le nimbe est croisé comme le nimbe de Dieu lui-méme. Vom gekreuzten Nimbus
eines Apostels findet sich bei Didron kein Beispiel.



oo

22, focertar i so dogres itbois lain diviseiu ocindlut > dabir itbeulus imbir i damer;
23. cechtar ai aleth;.
21. tir corops lan aniforsate .: (frithere Schrift) atanessa dolutam ithbelaib.¢

Ueber die Bedeutung der letztern acht Zeilen verdanke ich Herrn Dr. Todd in Dublin folgende
Mittheilung : »These lines are pure Irish and present no difficulty, although they are evidently very
ancient , probably as old as the 10. century. They contain a medical charm. The following is a
literal translation.«

»A Preservation for the dead, the living, for the want of sinews, for the tongue-tie, for
swelling of the head; of wounds from iron; of burning from fire — of the bite of a hound; Pre-
vents the lassitude of old age — Cures the decline three times — the rupture of the blood-vessels —
Takes away the virulence of the festering sore, the poignancy of grief, the fever of the blood, —
they cannot contend with it. He to whom it shall be applied shall be made whole. Extolled be
the exilir of life bequeathed by Diancecht to his people, by which every thing to which it is applied
is made whole.«

Elixir of life (slancid) signifies a sovereign remedy, literaly »health-healing. ¢

Diancecht is a celebrated personage in Irish history, to whom the ancient Irish physicians
attribute all their traditions. He was the Physician of the Tuatha De Danaun, a colony of foreig-
ners, wo according to the traditional history of Ireland, landed in the North West of the county
of Mayo in the year of the world 2737. To these the Irish attributed the knowledge of all arts and
sciences : and tradition has invested them with the character of magicians, probably for their supe-
rior civilisation. They came to a battle in which they defeated the former inhabitants of the county
in a place called Moy-Turedh, near Lough Measg, where it is said that Diancecht the physician
during the battle dug a pit, or bath, which he filled with a decoction of herbs. Into this he plun-
ged such of his people as were wounded in the baitle, who were immediately restored to perfect
health and sent back to renew the fight.

I think it almost certain that there is an allusion to this tradition in the passage above translated.«

Diancecht, der Arzt, ist genannt in den Fragmenten eines alten irischen Mse. in der Biblio-
thek des Trinity College zu Dublin (Classe H. 3, 17) »The poets were then deprived of the judica-
ture except that part of it which was meet for them and each of the men of Ireland took his own
share in it, as did the authors of the following judgments, namely of . . . of Diancecht the physi-
cian, but these had existed before this period« etc. Transact. of the Roy. Irish Academy XVIII.
Pars I, p. 75. '

Tafel VII. Johannes der Evangelist.
(Im Anfange des Evangeliums S. Johannis Cod. membr. Nr. 60.)

Dieses Bild verrith sowohl in der Behandlung der Hauptfigur als auch der Decoration eine
vollig ungeschickte Hand und weist, wenn acht, auf den génzlichen Verfall irischer Kunst hin. Es
ist namlich in seinem Entwurfe unférmlich und von weit geringerer Ausfithrung, als irgend ein ande-
res irisches Bild, welches uns in den Handschriften Englands oder in gedruckten Werken vorge-
kommen, so dass wir zu behaupten wagen, es sei nur in Nachahmung irischer Kunstweise von

13



e

missiger Hand gezeichnet. Schon die Form der Buchstaben »Johannis,« noch mehr aber die Um-
risse des Kopfes, die Behandlung der Haare, die Bemalung der Wangen und Stirn mit rother Farbe
u. s. w. zeigen deutlich an, dass weder ein Ire noch selbst ein Angelsachse als Verfertiger dieses
Bildes zu betrachten sei. Es war des Zeichners Absicht, den Evangelisten auf einem Stuhle sitzend
darzustellen; die Hinde mangeln jedoch ginzlich an den schlauchartigen Aermeln, und die Fiisse
sind in Gitterwerk ubergegangen.

Tafel IX. Verzierung auf Seite 6 des Evangeliariums, Cod. Nr. 51.

Dieses Ornamenigemilde gehort nebst dem folgenden Nr. X zu den zierlichsten und ge-
schmackvollsten Erzeugnissen irischer Verzierungskunst, und wird wohl von keinem #hnlichen Bilde
in den irischen Biichern des Festlandes oder Englands” aibertroffen.

Tafel X. Verzierte Anfangsbuchstaben auf S. 7 des ebern genannten Codex.

Es erscheinen hier die ersten Worte von Vers 18 im Evangelium Matthai, Cap. I, welche

also lauten »Christi (XPI) autem generatio sic erat.

Tafel XI, XII, XIII. Verschiedene Muster irischer Schrift.

@

In Haenels Catalogus Librorum Mss. findet sich auf Seite 734 in der Synopsis der Perga-
menthandschriften des Klosters Rheinau folgendes Msc. aufgezeichnet:

Nr. 1. Missale antiquissimum, s@c. VIIL mit der Bemerkung: yHoc missale ab aliquo Scoto
scriptum 8. Fintanus noster, ex Scotia oriundus, forsan vel ipsemet scripsit, vel scriptum secum in
monasterium nostrum Rhenoviense attulit.«

Die Schrift dieses Codex ist iibrigens durchaus nicht die irische, sondern die frankische und
zwar diejenige des Endes des VIII. oder des Anfanges des IX. Jahrhunderts. Die Behauptung, dass
dieses Missal ein irisches Msc. sei und vielleicht von Fintan selbst geschrieben oder doch dem Klo-
ster Rheinau ubergeben wurde, ist demnach ganz irrthiimlich.

Noch bleibt zu bemerken, dass obige Aufzihlung irischer Mss. keineswegs auf Vollstindigkeit
Anspruch machen kann. Es ist im Gegentheil wahrscheinlich, dass die Bibliotheken der schweizeri-
schen Stidte und Kloster noch manches von irischen Monchen verfertigte Buch aufbewahren, dessen
eigenthﬁmliche fremdartige Schriftzige und nordische Herkunft bisher nicht beachtet worden sind.
Kaum gibt es eine Sammlung alter Mss., an deren Einband, sei es im Ueberzuge oder in der innern
Auskleidung, sich nicht hie und da Bruchsticke irischer Handschriften entdecken lassen. Eine sorg-
faltige Untersuchung dieser Fragmente konnte fiir die Geschichte sowohl, als auch fir die altere
Sprache jenes Landes noch manchen werthvollen Beitrag liefern.




Nachtrag

Als der Druck dieser Blitter bereits vollendet war, erhielten wir Nr. 11 des deutschen Kunst-
blattes (18. Miarz 1850), worin Dr. Waagen, dessen Kenntniss mittelalterlicher Kunst ebenso griindlich
als ausgebreitet ist, sich iiber den Charakter und die Kunsthedeutung irischer Miniaturen ausspricht.
Wir konnen uns nicht enthalten, dieser Mittheilung iiber irische Bilder in den St. Gallischen Bii-
chern diejenigen Zeilen aus dem Kunstblatte als Anhang mitzugeben , welche sich auf die eben be-
schriebenen Gegenstinde beziehen.

Die Miniaturmalerei in Irland.

So viel mir bekannt, bin ich der Erste, welcher auf die sehr merkwiirdige Eigenthiimlichkeit der Miniaturen
in altangelsichsischen Handschriften aufmerksam gemacht hat*). Spitere Forschungen haben mich indess zu der
Ueberzeugung gebracht, dass sowohl die Entstehung als die grosste Ausbildung jener Eigenthiimlichkeit eigenllich
in Irland zu suchen, und dieselbe von dort aus erst nach England verpflanzt und bei den Angelsachsen in Aufnahme
gekommen ist. Bekanntlich hatle das Christenthum in Irland schon vom Jahre 432 ab durch den h. Patrik festen
Fuss gefasst, und war dort bereils bis zum Jahre 500 ziemlich allgemein verbreilet. Im Laufe des 6ten Jahrhun-
derts zeichneten sich aber die Geistlichen der dortigen zahlreichen Kloster durch Gelehrsamkeit, wie durch From-
migkeit und Religionseifer so sehr aus, dass sie eine der bedeutendsten Pflanzschulen zur weitern Verbreitung des
Christenthums wurden. So lebte der h. Columban lange in Frankreich und war als Apostel in Schwaben und na-
menllich in der Gegend von Bregenz am Bodensee thilig. Besonders segensreich und weilverbreitet war aber eine
solche Wirksamkeit der irischen Monche im Laufe des 7ten Jahrhunderts, in welchem St. Aidan (von 635—651)
und Finan im nordlichen England, Lievin in Belgien, Willebrord in Friesland, Kilian in Franken das Christenthum
mit Erfolg verbreiteten und der h. Gallus, ein Schiller Columban’s, der Griinder des berithmten, nach ihm genann-
ten Klosters St. Gallen in der Schweiz, wurde. Ja noch im 8ten Jahrhundert war ein Ire, Fergal oder Virgilius,
Bischof in Salzburg. In den zahlreichen Handschriften, welche in diesen irischen Klgstern geschrieben wurden, bildete
sich nun allmilig jene in dem Figirlichen so schematisch-barbarische, in den Ornamenten an schonen Erfindungen so
reiche, in der Feinheit der calligraphischen Technik so bewunderungswiirdige Miniaturmalerei aus, welche ich an
den angefiihrten Orten mehr im Einzelnen charaklerisirt habe. Das ilteste, in der Zeit sicher beglaubigte Denkmal
dieser Art ist jenes Evangeliarium in der Nationalbibliothek zu Paris, welches der h. Willibrord besessen hat, von
mir aber, wegen seiner grossen Uebereinstimmung mit dem sogenannten Cuthbertsbook im brilischen Museum, als
von angelsichsischer Kunst beschrieben worden ist. Bei einem spitern Besuche von Paris habe ich mich aber wiber-
zeugt, dass die Schrift sicher irlindisch ist, was ja auch am niéchsten liegt, da es jenem irlindischen Apostel ge-
hort hat. Dass dasselbe nun auch von dem bildlichen Schmuck gilt, ist schon an sich hochst wahrscheinlich, wird
aber ausser Zweilel gesetzt durch den Vergleich mit einigen Handschriften in der Bibliothek des von dem Iren ge-
griindeten Klosters St. Gallen. Eine ungefihr mit dem Pariser gleichzeilige Handschrift daselbst (Nr. 60) mit
hochst interessanten Elfenbeinsculpturen auf dem Einbande von Eichenholz, deren Betrachtung ich indessen einem

1) Siehe Kunstwerke und Kiinstler in England und Paris I. S. 134 fI. III. S. 241,



o Tl o

r

andern Orte vorbehalte, ist ebenfalls in irlindischen Characteren geschrieben und enthilt vor dem Evangelium des
Johannes die Figur desselben ganz in der obigen Kunstweise, nur noch ungleich barbarischer!). Denn ausser den
héchst einfachen Gesichisziigen ist nichfs von einer eigen(lichen menschlichen Gestalt mehr zu erkennen. Die
Arme werden von zwei nach der Mitte gekriimmten gelben Streifen gebildet, auf denen, wo die Hiinde sein sollten,
das offene Evangelium mit der Aufschrift Johannes befindlich ist. Der untere Theil des Kérpers ist aber nur durch
vier senkrechte und parallele Streifen von citrongelber Farbe angedeutet. Auch die Rinder und Initialen sind der-
selben Art, wie in der Handschrift zu Paris, nur dass Alles ungleich roher gemacht ist. Sonst befindet sich in
der 70 Seiten umfassenden Handschrift nur noch das Evangelinm des Marcus, und Glossen.

Das reichste und merkwiirdigste mir bekannte Denkmal dieser Kunst ist indess ein Evangeliarium (Nr. 51),
dessen Folioformat sich noech dem Quart ndhert, und dessen irlindische Schrift auf das Ende des Sten Jahr-
hunderts deutet. Es enthilt auf 268 in einer Columne in Minuskel beschriebenen Seilen an Bildern die vier Evan-
gelisten, die Kreuzigung, das jiingste Gericht, einige ganz mit Verzierungen bedeckle Seilen und reichverzierte
Rinder und Initialen. Der génzliche Mangel an Sinn fur die organische Bedeutung der Form von Menschen und
Thieren, und die vollige Unfihigkeit, diese wieder zu geben, verbunden mit dem ungemein ausgebildeten Geschmack
in Arabesken und einem seltenen Geschick, dieselben auszufithren, hat hier Missges!alten von einer Scheusslichkeit
hervorgerufen, von der man sich, ohne sie gesehen zu haben, keine Vorstellung machen kann. So sind die einzelnen
Theile der Kopfe, namentlich Nase und Mund ganz frei, und ohne irgend auf die Naturmdoglichkeit Riicksicht zu
nehmen, als Schnirkelwerk, die Gewander als eine Fliche behandelt, worauf die Motive symmetrisch , mechanisch
mit dicken Strichen angegeben und dazwischen allerlei Verzierungen angebracht sind. Von den Evangelisten macht
Marcus ?), bei dem auch Haar und Bart so arabeskenartig angegeben sind, den scheusslichsten Eindruck, und gleicht
einem grossen, vermummten Pavian. Am ungeheuerlichsten erscheint aber doch der Christus am Kreuz 3). In den rohen
Umrissen des Kopfes kann von irgend einem Typus gar nicht die Rede sein, und aus dem entsetzlichen Wulst des
arabeskenartig verschlungenen Purpurgewandes, welches den Kérper bedeckt, kommen die rothen Arme, die zwerg-
artigen, blauen Beine auf die wunderlichste Weise hervor. Auf dem jiingsten Gericht %) hat dagegen der im hellen
Purpurgewande thronende Christus ganz die verschnirkelten Ziige des Matthius ?). Wihrend er mit der erhobenen
Rechten nach dem Ritus der lateinischen Kirche segnet, driickt er mit der Linken die heilige Schrift und das Kreuz
an sich. Die verzierten Seiten, Rénder und Inifialen verrathen dagegen einen so richtigen architektonischen Sinn
der Eintheilung, einen so grossen Reichthum schoner und eigenthiimlicher Molive, einen so gewihlten Geschmack
in der Zusammenstellung der Farben, endlich eine so seltene technische Vollendung, dass man sich zur grossten
Bewunderung hingerissen fuhlt. Schon der Rand des Malthdus enthilt eins der reichsten Beispiele jenes feinen
Geriemsels mit den fiir die irlindische Kunst so charakteristischen einander beissenden Schlangen- und Vogel-
kopfen. Auch die Inilialen auf der Seite gegeniiber, in demselben Geschmack, gehéren zu dem Ausgezeichnetsten
dieser Art. Weit die Hauptsache aber ist doch auf der sechsten Seile enthallen. In der Mitle befindet sich auf
der, iiberhaupt in diesem Manuscript wie in dem Cuthbertshook hiufigen, schwarzen Fiillung , welche mit jenen,
auch im Evangeliarium des Willebrord vorkommenden, spiralformigen Verzierungen versehen ist, ein kleines Kreuz ©).
Umber vier Felder, ebenfalls auf schwarzer Fullung, mit weil den reichsten und feinsten Drachenverschlingungen und
Geriemsel, welches ich kenne. Diese vier Felder werden durch einen Sireifen von einem schénen Blau eingefasst
um welche endlich wieder in musterhafter rdumlicher Eintheilung sich ein sehr reiches Geriemsel herumzieht. Das
Ganze macht einen hochst geschmackvollen Eindruck. Das Gelb, welches hier offenbar die Stelle des Goldes
vertritt, ist die am meisten vorherrschende Farbe. Nichslt dem verdient die Seite mit dem Markus, der von den
gefliigelten Zeichen der vier Evangelisten umgeben ist, wegen der wunderschénen Arabesken in Blau, Gelb und
Roth auf schwarzer Fiillung am meisten Beachtung. Dieser merkwiirdige Codex ist im Jahr 967 nach St Gallen
gekommen.

Verschiedene Umstinde lassen nun fiir mich keinen Zweifel iibrig, dass die Figuren, Rénder und Initialen
im Cuthber(sbook, welches fir das Hauptdenkmal altangelsichsischer Miniaturmalerei gilt, entweder von irischen,

1) Siehe Taf. VIIL. 2) Siehe Taf. II. 3) Siehe Taf. V. %) Siche Taf. VI. 5) Siehe Taf. I. ) Siehe Taf. IX.



g

oder doch von solchen angelsichsischen Ménchen herrithren, welche Schiiler der irischen gewesen sind. Jener
bildliche Schmuck stimmt némlich in allen Theilen vo6llig mit den obigen, besonders mit den letzten, unzweifelhaft
irischen Denkmalen iiberein. Der h. Cuthbert aber trat noch sehr jung als Monch in das Kloster Mailros am
Tweed, welchem als Abt Eata, ein Schiiler des oben erwihnten Iren St. Aedan, vorstand, ja er bekleidete spiter
(von 666—676) die Stelle als Prior in dem Kloster Lindisfarne, welches der h. Aedan gegriindet, und in welchem
er bis zu seinem Tode gelebt hatte. Mit der irischen Klostergelehrsamkeit war aber auch sicher die irische Art
der Schrift- und der Miniaturmalerei nach Lindisfarne verpflanzt worden, und um so gewisser dort zur Zeit des
h. Cuthbert noch in Ausiibung, als dem Aedan im Jahre 651 ein anderer Irlinder, Finan, als Abt und Bisehof gefolgt
und erst im Jahr 660 oder 661, mithin nur wenige Jahre vor dem Einirilte des h. Cuthbert gestorben war. Hierzu
kommt, dass unter allen, in den wichtigsten englischen Bibliotheken von mir aufgesuchten Msc., deren bildlicher
Schmuck wegen eines Textes in angelsiichsischer Sprache auf angelsichsischen Ursprung schliessen ldsst, das Cuth-
bertshook ganz allein dasteht, indem alle die iibrigen zwar in dem Figiirlichen nicht so willkérlich-arabeskenartig,
im Ornamentalen aber auch nicht entfernt von so feiner und geschmackvoller Ausbildung erscheinen. Dagegen
mochten sich héchst wahrscheinlich ausser den drei obigen, sicher irlindischen Handschriften auch anderweitig, am
wahrscheinlichsten in den Bibliotheken in Irland, noch ebenfalls irliindische Handschriften vorfinden, deren bildlicher
Schmuck mit jenen iibereinstimmt.

Es diirfte nach vorstehender Auseinandersetzung als eine ausgemachte Sache anzunehmen sein, dass der aus
den kiinstlichen Windungen (Geriemsel) und allerlei phantastischen Geschépfen, Drachen, Schlangen, Vogelkdpfen
bestehende Verzierungsgeschmack, von welchem sich in der griechisch-rémischen Kunst keine Spur vorfindet, bei
dem celtischen Volk der Irlinder sowohl erfunden worden, als zu einer grossen Ausbildung gelangt ist. Der aus-
serordentliche Einfluss, welchen derselbe sowohl auf die romanischen, als germanischen Vélker des ganzen Mittelalters
ausgeiibt hat, ist ebenso bekannt, als erklirlich. Durch jene zahlreichen, von Irland ausgehenden Pflanzschulen
fiir die Ausbreitung des Christenthums wurde jener Geschmack iberall verbreitet und zwar um so mehr, als die
Irlinder noch langere Zeit mit ihren religiosen Stiftungen in Verbindung blieben, wie z. B. in St. Gallen noch im
Jahr 8%1 der irlindische Bischof Mark mit seinem Gefihrten Moengal auf der Riickkehr von einer Reise nach Rom
fir immer in jenem Kloster blieb und der Letztere der Lehrer der als Kiinstler beriihmten Monche Notger, des
Stammlers, und Tutilos wurde. Durch die grosse Zierlichkeit uud Schonheit musste aber dieser Verzierungsge-
schmack sich ebenso sehr, als durch sein, der damaligen Sinnesweise entsprechendes, phantaslisches Element empfehlen.
Wenn uns derselbe daher in den mannigfaltigsten Modificationen iiberall und fiir lange Zeit nicht allein in der
Malerei, sondern auch in der Bildhauerei allgemein entgegentritt, so hat dagegen die, jenen irldndischen Msc. eigene,
willkiirliche Auffassung menschlicher Formen gliicklicherweise fast gar keine Nachfolger gehabt. Theils hat das Ab-
schreckende, welches jene Gebilde fiir die Kunstanlage der germanischen Vélker haben musste, davon abgehalten,
theils wirkte die antike Tradition der Gebilde altchristlicher, sowie byzantinischer Kunst:einer solchen sehr kraftig
entgegen. Nirgends dirfte sich nun jener Einfluss der irlindischen Verzierungsweise in so mannigfachen Abstufun-
gen verfolgen lassen, als in einer Reihe von Handschriften der Bibliothek von St. Gallen. — Ich hoffe dieses in
mneiner Geschichte der Miniaturmalerei im Einzelnen nachzuweisen.

R © M —









9% 80 0 O 0 6 8.95090 ¢ 80O 0 2 0 8060 600 00 66 60 FKe DTS

© 606 06 60 6 60006008000 ® d¢ 6p 00 000G

b o® OO0 0 O

0 ® o o

> aDOOOOODOOOOOQOOOO000000000000060000
‘ o
o ,0 &
o a
s
o L]
o °
o o -
b g °.
q ‘0 °
o )
1 e ©
S :
° o
o i T
o
b5 o
°
5 o
a
(3] °
o
o °
o -
0 © 90 ® 00000 © 0 o OO0 * 00 9O
° °
9 °
L) ©
2 ©
5 a
° <
= °
Q
&
o o
° °
]
]
°
o
o
°
o
9
o
o
o

605 o4awm © o

e® %0 8 0% 00 00

® 2 000 #8553 3.5 53539 90 3

Aisis @ 3680 000 €. 0.0 -0 048903 @99 0 009 ©© Q90 ©©090°%°c 900 ag064d8p066°0° @ % 09 O

9 00 0000 0D 0 8 08 060 0O OCo © 00 © o0a 0°

©







o
SGEveal b

Hithherl. o, anliy. Gacell, in Jurieh:



Vdaoooooeocooonoao.vaoo Q 99 © 9 o a_©0 9 99

dletth o antig. Cesell in ZLiirich. >

3
© ©
..Iﬂ. o
¥ °
o
° o 0
P © 000 © B e 8
© 2 2
L o
o
o . a
® o P 2
L/ °
o e o s
9 2
L) o
-]
0 5 N
o
9 Q
o o
o ° o
9 ° ]
Q Q L]
Q ° %
= °
°
o °
°
o ° o
Al o °
°
L o *® ¥ °
© & °
7, °
° 7 ° &
-]
ot o
Qw 4 ¢ v B
° Y/, o °
\h )
o O o
. o o o
° o o
© o
Bl
=) o °
L o000 o [+ e
3 9 =] /ly 0000 oo o & °
A1 60s90, &
a g Y °
x ° ° ° o © 5
o S Zie o/ ©0 o ) SR 3
o -] o O ©° 00 o
o ° ° © o <
9 so oo ©0 oo ooo O o
- < o o
°
¥ > o &
o 5 ° ° L
° C o~ 00 L Wu wnv v.v & °

o ©

T e o
BREETSEX
[ g
e
::
o0
e =
I
!:, §
J

000 oo © & 6 & o0 0

0

o

ﬂ
¥ <
®

3"I’”

¥

o 0

2.
e

°
L]
°

Sl
R

L]

L]

0
%




VL.

ST RS

e T R el RS iR sl TP T T
éww\w@%
& 4 008D TG A e R 0h SO b
f
O S
]
A G T
.nov.b' e
te g
°
) anb.l =
afo” Yo ° °

o

[ o Foes, 6 W S R pRA it TN G My e o
o
o
2N =71 o I o
RLZ .\o
3 s
© g ® 6 0 0 5 © © 0 b © ° &
- 3
AR S T g }
PO e e /-
i le o ©
(e

AN
S

XY,

S,

1B
TR
AT

R | =T &
A , e
S

80 SR e T NS
- e o N
PP (7 o e

S W W W i B SSRGS o

6.0 o6 a_¢ 0 0 O ¢ 5 0 0
. °
: m
15}|
0
S0 e 0 g e 800 6 6. % 0
o L s 0 0 g
0¢.°.°°
0 ° LB Bl )
°
2 o 8 L]

=7 2 -\| D I Wi W W W WA N "/ /7).

e
o
o o ;
oo'.‘- _o’. i sNe ll o
N T R I N e i B
: : o
0
&7 L&A o
\
9
0 -0 @ @ CRO SO TR e iy ek ISR e S

Rt less

R R




P e SN T AN AN Ao« |

NS

S

a— T

e

R A S A N T T X NS T A X S

Mttt d, andey. Gesell: e Jeirich .



.Ooeoaoocooooc0eooooacooeoooo-ooooOcooOOooooooooocooupno ghis 606 6 bis 005
ma.

°
°N
° ¢ o B
N oy
° oy
: A °W
L] i om
s
®
o2
A
© )
© 8 b @ g 00 e oo SR (B - S b ST el el D T R S 0 o © ® o ° o © o %iic 0L O,w./
e o, AT
5
b7 = - T e T o o S D, 077(...
L3 o
: §
o o N
Q ¢l S i 0 alg o
; 5
: o
= Q ©
S ﬂ ° e ——— 2
o
& e .
° . >
©
¥ ©
° ° .
Q
o
: o
o
& ° o
(-3
o : °
L)
: o
s
. )
N ° —
b “
L 5 s
8 s
° = ———— <
®
: — o
o o
°
o v
a
== _ L
o ENENY
& m”“wﬁ g | o
° =SN=
° m%/l“/” °
° l/“/v{
ENEN
- ° m///m/l// °
=N =27 ° —
© GANI‘.u./// “ O NSNS S BB BESV S e b e e i S T D s e °
e © R L e e 0600206 960 oaoaGOQOOGuODuc.OOGOuDQO) 2 0,00 o
s vt de
° i g o
) ep ® © ©60 © % o ocr40050000 RDIWIOIN Oy S 0. o B D OQGQOODOO &% oW e AR °
o : o
e R ©
0 e e e |
| °
)
s ©
2 ©
°
2 -
°
o
5 e e
-] O 6 © : 00 9 © ©o 0 ¢ 08§ 0 9 ¢ €8 0 . 6ln e 8O NG & GG 060 gy © © © o 0 © q



IR R R R .
BIBSABEILIITED)

RIZATR O
25RO
XN B

; (=
ST

Sl

B2 XpSreal.




L ]
\— [ ]
:'l...o'-o >

AT R € | B
$ .06 0 ° 3 %

e« @ » & = PR 1\ \
> 5 A ::c
d o MUY F IR o

o~ \/&\/4; ~ il NS
e & ® e® o e s = o}

P
=

s
D
™ A4
14
B
é
‘I
¥




i gy
dacaly crponbf—v ndlaba

loco y'ponoeny

ﬂﬂz cavres’ ,@
Oeponstt— choT %)54'/
Nyt & °

[ g [l i SEZF O
#uy ] [Priapd v
& M‘%@v ?w\u mmc%v{ufuwﬁ,ww%nﬁfowm /rgoww@mmvyw ch W%ywjlzmm 0

"u’.“(h \“
) ARCS P eccocds LlOoﬂll% asacatuocnos-(Jul
Poreey 1
‘gub eruafa No & Super un clas
s ) lacacus s
p(}):fzﬂna ,u'r chebup
Qracams (o, |
| e f; i S‘ff'efc pnmabmn
upEerRre ‘;‘;;s ff,‘iffn LuctT wy &lmmna
ﬁm uolles ol ) 5& 1 &%&1 0




XIL

\ 5 reonncj{;‘ mazrheévm
) - s &9
1. I TOY fdTd mATSAr0
S el “1r5'o n “Thg

IAOT‘H‘ﬂdPee‘HOC. & ["JCTPt'

NMWAAAT 1 I \‘/&/\TH’PiOM‘ ;
R " Be&‘ﬂlf" uty qut fion b \ o =
A '&l‘c&p(oc.aﬂﬁp.oa Ork-Ettopeyon: 5 \ 4

S =)

A O
.

peyponfiony (pmec |




X1l

@N TRua Me ﬂ*ci;uP clo wotne pudo
tn Cattreamr dil@nonln cont

nitiae InPactit Indiertr tncogreanionh

PERYTE RpehT - gurcum pATM e f-

L.
homlm ITOeq; une m e 5 dtﬁf:ﬁ;a
eclesioc ep18coc Locam adfittorpoputro G-toguiuy-al

Tenent soluencly alligan By or &S S fonce
1 a»1dla:rﬁ~gtrzﬁ1nnfﬁ~aéﬂmﬁt
1 Quctontarem susa Py &uzy%mmag
Pumt quignaoumng. Tonrmaznad-bimiycea glopa
Trmims sontrunc can 7 Stlow iro A~y atafFan
matpam gy

6
}huy &M‘Gpmmb ern Brau pOnim na{apnm\omw’[g‘MM orap ubgﬂeioyzjéf bz
, udurbomm nomMmcL rwmbwr%beclmanmruch WEETPSI CrppuYCy pptapery
apcapriuypelqupyur cupyt pnyapbucuy alny prpay-~
' g

T Vi 1. —
LR nogonr pa Vo [Cem du
’gan-oe-/ura\m chsCyup , 2 COm CCL"‘
—,TQ/T HY H)VL wpN O &w’])m—c‘é/a; f;‘ijlqdp,) cur
decd AP Ldngy
el 614‘['0 1C /)ﬂp (X}JOIC . CLN - '!’Z;Luqucle'nCqu :tr
ALAC OHTW To OROMA

N
qui ft‘r‘ofc. ulewp how ftcepar’

Cog.

L.



	Bilder und Schriftzüge in den irischen Manuscripten der schweizerischen Bibliotheken gesammelt und mit Bemerkungen herausgegeben

