
Zeitschrift: Mitteilungen der Antiquarischen Gesellschaft in Zürich

Herausgeber: Antiquarische Gesellschaft in Zürich

Band: 7 (1853)

Artikel: Bilder und Schriftzüge in den irischen Manuscripten der
schweizerischen Bibliotheken gesammelt und mit Bemerkungen
herausgegeben

Autor: Keller, Ferdinand

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-378748

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-378748
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Bilder und Schriftzüge

in den

irischen Manuscripten der schweizerischen Bibliotheken gesammelt

ond mit Bemerkungen herausgegeben

Dr. ifertrinanì* &tiltv.



Ein Gegenstand, dem bisher wenig Beachtung zu Theil geworden, obwohl er in geschichtlicher

und künstlerischer Beziehung unsere ganze Aufmerksamkeit verdient, ist eine kleine Sammlung
irischer Handschriften, die auf den schweizerischen Bibliotheken zerstreut liegen und theils noch

vollständig, theils nur in Bruchstücken vorhanden sind.

Da die Bibliothek des Klosters St. Gallen die meisten dieser Bücher besitzt, und dieselben

unmittelbar aus der Hand irischer Mönche, vielleicht der Verfertiger selbst, erhalten hat, so lassen

wir der nähern Betrachtung dieser Denkmäler eine kurze Untersuchung über die Zeit ihrer
Ausarbeitung und Uebergabe an jenes Kloster vorangehen.

In dem aus der ersten Hälfte des neunten Jahrhunderts herstammenden Verzeichnisse des

Bücherschatzes der Mönche von St. Gallen, werden folgende mit irischen Buchstaben geschriebene
Codices (libri Scottice scripti) angeführt : *)

Libri scottice scripti.
Metrum Juvenci, in vol. I.

Epistolae Pauli, in vol. I.
Actus Apostolorum, in vol. I.

Epistolae canonicae VII. in vol. I.
Tractatus Bedae in proverbia Salomonis, in vol. I.

Ezéchiel propheta, in vol. I.
Evangelium secundum Johannem, in vol. I.
Enchiridion Augustini, in vol. I.

Item Juvenci metrum, in vol. I.

Apocalypsis, in vol. I.
Item Apocalvpsis, in vol. I.
Metrum Sedulii, in vol. I.
De Gradibus ecclesiasticis, in vol. I.

Arithmetica Boetii, in vol. I.

Missalis, in vol. I.
Vita sei. Hilarii in codicillo, I.
Passio S. martyrum Marcellini et Petri.

Metrum Virgilii, in vol. I.

Eius glosa, in altero.

Quaternio I. de inventione corporis sei. Stephani.
Quaternio I. de relatione translations sci. Galli in

novam ecclesiam.

Bedae de arte metrica in quaternionibus.
Instructio eccesiastici ordinis in codicillo I.
Liber I. Genesis, in quaternionibus.
Actus Apostolorum et Apocalypsis, in voi. 1. veteri.

Quaternio I. in natali Innocentium legendus.
Orationes et sententiae variae, in voi. I.
Orationes in quaternionibus.
Expositio in cantica canticorum, in quaternionibus.
Item Begum, qualernio I.
Item Evangelia II. secundum Johannem scottice

scripta.

Prosperi epigrammata in volumnibus duobus. unum
fuit scotticum pusillum.

') Siehe Weidmann's Geschichte der Bibliothek von St. Gallen. St. Gallen 1841. — Der Ausdruck Scotus für
Irländer rührt von dem Namen Scotia und Scotia inferior her, womit im Mittelalter Irland bezeichnet wird.



— 62 —

Es entsteht nun die Frage, deren Beantwortung für die Geschichte wissenschaftlicher und
künstlerischer Thätigkeit im Kloster St. Gallen von nicht geringem Interesse ist, ob diese Bücher
durch Irländer hier zu Lande geschrieben worden seien und wann dies stattgefunden habe oder
aber, ob man alle diese Codices, wie es bei einigen gewiss ist, als Geschenke betrachten

müsse, welche durchreisende irische Mönche in der von ihrem Landsmann gegründeten Zelle zurück-
liessen. Ist St. Gallen der Ort der Verfertigung, so ergibt sich vielleicht aus dem Umstände, dass

jene Bücher nicht in Einem, sondern in verschiedenen Jahrhunderten (VII.—IX.) geschrieben worden
sind, eine fortdauernde geistige Verbindung zwischen dem irischen Stammkloster und der Colonie,
wie sie sich bei mehreren sogenannten Schottenklöstern nachweisen lässt '), und der so früh
anhebende Drang zu litterarischen und künstlerischen Leistungen (Calligraphie, Miniaturmalerei, Glyptik,
Musik) hat Anregung und Nahrung von jenen nordischen Instituten erhalten, die im 7ten und 8ten
Jahrhundert an Gelehrsamkeit und allgemeiner Bildung die übrigen Klöster Europa's weit übertrafen,
und mittelbar und unmittelbar auf sie einen heilsamen Einfluss ausübten.

Leider gibt uns weder über die Herkunft der Mönche, aus denen im ersten Jahrhundert seines

Daseins das aufblühende Kloster bestand, noch über die wissenschaftliche Tüchtigkeit derselben der
älteste Theil der Hauschronik, den der Mönch Katpert verfasst hat, den geringsten Aufschluss. Der Schreiber

erzählt nur die äussern Schicksale des Klosters und verweilt bei der Schilderung der Beeinträchtigungen

welche seine geistliche Republik von Seite der Bischöfe von Konstanz zu erdulden halte
und bei der Meldung, wie sie nach langen Kämpfen zum Rechte der freien Abtswahl gelangle. Die erste

Andeutung litterarisch-artistischen Strebens, der wir in den Annalen begegnen, knüpft sich an

Personen deren Namen deutschen Ursprunges sind. Wir treffen z. B. auf die Bemerkung der Abt
Waldo (erw. 782) sei ein vorzüglicher Schönschreiber gewesen. Einen bestimmten Beweis
schriftstellerischer Thätigkeit im VIII. Jahrhundert liefern uns die noch vorhandenen Werke gelehrter
Mönche, eines Winithar und Kero, ferner die Thatsache, dass Wolfram und Abo Codices, und dass

mehr als zwanzig Mönche Urkunden in diesem Jahrhundert geschrieben haben 2). Genauer und

ausführlicher werden die Nachrichten in Bezug auf den Gelehrtenberuf der St. Galler Mönche im

IX. Jahrhundert. In das vierte Decennium desselben, in die Regierungsjahre des kräftigen und

weisen Abtes Gozbert fällt die Erbauung des neuen Klosters und der nach erlangter Immunität
eintretende, ausserordentliche Aufschwung der Anstalt. Im neuen Gebäude war für eine Schreibstube

und für einen Büchersaal gesorgt, und St. Gallen, welches früher grossen Mangel an Schriftwerken

hatte erlangte durch die Bemühung dieses Abtes in zwanzig Jahren eine Bibliothek die

dem Kloster ein bedeutendes Ansehen verschaffte.
0

Betreffend die häufigen Besuche der Iren im Kloster St. Gallen sind eine Menge Zeugnisse
vorhanden 3).

Den ersten Wink aber dass irische Mönche als Schriftsteller in St. Gallen auftraten, gibt

') Moore's History of Ireland II. 135.

2) Siehe von Arx, Geschichte von St. Gallen; Weidmann's Geschichte der Bibliothek von St. Gallen.

3) Scotigenae pro se quo nidiflcanl velut ipse (Gallus) Tanquam germani vivunt ibi compatrioti. Ekkehardi
lib. Bened. lib. IV. p. 244.



— 63 —

uns der Titel eines der oben angeführten, mit schottischen Buchstaben geschriebenen Bücher, das

selbst leider nicht mehr vorhanden ist, nämlich : Quaternio I. de relatione translationis sci Galli in
novam ecclesiam. Die Versetzung der Ueberreste des h. Gallus in die neue prunkvollere Gruft fand
im Jahr 835 statt. Der Name des Verfassers dieser Schrift ist unbekannt ; es ist blosse Vermuthung,
sie möchte von Moengal, der erst nach jenem Jahre in dieses Kloster trat, herrühren. Natürlicher
ist die Annahme, der Schreiber sei Augenzeuge der Feierlichkeit gewesen.

Suchen wir in den ältesten Schriften des Klosters vergebens nach bestimmten Nachrichten
über die Anwesenheit und die Leistungen irischer Mönche, so tritt uns dafür um die Mitte des

9ten Jahrhunderts die Erwähnung eines irischen Mönches mit genauer Angabe seiner Befähigung und

Verdienste entgegen. Die ersten Blätter der von Ekkehard fortgeführten Hauschronik welche der

Schilderung der St. Gallischen Unterrichtsanstalten und der Thätigkeit und Persönlichkeit jener Lehrer

gewidmet sind, die sich um Verbreitung der Wissenschaft im Allgemeinen, besonders aber um die

Bildung ihrer Zeitgenossen unsterbliche Verdienste erwarben, nennen uns als einen der vorzüglichsten

Begründer jener ruhmvollsten Epoche in der Geschichte des Klosters einen irländischen Mönch.
Unter der Vorsteherschaft des Abtes Grimald, um die Mitte des 9ten Jahrhunderts, besuchten

auf ihrer Rückreise von Rom, wohin sie eine Wallfahrt gemacht hatten, der irische Bischof *) Marcus

und sein Neffe Moengal, welcher nachher den Zunamen Marcellus (der kleine Marcus) erhielt,
das stammverwandte, vom Wege nicht sehr abgelegene Kloster des h. Gallus.

Die lernbegierigen Mönche, welche in Moengal einen Mann von seltener Gelehrsamkeit und
umfassender Bildung erkannt hatten, beredeten die Reisenden, ihren bleibenden Wohnsitz in St. Gallen

aufzuschlagen. Die Bitte wurde angenommen, das Gefolge entlassen und Oheim und Neffe lebten

bis zu ihrem Tode in St. Gallen. Von Marcus erfährt man ausser seinem Todestage weiter nichts,
als dass er sein Geld, seine Gewänder und Bücher dem Kloster überlassen habe. Moengal dagegen

ward Vorsteher der sogenannten innern Schule und Lehrer derjenigen Knaben, welche klösterliches

Gewand trugen und gröstentheils schon als Kinder dem Klosterleben gewidmet wurden. Er

war, wie Ekkehard sagt, gleich bewandert in der Theologie und in den schönen Wissenschaften,

und unterrichtete seine Zöglinge Notker, Batpert, Tuotilo in den sieben freien Künsten, mit besonderer

Liebe aber in der Musik. Schriften sind keine von ihm vorhanden, mit Ausnahme einiger
Urkunden, die er in den Jahren 854, 856, 857 und 860 ausgefertigt hat. Im Necrologium von
St. Gallen findet sich die Angabe seines Todes in folgender Form: »Hinschied des Moengal, auch

Marcellus genannt, des gelehrtesten und trefflichsten Mannes.«

Obgleich nicht näher angegeben wird, in welcher Art von Musik, — der römische Kirchengesang

war schon früher durch einen römischen Geistlichen in St, Gallen eingeführt worden2) — Moengal

Anweisung ertheilt habe, so lässt sich aus den Lobsprüchen, die den Talenten des Tuotilo, Moen-

gal's Lehrling, gespendet werden, mit ziemlicher Sicherheit auf die JNatur des musikalischen Unter-

*) Siehe Pertz Mon. Germ. II. 78. — There existed at this lime a custom in Ireland of raising pious and exemplary

monks to episcopal rank without giving them any fixed sees - episcopi vagantes, of whom numbers
were found on the continent in the middle ages. Moore U. 137. — In Hiberuia episcopi et presbiteri unum
sunt. Ekkeh. Lib. Bened.

2) Siehe Perlz Mon. II. 102.



richtes schliessen. Tuotilo war, so heisst es, in jeder Art von Saiteninstrumenten und Pfeifen

(fistulae) unübertroffen, und gab im Saitenspiel den Söhnen des Adels in einem ihm vom Abte

bezeichneten Räume Unterricht. Saitenspiel, besonders aber der Gebrauch der Harfe, ist wirklich
auch diejenige Art von Musik, welche seit den ältesten Zeiten in Irland geübt wurde, und worin
zu Moengals Zeit, wie aus einer Menge Angaben in den irischen Chroniken hervorgeht, jeder freie

Mann eine gewisse Fertigkeit besessen zu haben scheint *).

Erst in der zweiten Hälfte des X. Jahrhunderts treten wieder Irländer, die als solche in den

Annalen bestimmt bezeichnet werden, unter den Gelehrten St. Gallen" s auf, nämlich Failan und

Clemens. Beide hatten vor den an der Pest im J. 1022 an Einem Tage gestorbenen Professoren

Nolker (Labeo), Rudpert, Anno, Erimbert das Lehramt in St. Gallen verwaltet. Ueber ihre Schicksale,

ihre Persönlichkeit, ihre Befähigung im Allgemeinen und die speziellen Fächer, worin sie sich

auszeichneten, ist gar nichts bekannt. Failan starb 991.

Ausser den angeführten muss es noch andere Männer irischer Abkunft gegeben haben, die

sich um die Förderung geistiger Cultur in St. Gallen bleibende Verdienste erwarben. Es geht diess

aus einigen von einem Irländer, Namens Dubwin, geschriebenen Versen hervor, worin den St. Galler

Mönchen der Vorwurf gemacht wird, sie schauen mit Verachtung auf diejenigen herab, deren

Vorfahren St. Gallen seine Gründung, seinen Ruhm und Reichlhum zu verdanken habe. — Als Männer,
die sich um St Gallen hochverdient gemacht, führt er Dubslan, Faelan und Dubduin an. Faelan

ist der eben genannte Professor. Ueber Dubslan finden sich keine Nachrichten. Dem Dubduin wird
die Gründung der Gartenanlagen des Klosters zugeschrieben 2).

Eine fernere Nennung irischer Mönche kommt weder in den Jahrbüchern St. Gallens, noch

in den übrigen Schriftwerken des Klosters vor. Wohl aber trifft man in dem Todtenkalender Namen

an, die ganz unzweifelhaft Irland angehören, wie z. B. Brendan, Adam David, Melchomber,

Fortegian, Eusebius Chinchon, Hepidan etc.

Es beschränkt sich also auf die obigen sparsamen Notizen unser ganzes Wissen betreffend

den Antheil, den Irland an der geistigen Hebung des Klosters nahm.

In engste Berührung mit einem ausschliesslich von Irländern bewohnten Kloster trat St. Gallen

im Jahr 883. — Auf dem Victorsberge bei Feldkirch bestand nämlich seitdem der h. Victor an

*) So erzählt Beda von dem Anglischen Dichter Ceadmon, dass dieser, der später nur geistliche Lieder schrieb
und sang, um nicht an gesellschaftlichen Gesängen Theil nehmen zu müssen, vom Tische sich entfernte,
wenn die Harfe herumging und an ihn die Reihe kam zu singen und zu spielen.

2) Die in von Arx Geschichte von St. Gallen abgedruckten Verse lauten:

Hi sunt insignes sancti, quos insula nostra
Nobilis indigenas nulrivit Hibernia claros,
Quorum grata fides, virlus, honor, inclita vita
Has aulas, summasque domos sacravit amoenas.
Semina qui vilae anglorum sparsere per agros,
Ex quis maluros convertis (-litis) in horrea fruclus.
Nos igitur fratres, una de stirpe creali
His sumus; imbecilles miseros quos mente superba

Despicitis proceres mundique tumentia membra!
Cum Chrisli potius debetis (-beretis) membra videri,
Prudens hic pausai quin (utique) Gallus atque sepultus,
Ardens ignis Scolorum conscendit ad altos.
Duhslane meruit nomen, dignumque vocari.
Annue rex coeli me hic pro nomine Faelan
Dnbduin hos ortos (hortos) fecit quiqunque requiris,
Bessibus (versibus) labrisque canens, qui dixit amice.



— 65 —

dieser Stelle den Märtyrertod erlitten hatle, ein Kloster, das im gleichen Jahrhundert von Schotten

bevölkert wurde und ohne Zweifel bestimmt war, Irländern, die nach Born wallfahrteten, als Herberge

zu dienen. Dieses Kloster hatte im oben angeführten Jahre Carl der Dicke dem Kloster St. Gallen

als Eigenthum übergeben, und zwei Jahre später wurde von eben diesem Kaiser die Verordnung

getroffen, dass aus dem Ertrag von Gütern die er dem genannten Kloster schenkte ein Hospitz
für zwölf (nach Bom) reisende Personen unterhalten werden sollte. Die Vereinigung des Schottenklosters

mit St. Gallen hatte auf die Bitte des Irländers Eusebius, der 30 Jahre als Klausner (inclu-

sus) auf Victorsberg lebte, stattgefunden ').
Auch das Kloster Beichenau zählte Irländer unter seinen Bewohnern, ebenso Kheinau, das

einem Irländer, Findan, seine eigentliche klösterliche Einrichtung verdankt.
Es wird überhaupt kaum ein älteres Benedictinerkloster, in Mitteleuropa wenigstens geben,

aus dessen Annalen und Necrologien sich nicht zeitweise Besuche von Irländern nachweisen lassen.

Sowie, besonders im VI., VII. und VIII. Jahrhundert die irischen Klöster als die trefflichsten

Bildungsanstalten für Geistliche, als Sitz der Wissenschaften und Künste galten, und lernbegierige
Leute aus andern Ländern anzogen so that sich hinwieder bei den irischen Mönchen ein fast

schwärmerisches Verlangen kund, die Klöster des Festlandes und heilige Orte, namentlich Bom, zu

besuchen, oder als Missionäre die Länder zu durchreisen, wo noch Ueberreste des Heidenthums

anzutreffen waren, oder Klöster herzustellen und neue zu gründen, auch als Lehrer aufzutreten oder in
"einsamer Gegend als Einsiedler das Leben zuzubringen. Nicht ohne Grund macht Walafrid Strabo

die Bemerkung 2), dass den Schotten das Reisen zur andern Natur geworden sei.

Die Stiftung des Klosters St. Gallen (614) fällt in die Blüthenperiode der irischen Klöster,
in die Zeit des Erwachens der irischen Mission. Die Reiseunternehmungen der Mönche dieser Insel

waren zunächst nur auf Gallien gerichtet, das unter den beständigen gegenseitigen Kämpfen seiner

Gewalthaber in Rohheit und Unwissenheit versunken war. Ihre Absicht war, durch die Predigt des

Evangeliums der überhandnehmenden Siltenlosigkeit entgegenzuarbeiten, die hier und da noch

vorhandenen Ueberreste des Heidenthums zu entfernen 3) und Bildungsanstalten für Geistliche zu gründen,

die nach dem strengen Sinne der irischen Institute zu gänzlicher Entsagung der Welt und dem

alleinigen Dienste des christlichen Lehramtes erzogen werden sollten.

Im Uten und 12ten Jahrhundert scheint die Zahl der auf dem Festlande lebenden irischen

Mönche am grössten gewesen zu sein. Die Beweggründe der Auswanderung waren damals theils der

litterarische Rubm, den sich verschiedene Klöster des Continentes erworben halten, theils auch die

unglücklichen Ereignisse in Irland, wo während der innern Kriege und der Einfälle der Dänen die

Sicherheit der Klöster so häufig gefährdet wurde, dann ferner die Absicht für die durch Frankreich
und Deutschland ziehenden Kreuzfahrer Verpflegungsanstallen und Spitäler einzurichten. Für den

letztgenannten Zweck bildeten sich fast in jeder grössern Stadt des südlichen Deutschlands Congre-
gationen schottischer Mönche, denen man Klöster baute oder ältere einräumte.

i) Siehe Neugarl N. DXXXIII. &. DLIII. Perlz mon. II. 73.

2) Quibus consueludo peregrinandi jam paeue in naturam conversa est. Walafrid in Vila St. Galli lib. II. c. 47.

3) Gregor von Tours VIII. XIV.



— 66 —

Ueber das Erscheinen und das Aussehen der irischen Mönche erlauben wir uns einige Angaben,

die sich in den Schriften des Klosters St. Gallen finden, — weil sie an die Eigenthümlichkeiten
des gemeinen Volkes in Irland, wie es jetzt ist, erinnern, — hier einzuschalten.

Die irischen Mönche reisten selten anders, als truppweise. Sie waren, wie heut zu Tage
noch, mit langen Stöcken 4), ledernen Quersäcken und Flaschen (ascopa, pera, capsella de corio) 2)

versehen. Sie trugen ferner, wie jetzt noch, wallende Haare und bemalten (tätowirten) 3) sich
einzelne Theile des Körpers, namentlich die Augenlieder. Es wird auch von ihnen erwähnt, dass sie

sich wächserner Schreiblafeln (pugillares) *) bedienten. Dass sie sich, wie ihre Nachkommen auf

Fischfang verstanden, und denselben, wenn es die Noth erheischte, zur Fristung des Lebens anwandten,

geht aus der Lebensgeschichte des h. Gallus hervor.
Obwohl sie zum Eintritte in's Kloster St. Gallen ein Becht zu haben meinten, so scheint

doch, wie aus den oben angeführten Versen des Dubwin erhellt, dasselbe nicht immer anerkannt worden

zu sein.

Wiederholen wir nach dem so eben Gesagten die Frage, welche Verdienste sich Irland um
das von ihm gestiftete Kloster auch in der nachfolgenden Zeit erworben habe, so wird die Antwort
dahin ausfallen dass wenn auch eine geregelte Verbindung zwischen Irland und St. Gallen sich

nicht mit Beslimmtheit nachweisen lässt, dennoch einzelne Männer aus jenem Lande die der Zufall
oder eine Wallfahrt zu den Ueberresten des h. Gallus in das auf den alemannischen Alpen gelegene

Institut führte durch die Strenge ihrer religiösen Anschauungsweise und monastischen Observanz,

welche den irischen Klöstern in früherer Zeit eigenthümlich war, der Galluszelle das Ansehen zu

begründen halfen, welches dieses Gotteshaus und Priesterseminar in den ersten Jahrhunderten seines

Bestehens in ausgedehntem Maasse und mit allem Rechte genoss und dass andere gelehrten Iren
durch Bücher, die sie hieher brachten oder hier abschrieben noch mehr aber durch Unterricht in

der griechischen Sprache, der Rhetorik u. s. w., nicht wenig zur Ausbildung der wissenschaftlichen

Tüchtigkeit, wodurch eben dieses Kloster aus der Reihe ähnlicher Vereine hervorglänzte, beitrugen.
Was die künstlerischen Leistungen der Iren betrifft, so werden dieselben von den Geschichtschreibern

nicht besonders hervorgehoben, entweder weil dieselben von den literarischen Verdiensten,

die sich dieses Volk erwarb, verdunkelt wurden, oder weil die irischen Klöster in dieser Richtung
nicht geradezu nach Auszeichnung strebten. Sie übten aber Musik als eine mit dem Cultus innig
verbundene Kunst 5), und diese scheinen sie auch in ihren Colonien nach besten Kräften gefördert

zu haben. Harfenspieler finden sich auf den ältesten irischen Steinkreuzen eingehauen, Pfeifenbläser

als Verzierung von Anfangsbuchstaben in den Handschriften des 8ten und 9ten Jahrhunderts. Ueber-

Der kürzere Stab, den die Bischöfe trugen, hiess camballa, siehe Leben des h. Gallus.

2) Haltemer's Denkmäler Bd. I. p. 237. Ascopam i. e. flasconem similis ulri de coriis facta sicut soient Scottone*

habere. Epistola Ermenrici: De pera scoltica jacula timet.

3) Hatlemer Bd. I. p. 227 und 237. Stigmata, signa, piclura in corpore quales Scoti pingunt in palpebris.

4) Pugillares Scolorum. Von Arx, p. 29.

5) Gulielmus Malmesbur. in Vita S. Dunstani sagt von dem Letztem, der von Irländern gebildet wurde, Arithme¬

tical!) cum geomelria et astronomia ac musica diligenter excoluit. Harum scienliarum Hibernienses pro

magno pollicenlur.



— 67 —

haupt gibt es in .den altern geschichtlichen Werken der Irländer viele Andeutungen über die Pflege
und Ausbildung die in diesem Lande der Musik schon frühe zu Theil ward. In der Calligraphie,
der im Mittelalter wichtigsten und geschätztesten Kunst, haben sie, wie wir sehen werden, schon sehr
frühe Ausserordentliches geleistet, und ihre diessartigen Produkte stehen in verschiedener Beziehung
jetzt noch unübertroffen da '). Westwood spricht die Ansicht aus dass die Schreibweise welche

von den irischen Missionaren nach dem Festlande gebracht wurde hier angenommen und bis zum
Wiederaufleben der Künste im 13ten und 14ten Jahrhundert festgehalten wurde. Diese Behauptung
scheint wenigstens mit Bezug auf das Kloster St. Gallen ziemlich begründet. Unterwirft man die in

Karolinger Zeit an diesem Orte entstandenen Erzeugnisse der Calligraphie einer genauem Prüfung,
so entdeckt man in der Form vieler Buchstaben, namentlich bei der Uncialschrift, eine Nachahmung
der irischen Typen, die den Schreibern in vorzüglich schönen Formen vor Augen lagen. Noch
bedeutender aber war der Einfluss, den die irischen Bücher, vielleicht die irischen Mönche selbst durch
Unterricht und Anweisung auf das Technische dieser Kunst, die Haltung der Feder, die Zubereitung

der Tinte, kurz auf die ganze Schreibmethode ausübten. Die Grundsätze die sie befolgten,
scheinen wenigstens im 9ten und lOten Jahrhundert herrschend gewesen zu sein. Die Annahme
einer Anregung zu kalligraphischen Arbeiten von Seite der in dieser Kunst so sehr gebildeten Fremdlinge

erklärt auch den Umstand warum in St. Gallen sich ein Drang zum Bücherschreiben so

frühe kund gibt und warum schon im 9ten vollends aber im lOten und Uten Jahrhundert Männer

in St. Gallen auftraten, wie Sintram 2), Folcart und andere im ganzen deutschen Reiche, die

durch ihre ausgezeichneten Leistungen Bewunderung erregten und deren Arbeiten als Musterwerke

von allen Seiten her verlangt wurden.

Allein viele ihrer Buchstaben, namentlich in der Currentschrift, ferner die Abkürzungen und

Zusammenziehungen wichen von den in der fränkischen Monarchie gebräuchlichen Formen so wesentlich

ab, dass wenigstens in Bezug auf die Gestalt der Charaktere ihre Schreibart nicht zu der

Geltung gelangte die ihr gebührt hätte. Bücher in irischen Schriftzügen geschrieben, die sich schon

beim gewöhnlichen Lesen als unbequem erwiesen, mussten jedenfalls vom Altare als untauglich
entfernt werden. Daher denn die irischen Messbücher sehr frühe umgeschrieben und diejenigen clas-
sischen und dogmatischen Inhalts wenig benutzt und in den Catalogen als unbrauchbar (legi non
potest u. dgl.) bezeichnet wurden 3).

Die Fremdartigkeit irischer Schriftzüge veranlasste denn auch die in's Kloster getretenen
Schotten, sich so gut wie möglich an die Formen der auf dem Continente üblichen Buchstaben zu
halten, wie die unter dem Namen Marcellus von Moengal abgefassten Urkunden darthun.

Einen Beweis dass die Iren sehr früh, ja schon im 5ten Jahrhundert in der Zeichenkunst
und Malerei Versuche machten, liefert unter andern Andeutungen in irischen Büchern eine Stelle in

') De Sulgeno qui sub anno 1070 Episcopus Menevensis fuit, ipsius filius Johannes hunc in modum cecini!:

Exemplo patrum, commolus amore legendi, Sed cum jam cimba voluisset adire reveclus,
Ivit ad Hibernos Sophiâ, mirabile, claros Famosam genlem scrip Iuris atque magistris eie.

2) Omnis orbis cisalpinus Sintrami digitos miratur. Scriptura, cui nulla, ul opinamur, par erit ultra. Ekkehard
in Casibus S. Galli. S. Pertz II, 89. 3) Ueber irische Schrift s. Traité de diplomatique III. 377.



— 68 —

der Triade, Seite 523 : »Ecclesia Kildariensis saec. V. pictis tabulis et imaginibus de pictis ornata.«
Ein ferneres Zeugniss sind die in den irischen Mssc. namentlich den Evangelienbüchern so häufig
vorkommenden Miniaturbilder. Allein entfernt von den Ueberresten antiker Kunstwerke und ausser
dem Bereiche des sich von Byzanz verbreitenden Einflusses auf die Kunstthätigkeit des Abendlandes

blieben sie, wie wir später sehen werden, bei ihrer eigenthümlichen und rohen Kunstweise stehen

und erhoben sich nie auch nur zur Mittelmässigkeit künstlerischer Auffassung und Darstellung.
Dagegen werden sie als Schöpfer einer bald äusserst bizarren, bald höchst geschmackvollen

Ornamentik betrachtet, deren Erzeugnisse die Produkte der Malerei in Absicht auf Kunstwerth weit
übertreffen. Sie tritt in geringem Maasse in den Handschriften der Profanscribenten in vollster
Blüthe aber in den Evangelienbüchern auf, wo es ihre Aufgabe ist, die Figurenbilder und die

Anfangsbuchstaben gleich einem üppigen Rahmen einzuschliessen und gleichsam zu verherrlichen.
Wie sich erwarten liess, fand die Figurenmalerei der Iren in St. Gallen keinen Beifall; denn

unter der grossen Zahl der Miniaturbilder welche die altern Handschriften des Klosters enthalten,
kommt auch nicht ein Einziges vor, das den Charakter irischer Auffassung an sich trüge, oder

einen bestimmten Einfluss derselben verriethe *).

Mehr Aufmerksamkeit und Achtung wurde der Ornamentik zu Theil. Nicht nur bemerkt man

in den Manuscriptverzierungen zu St. Gallen hie und da eine auffallende Neigung zum irischen

Geschmacke, sondern auch in andern Klöstern, wohin irische Handschriften gelangten, fanden

Nachahmungen statt und es verschafften sich endlich verschiedene Motive des irischen Zierwerkes fast

überall auf dem Fesllande Aufnahme und Gellung.
Welche Fortschritte die irischen Mönche in der Baukunst gemacht haben, lässt sich zwar nicht

mehr mit Bestimmtheit angeben da während der Einfälle fremder Völker und der einheimischen

Kriege die meisten alten Bauwerke der Zerstörung anheim fielen. Allein was noch jetzt besteht,

wie z. FL die zahlreichen, nach Pétrie (Siehe Transactions of the Royal Irish Academy XX. S. 125)

in merowingischer und carolingischer Zeit aufgeführten runden Thürme, mit ihrer Kirchenumgebung
(Sevenchurches) die mächtigen Ruinen der ältesten klösterlichen Anlagen die aus unbekannter
Zeit herstammenden unterirdischen Gewölbe die Königsgräber wie z. B. diejenigen auf der Insel

Jona, welche »von den Wogen des atlantischen Oceans bespült, jetzt noch die Bewunderung und

ernste Betrachtung des Wanderers erwecken,« — sind hinreichende Beweise, dass in diesem Lande
die Baukunst wenigstens in technischer Hinsicht einen hohen Grad der Ausbildung erlangte und
dass namentlich die Steinconstruction 2) — vielleicht vom Oriente hergebracht, — sehr frühe für

') Pétrie Transact, of the Royal Irish Academy weist nach, dass schon im 5len und 6len Jahrhundert,
wahrscheinlich durch christliche Missionare eingeführt, Kalkmörlel heim Häuserbau angewendet wurde.

2) Dass übrigens während des 9len Jahrhunderts in Frankreich der Einfluss der angelsächsischen (irischen)
Malerei sehr bedeutend war, gehl aus Waagen's Bemerkungen über die in jenem Lande uuler den ersten
Carolingern verfertigten nnd in den Bibliotheken zu Paris aufbewahrten Miniaturen hervor. Seiner Ansicht
zu Folge lassen sich in Frankreich unter den Handschriftbildern aus jener Zeit in Färbung und Behandlung
zwei verschiedene Arten unterscheiden. Bei der einen wallet in beiden Theilen noch das antike Princip
vor. — Bei der andern lässt sich ein entschiedener Einfluss der barbarischen angelsächsischen (irischen)
Kunst wahrnehmen. In der Färbung das Grellbunte — durchsichtige Farben, wie hellgelb, violett, span-



— 69 —

öffentliche Zwecke eine Ausdehnung und Allgemeinheit gewann die sie in jener Periode im
nördlichen Theile des Festlandes bei weitem nicht erreicht hatte. Es ist daher nicht unwahrscheinlich,
dass bei der Aufführung der neuen Gebäude des Klosters St. Gallen in der ersten Hälfte des

9ten Jahrhunderts irische Mönche Ihätig gewesen sein mögen, — eine Vermuthung, die jedoch durch
keine bestimmten schriftlichen Zeugnisse in den Annalen der Abtei unterstützt wird.

Von der bildenden Kunst, der Sculptur (Toreutik) Giesserei *) als einer von Geistlichen
betriebenen Kunst, findet sich in den ältesten Schriftwerken Irlands häufige Erwähnung. Eine Menge
Stellen beweisen dass sie in der Verfertigung des Kirchengeräthcs grosse Fertigkeit besassen und

campanas, cymbala, baculos, cruces, scrinia, capsas, pixides, calices, discos, allariola, chrismalia,
librorum coopertoria — welche Gegenstände mit Gold, Silber, Gemmen und edeln Steinen verziert
wurden — regna, coronas etc. von besonderm Reichthum und Werthe zur Ausschmückung der
Kirchen, Altäre und Heiligenschreine ausarbeiteten. Fast jede der berühmteren irischen Kirchen war vor
dem Einfalle der nordischen Völker mit einem kostbaren Beliquienschrein versehen, und einem Cumh-
dach, d. i. einer aus Erz oder Silber getriebenen und ein schön geschriebenes. Evangelienbuch ein-
schliessenden Kapsel.

In Betreff der Verzierungen, welche diese Gegenstände an sich tragen, lehrt eine

genauere Betrachtung dass sie mit geringen Ausnahmen 2) ganz den Geist der Miniaturornamentik
erkennen lassen, und die Schlangengewinde, Spiralen, gebrochenen Streifverzierungen, vorzüglich aber

die wunderlich gestreckten Hunden ähnlichen Ungeheuer wiederholen in selteneren Fällen jedoch
menschliche Figuren und Scenen aus der h. Schrift darstellen.

Zu den merkwürdigsten Denkmälern der Sculptur gehören die vielen jetzt noch vorhandenen

Steinkreuze, deren Reliefdecoration für die alte irische Kunst sehr bezeichnend ist 3).

Dass in diesen Künsten die Irländer in St. Gallen als Lehrer auftraten, lassi sich vermuthen,
aber nicht beweisen.

grün — harte Zeichnung mit der Feder und blosses Illuminiren mit der Lokalfarbe - das Decorative aus
phantastischen Thieren zusammengesetzt — Vogelköpfe, Hunde, beissende Drachen, Riemenwerk. — Siehe
Waagen's Kunstwerke in Paris, Seite 2<M.

Aecht irische Miniaturen in" einem in der königl. Bibliothek zu Paris befindlichen, vor 730 geschriebenen
Evangeliarium werden im angeführten Werke auf Seile 141 beschrieben.

*) Die Kunstfertigkeil eines Conia, der im 5len und 6ten Jahrhundert lebte und als aurifex und aerarius glänzte,
isl sprichwörtlich geworden. Transact, of the R. Irish Acad. XX. S. 200.

2) Z. B. das Reliquiarium. genannt Domnach Airgid, abgebildet in Transact, of the R. Irish Acad. Bd. XVIII. 1.

3) Die meistens aus Granit errichteten Kreuze existirten nach Westwood zu vielen Hunderten in Irland, auf
Jona, wo noch in der zweiten Hälfte des verflossenen Jahrhunderts 360 zu sehen waren, in Wales, in Corn-
wales. Sie waren mit Relieffiguren verziert, welche Bischöfe und andere Personen darstellten, ferner mit
Sprüchen aus der b. Schrift, die von Eidechsen- und Schiangengeflechten und Bänderschlingen umgeben und

eingerahmt waren, ganz im Sinne und Geiste irischer Miniaturornameulik. — Dass sich der irische Geschmack
in der Kunst in früherer Zeit auch über Britannien verbreitete und von angelsächsischen Künstlern geraume
Zeit festgehalten wurde, ist durchaus unläughar.

10



— 70 —

Irische Handschriften.

Nach diesen einleitenden Bemerkungen gehen wir zur genauem Betrachtung der irischen

Schriftwerke und ihrer kalligraphischen und bildnerischen Ausschmückung über indem wir jedoch

einige Bemerkungen über das Material, dessen man sich in Irland bediente, vorausgehen lassen.

Was erstlich den Stoff betrifft, den die Iren für ihre Bücher gebrauchten, so ist ihr

Pergament verglichen mit demjenigen das im fränkischen Reiche vom 7ten bis lOten Jahrhundert

angewendet wurde meistentheils viel dicker. Es ist oft fein geglättet häufiger aber hornig und

unrein. Ueberhaupt scheinen sie es in der Zubereitung der Häute, die ihnen Ziegen, Schafe, Kälber

lieferten, nicht sehr weit gebracht zu haben. Dass sie auch nicht verschwenderisch damit umgingen,
beweisen die vielen durchlöcherten Blätter ihrer Bücher.

In den altern irischen Msc. ist eine dicke Ti nie benutzt worden, die sich durch ihre

Schwärze und Dauerhaftigkeit in hohem Grade auszeichnet. Sie widersteht oft den auf Eisen prüfenden

Reagenzien und scheint nicht aus den Stoffen, die man gewöhnlich dazu anwendet, bereitet worden

zu sein. Die so häufig vorkommende rothe Farbe ist mit einem dicken Firnisse (einer gummiartigen

Materie) angemacht, der sie nicht nur vor dem Untergange, sondern auch vor Entfärbung schützte.

Mehrere Farben sind wie z. R. die gelbe durchsichtig und sehr dünn und flüssig aufgetragen,

andere haben einen dichten Körper und bestehen aus zerriebenen Erden oder künstlich bereiteten

Stoffen und einem kräftigen Bindungs-Mittel. — Eine lobende Erwähnung der schönen, in Irland

"verfertigten Farben, findet sich bei Beda, der besonders das Feuer und die Permanenz der rothen

Farbe hervorhebt *).

Die ausserordentliche Feinheit der Schriftzüge, zugleich auch ihre kräftige Betonung, haben

mehrere englische Alterthumsforscher veranlasst, über die Schreibinstrumente, welche die

irischen Mönche gebrauchten, sich auszusprechen. Unhaltbar ist wohl die Ansicht, dass sie sich

äusserst spitziger, metallener Federn bedienten ; viel natürlicher dagegen die Meinung ihre

Schreibwerkzeuge seien weder Rohre, noch künstlich bereitete Geräthe, sondern die Federn von Schwänen,

Gänsen, Krähen und andern Vögeln gewesen. Einen Beweis für die eben ausgesprochene Annahme

liefern mehrere Bilder in irischen Büchern, z. B. die Vorstellung des Sl. Johannes im sogenannten

Book of Keils, einem der ältesten und schönsten irischen Manusc. wo dieser Evangelist mit einer

Feder in der Hand vorgestellt ist, an welcher man den Bart ganz deutlich erkennt. (Siehe Westwood.)
Der Tintenbehälter der auf vielen Bildern zu sehen ist, zeichnet sich ebenso durch grosse

Einfachheit aus. Er besteht in einem dünnen konischen Becher, welcher auf der Lehne des Stuhles

oder an einem schlanken Stabe auf dem Boden befestigt ist.

l) Sunt et cochlea; — an der irischen Küste — satis superque abundantes, quibus linctura coccinei coloris con-
ficitur, cujus rubor pulcherrimus nullo unquam solis ardore, nulla valet pluviarum injuria pallescere, sed quo
vetustior est, solet esse venuslior.



71

I. Schrift.
Wie bereits angedeutet worden, sind die Schriftzüge, in denen die ältesten irischen Schriften,

z. B. der Hymnus des h. Patricius, das älteste Denkmal der irischen Sprache (aus dem 5ten
Jahrhundert herstammend) abgefasst sind, ziemlich dieselben, wie die Buchstaben der aus dem 5ten und

6ten Jahrhundert herrührenden lateinischen Manuscripte romanischer Länder. Westwood weist nach,

dass die Buchstaben die man den Iren und Angelsachsen so lange als eigenthümlich zuerkannte,

(sowohl in Minuskel als Cursiv) in den ältesten lombardischen und gallischen Handschriften last

genau in derselben Form vorkommen. Die irische Schrift erscheint in zwei, dem Gebrauche nach

verschiedenen Gestalten nämlich in einer Minuskel (Rundhandschrift) und in einer mehr eckigen
Currentschrift. Die erstere zeigt mehrere Nuancen. Eine von diesen, die Bundhandform, wie
sie in den Gospels of Lindisfarne, S. Chad, S. Columba's zu Dublin und dem Missal des h. Colum-
banus zu Mailand erscheint, gränzt an die runde Uncialschrift, während eine andere schmale,

kleine Hand wie in Leabhar Dimma Book of Armagh Gospels of Mac Durnan mit der Cursiv-

Schrift verwandt ist.

Der Charakter der Uncialschrift erhält durch die Bundungen und den sanften Schwung der

Züge eine Weichheit, die das Auge erfreut, im Gegensatz zur fränkischen Schrift, die mehr Eckiges
darbietet, und allmählig in das Gebrochene Steife der sogenannten gothischen Schrift übergeht.
Bemerkenswerth ist ferner die Symmetrie dieser Schrift, die sich in der Distanz der einzelnen
Buchstaben von einander und in ihrer gleichmässigen Höhe ausspricht. Mit sehr viel Fertigkeit und
Geschmack ist auch die Schattirung oder Betonung der einzelnen Buchstaben ausgeführt.

Die Currentschrift, bei der man ziemlich elastische Federn anwandte, scheint ungeachtet ihrer
Regelmässigkeit mit Sicherheit und Geläufigkeit geschrieben worden zu sein.

Die grossen, hakenartigen, rechtwinklicht gebrochenen Buchstaben (literae quadrata? angulosœ),
deren man sich zur Abwechslung bediente, kommen nur in den Anfangsworten der Capitel vor und

scheinen theilweise den Irländern eigen zu sein.

Die irische Runen- oder Ogham-Schrift, die häufig auf Stein-Denkmalen, z. B. Inschriften
auf Gräbern vorkommt, die auch zum Schreiben und Rechnen, hauptsächlich aber als Geheimschrift

angewandt wurde, besteht in senkrecht oder schief auf eine horizontale Linie aufgetragenen Strichen

(S. Astle Taf. 31. John O'Donovan's Irish Grammar Introduction p. 47 und Taf. IX).
Im Allgemeinen lässt sich mit Sicherheit annehmen, dass die irische Schreibekunst in diesem

Stadium ihrer Entwicklung, aus welcher die in den nachfolgenden Tafeln enthaltenen Muster
herrühren, eine ungemein hohe Ausbildung erlangt hatte, die gewiss nicht durch das Genie einzelner

Männer, sondern durch den Wetteifer zahlreicher Schreibeschulen hervorgerufen und im Laufe mehrerer

Menschenalter veredelt worden war. Es gibt keinen einzigen Buchstaben im ganzen Alphabete,
der nicht sowohl in seinem Hauptkörper als seinen feinern Bestandtheilen von dem richtigen Sinn

und Geschmack des Schreibers Zeugniss gäbe.

Schon in den ältesten auf uns gekommenen Manuscripten des Abendlandes erscheint der Anfangs-



— 72 —

buchstabe oder die erste Zeile des Werkes und jedes neuen Capitels in grösserer Schrift und zuweilen
mit einigen Verzierungen versehen. Im 6ten und 7ten Jahrhundert wird die Auszeichnung der

Anfangsworte noch grösser und sie erhalten bunte Bemalung. Die weiteste Ausdehnung gaben dieser

Art der Schriftausschmückung die irischen Bücherabschreiber. In ihren Codices wachsen die

Initialen oft zu einer Ungeheuern Grösse an, und die Bänder- und Schlangen- und Eidechsengewinde,
die ihnen ganz eigenthümlich sind, zeigen sich in einer Feinheit, Schärfe und Eleganz der Ausführung

und Mannigfaltigkeit der Erfindung, die an's Unglaubliche gränzt.
Indessen sind entgegen der Manier des Festlandes, keine irischen Manuscripte auf buntes

Pergament oder die Buchstaben in Gold- nnd Silbertinte geschrieben. Dafür werden die

eingeschlossenen Theile der Buchstaben wie auf dem Continente bunt ausgemalt und die Züge werden

mit rothen Punkten oder Tupfen umgeben.
Eine fernere Eigenthümlichkeit besteht, wie bereits bemerkt, darin, dass die ersten Wörter

in grossen rechtwinklicht gebrochenen Buchstaben erscheinen, die häufig bis zur Unverständlichkeit J)

in einander gezogen und absatzweise unter einander gestellt sind. Die Buchstaben am Ende der

Zeile sind, wenn der Raum mangelte, oft auf die sonderbarste Weise mit einander verbunden.

Mit Bezug auf die Orthographie bieten die in lateinischer Sprache abgefassten irischen Bücher

theils verschiedene Eigenthümlichkeiten, theils sonderbare Nachlässigkeiten und Unrichtigkeiten dar. —

Die Buchstaben o und u z. B. werden häufig mit einander verwechselt, diabulus anstatt diabolus,

f anstatt ph gesetzt, farisœi, profeta, bt anstatt pt, babtizo, scribtura, v für b und umgekehrt gra-
vatum für grabatum i anstatt y Aegiptus u. dgl. mehr. Beispiele von orthographischen Fehlern

sind Cessar, tentalio, thensaures, torcetur anstatt torquetur, locitur anstatt loquitur, consulari für
consolari, delussus für delusus etc.

Präpositionen und Partikeln werden fast immer mit dem Worte, zu dem sie gehören, verbunden.

Drei Punkte :. bezeichnen ein Punktum; zwei Punkte und ein Comma ein Semikolon; Ein

Punkt in halber Höhe der Buchstaben ein Comma.

Einen Beweis, wie frühe die Schönschreibekunsl in Irland blühte, liefern folgende Angaben :

Dagaeus Abt von Inniskeltra der im Jahr 587 starb (10 Jahre vor Columba's Tod) wird
als »scriptor librorum peritissimus« angeführt.

Ultan, welcher im Jahr 655 starb, war ebenfalls als Kalligraph berühmt, wie aus einer metrischen

Epistel des Ethelwolf an Egbert, der sich damals, um Handschriften zu sammeln, in Irland

aufhielt, hervorgeht.
Ex quibus est Ultan prœclarus nomine dictus,

Comptis qui potuit notis ornare libellos.

l) Siehe Tafel X.



— 73 —

Noch bestimmter sagt Leland von Ultan, er sei scriptor et pictor librorum peritissimus gewesen.
Assicus ferner, der erste Bischof von Elfin, wird als ein gewandter Schriftmaler bezeichnet:

»Assicus sanctus Episcopus et Bite, filius Assici, fecerunt sacros codices quadrangulares.«

Wie aus Adamnans Leben des h. Columba das um's Ende des 7len Jahrhunderts geschrieben

wurde, hervorgeht, übten im Kloster auf Jona auch angelsächsische Mönche die Büchermalerei:

»Beligiosus frater, Genereus nomine, Saxo pictor, opus pictorium exercebat in Jona conver-
satus insula.« (Siehe Westwood's Palseographia sacra.)

Ornamentik.
In den alt irischen Handschriften vertreten die arabeskenartigen Blatteinfassungen den von

zwei Säulen getragenen Gewölbebogen, der sich schon in den ältesten Msc. des Abendlandes findet
und gleichsam den Bahmen bildet, in welchem die Figuren biblischer und anderer Personen oder
die Anfangsworte des Textes erscheinen — eine Verzierung die sich in der Kirchenmalerei bis

Ende des 16ten Jahrhunderts und länger erhalten hat.

Bald erstrecken sich jene Einfassungen nur um einen Theil, bald um das Ganze des Blattes.

Im erstem Falle stellt die Bandverzierung meistens ein riesenhaftes Thier vor, dessen Kopf oben,
dessen Füsse unten am Blatte angebracht sind. Im letztern ist der Zierrath in verschiedene Felder

abgetheilt, die mit mannigfaltigen phantastischen Gebilden ausgefüllt sind. In einigen Manuscripten
ist das ganze Blatt ein Mosaik von verschiedenen kleinen Motiven welche die grosste Kunstfertigkeit

und unendlichen Fleiss an den Tag legen.

Die Prinzipien der irischen Ornamentik bestehen :

1. In einem einzelnen oder in mehrfachen Bändern, welche diagonal und symmetrisch durch
einander geflochten sind, indem sie in ihrer Durchkreuzung eine grosse Fülle verschiedener Dessins

darbieten. Im gemeinen Leben würde man diesen Zierrath »Zweifelstricke" heissen.

2. In einer oder zwei äusserst feinen Spirallinien die sich in einander aufwickeln und im
Mittelpunkte zusammentreffen während die Enden derselben wieder ablaufen und sich zu neuen
Spiralen gestalten. •

3. In verschiedenen vögel-, eidechsen-, schlangen- und hundearligen Thieren, die auf eine

wunderliche, oftmals widrige Weise in die Länge gestreckt und in einander geflochten sind indem
ihre Schwänze und Zungen in Bänder sich ausziehen.

4. In einer Beihe von gebrochenen Diagoffalstreifen welche verschiedene Systeme von
Gitterwerk bilden, nach Art der chinesischen Zierrathen.

5. In Täfclwerk von meistens dreieckigen Feldern oder andern geometrischen Figuren, welche

gleichsam ein Brettspiel oder ein Mosaik von bunten Steinen darstellen.
Alle diese Ornamente sind gewöhnlich in bestimmt abgegränzte Felder vertheilt. In den

Anfangsbuchstaben, namentlich den grössern, findet sich der ganze Kreis der irischen Verzierungsmotive
in vollständiger Entwicklung, und in einer Schönheit und Präcision der Ausführung angebracht,

von der man sich ohne sie gesehen zu haben kaum eine richtige Vorstellung machen kann. Die



— 74 —

Spiralen, die äusserst verwickelten Schlangenwindungen das Täfelwerk u. s. w. findet sich hier in

grösster Fülle und Mannigfaltigkeit zur Schau gestellt, kurz der Zeichner hat in der Darstellung
dieser gigantischen Anfangsbuchstaben, deren Höhe oft 10—15 franz. Zoll erreicht, sein ganzes
Wissen und Können ausgebreitet. — Die schwierigste Aufgabe in diesen Gebilden sind ohne Zweifel
die Spiralen. Es sind diess eigentliche Bravour - Stücke, die von der ausserordentlichen Sicherheit
der Hand des Künstlers einen glänzenden Beweis liefern.

Jeder einzelne der grössern Anfangsbuchstaben ist eine planmässig angelegte, reiche Composition,

deren genaueres Betrachten zu einer Art von Studium sich gestaltet, wenn man dem Gedanken

des Zeichners folgen, und von dem Eindrucke, den er im Beschauer zu erwecken beabsichtigte,
sich Rechenschaft zu geben wünscht.

In allen diesen Ornamenten athmet ein eigener Geist, der dem Sinne des Abendländers
fremd ist ; es liegt in ihnen etwas Mysteriöses, welches das Auge in eine gewisse Unruhe und Spannung

versetzt. Diess ist namentlich bei den Furcht erregenden, Ungeheuern ähnlichen Thiergestalten
der Fall, deren Gliedmassen sich durch ein Labyrinth von Ornamenten durchwinden wobei man
dem natürlichen Triebe, die oft ziemlich versteckten in fremdartige Thierformen übergehenden andern
Leibestheile aufzusuchen, nicht widerstehen kann. Die Mannigfaltigkeit dieser Formen von Zierrathen
in ihrer üppigen, oft schwülstigen, mitunter auch ungemein zarten und lieblichen Entfaltung, können

unmöglich die Schöpfung einer Phantasie sein welche sich in den Erscheinungen unfreundlicher,
färbe- und gestaltleerer Natur, wie sie sich im Norden Irlands und den Felseilanden an der Westseite

Schottlands offenbart, nährt und bewegt. Sie muss aus dem Oriente herstammen, oder wenigstens

dort ihr Vorbild haben.

Dass das Verzierungssystem der Iren wirklich eine Analogie im Morgenlande findet, ist durch
die Abbildungen welche C. Knight in einem kleinen Werke über Aegypten bekannt gemacht hat,

dargethan. Es erscheinen nämlich die schlangenartigen Bänder der irischen Ornamentik schon in

den ältesten ägyptischen und äthiopischen Handschriften und zwar in ganz überraschender
Aehnlichkeit der Farbe und Verbindung.

Höchst merkwürdig ist ferner, wie uns scheint, die Uebereinslimmung dieser irischen

Miniaturverzierungen mit den Ornamenten auf den Feldern breiter Gürtelschnallen, welche aus Gräbern, (ob

aus christlichen oder heidnischen, ob aus keltischen römischen oder germanischen, wollen wir hier
nicht erörtern), von französischen und schweizerischen Alterthumsforschern hervorgezogen worden sind.

Man bemerkt auf den eisernen Geräthschaften der genannten Art ganz dieselben Motive, in eingelegten

Blättchen und Drälhen von Silber ausgeführt, (Bandverschlingung Gitter- und Täfelwerk),
auf den ehernen aber Köpfe und Gewinde von Sehlangen, kurz dieselben Gegenstände, welche auch

die irische Verzierungskunst charakterisiren.

Die Korrektheit und ausserordentliche Feinheit der Zeichnung, die in allen diesen Ornamenten

hervortritt, hat zu der Vermuthung Anlass gegeben, es möchten von den Schreibkünstlern Stempel

angewendet worden sein. Allein bei genauerer Betrachtung zeigen sich doch überall kleine

Mängel und Unrichtigkeiten, welche unwiderleglich darlhun, dass diese Ornamente von freier Hand

ausgeführt wurden. Wahrscheinlich wurde alles Bildwerk zuerst sorgfältig vorgezeichnet und einge-

theilt und nachher vermittelst einer ungemein spitzigen, aber sehr elastischen Feder, wie das so ge-



— 75 —

fällige Anschwellen und Sichverdünnen der Züge beweist, ausgeführt. Unerklärlich bleibt dann hie-

bei freilich der Umstand, dass bei vielen Zeichnungen die Linien in das Pergament eingedrückt
erscheinen, so dass auf der Rückseite des Blattes die Züge erhöht zum Vorschein kommen.
Vielleicht aber ist beim Vorzeichnen der Figuren wie beim Liniren der Blätter ein metallener Stift im
Gebrauche gewesen.

Figuren.
Unsers Wissens hat in England zuerst Hickes *) durch Abbildung eines Lukasbildes das er

in einem alten Codex entdeckt hatte, auf irische Malerei aufmerksam gemacht, zwar ohne zu

ahnen, dass diese Art von Miniaturmalerei von Irländern herrühre, und diesem Volke eigenthümlich

gewesen.
Mit Bestimmtheit dagegen ist von Mone 2) in dem Bilde des Evangelisten Matthäus (siehe

Tafel VII) das er in einer St. Galler Handschrift bemerkte und in genauen Umrissen mittheilte,
das Erzeugniss eines irischen Künstlers erkannt worden. »Die Handschrift,'1 sagt er, »aus welcher
das Bild entnommen ist, rührt aus dem Sten Jahrhundert her und stellt einen schreibenden Heiligen

vor, zu welchem ein Engel kommt, der ihm eine Schreibtafel bringt. Auf der Rücklehne des Stuhles

ist ein Tintenfass angebracht, worin er einen Metall- oder Rohrstift taucht, während er mit der

linken einen andern Stift halt. Auch an der Seite des Stuhles scheint ein Bündel Schreibstifte zu

hängen.
Schon beim ersten Anblick erscheint die Zeichnung auffallend und fremdartig, besonders das

Flügelwerk des Engels. Ein irischer Mönch hat das Bild gezeichnet und ich habe es bekannt
gemacht um von dieser Art der Handzeichnung ein Beispiel zu geben und ihren Charakter mit der
altfränkischen zu vergleichen.

Die irische freie Handzeichnung des 8len und 9ten Jahrhunderts hat nach^ den mir bekannten
Handschrift-Bildern folgende Kennzeichen :

1. scharfe und bestimmte Umrisse;
2. die geschweiften Linien (Curven) sind fest und sicher und die Zeichner vermeiden störende

Unterbrechungen dieser Linien ;

3. mit dieser sichern Zeichnung krummer Linien hängt zusammen, dass die Köpfe der menschlichen

Figuren beinahe ganz kreisrund dargestellt sind. Dieser Umstand beruht sehr wahrscheinlich
in der Kopf- und Gesichtsbildung des celtischen Volksstammes, so dass wir die kreisrunden Gesichter

als nationale Abbilder der celtischen Race betrachten dürfen;
4. die Gesichter haben weit geöffnete Augen, woran der Augapfel fast ganz sichtbar ist. Die

grossen Augen geben den Köpfen ein grauses, geisterhaftes Aussehen;
5. das Detail an kleinen Zierrathen, Flügeln u. s. w. ist mit ängstlicher Sorgfalt ausgeführt,

wodurch es steif wird.«

') Ling. Vel. Thesaur. Praef. p. 8.

3) Anzeiger. Jahrgang III. S. 491.



— 76 —

Einer sorgfältigen Betrachtung und Untersuchung hat der gründlichste Kenner der alten
Handschrift-Miniaturen Dr. G. F. Waagen während eines Aufenthaltes in England auch die irische
Malerei, die er aber als angelsächsische Kunstthäligkeit betrachtet *) unterworfen. Indem er das

sogenannte Cuthbertbook, ein alt irisches, mit vielen Miniaturen versehenes, in der Bibliothek des

brittischen Museum's aufbewahrtes Msc. vor Augen hat, spricht er sich über die Eigenthümlichkeit
der in demselben enthaltenen Bilder folgendermaassen aus :

»Die Malereien in diesem angelsächsischen Manuscript haben ein höchst barbarisches Aussehen,
sind aber in ihrer Art mit dem grössten technischen Geschick ausgeführt. — Von den byzantinischen
Vorbildern sind nur die Motive die Art der Bekleidung und die Formen der Sessel übrig geblieben.

Statt der breiten, noch antiken Behandlung mit dem Pinsel in Gouache - Farben worin sich

Schalten, Lichter und Halbtöne angegeben finden, sind hier alle Umrisse sehr zierlich mit der Feder

gemacht und die jedesmalige Lokalfarbe nur angestrichen, so dass alle Angaben von Schatten mit
Ausnahme der Augenhöhlen und längs der Nase fehlen. Die Gesichter sind völlig leblos wie ein

calligraphisches Schema behandelt. Bei den Gewändern sind die Falten mit einer ganz andern Lokalfarbe

angegeben, als die Gewänder selbst haben ; so sind sie z. B. im spangrünen Mantel des

Matthäus zinnoberroth ; dabei ist nur noch in den Hauptmotiven der Gewänder einiger Sinn für die

kleinern sind die Striche rein willkürlich und mechanisch hineingesetzt. Wo calligraphisches
Geschick nicht ausreicht, wie bei den mit einer Art Geriemsel verzierten Bändern und den

Anfangsbuchstaben, ist das Unglaubliche von Feinheit und Sicherheit geleistet, und die Erfindung der Ver-

schnörkelungen mit häufig eingemengten Drachenköpfen nicht allein sehr künstlich sondern auch

zierlich. Dabei machen die hellen durchsichtigen Farben des Geriemsels hellgelb rosa violett,

blau, spangrün auf dem schwarzen Grunde eine sehr hübsche Wirkung, so dass diese Verzierungen

an Sauberkeit, Präcision und Feinheit Alles übertreffen was ich in der Art von Denkmälern der

verschiedenen Nationen des Continentes gesehen habe. Unter den oft sehr stark aufgetragenen Farben

ist nur das Roth und Blau eigentlich deckend. Alle Farben sind aber vou einer Frische, als

ob die Malereien erst gestern gemacht wären. Gold ist dagegen nur in sehr kleinen Theilchen

gebraucht. Diese hohe Ausbildung aller rein technischen Theile in so früher Zeil, bei der gänzlichen

Abwesenheit von Verständniss in dem Figürlichen als dem eigentlichen und höhern Elemente

bildender Kunst, ist gewiss eigenthümlich uud merkwürdig. Dieses Manuscript liefert den Beweis, mit

welcher Sorgfalt auch die Malerei in dieser ihrer Weise von den englischen Mönchen welche sich

im siebenten und achten Jahrhundert durch Gelehrsamkeit und Eifer in der Verbreitung des Chri-

stenthums so sehr auszeichneten, während dieser Periode ausgeübt worden ist.«

Das hier Gesagte gilt nicht nur vou dem Bildwerke des oben genannten Codex, sondern von

sämmtlicher irischer Handschriftmalerei. Was die Darstellung der menschlichen Figur betrifft, fällt

es schon beim ersten Blicke dem Beschauer auf, dass es dem Zeichner dieser Bilder vor Allem um

Symmetrie zu thun war, die nicht nur im Wurf der Gewänder, sondern auch in der Anordnung
der Haupthaare, der Füsse, der Hände und anderer Theile des Körpers hervortritt. In den meisten

Fällen entspricht die linke Seite der Figur genau der rechten und dieses Umstandes wegen bekommt

') Kunstwerke und Künstler in England und Paris. I. Bd. 135. III. Bd. H2.



— 77 —

das Bild das Ansehen eines kunstlos ausgeführten Schnitzwerkes wie solches an Getäfel und Ge-

räthschaflen des Mittelalters in Menge zu sehen ist. Um diese architectonische Gleichförmigkeit

anzubringen sind daher fast alle Figuren von vorn gezeichnet. Sie erscheinen als starre, leblose,

menschenähnliche Gebilde. Da der Maler nicht auf Wahrheit und Bichtigkeit, geschweige auf Schönheit

der Zeichnung ausging, sind auch die Dimensionen aller Körpertheile völlig ausser Acht

gelassen. Bald ist der Kopf übermässig gross, bald sind Hände und Füsse in Beziehung auf

den Leib viel zu klein und die Beine zu kurz. Diese, wie auch die Arme, sind zwar meistentheils

von den Gewändern bedeckt, wobei ihr Vorhandensein durch keine Bewegung der Draperie
angedeutet ist. Wo sie aber zum Vorschein kommen, sind sie schlecht gezeichnet und unförmlich.

Die Hände, mit parallel neben einander ausgestreckten langen Fingern, entbehren aller
Articulation und sind schematisch - ornamenteil behandelt, auch oft so unrichtig aufgefasst, dass das

Innere nach aussen gekehrt erscheint. Die Zehen der Füsse sind mit ihren Spitzen einander häufig

zugewendet, und beweisen durch die Art ihrer Darstellung, dass dem Maler die Kunst der

Verkürzung völlig unbekannt war.
Das meist rundliche Gesicht ist ohne allen Ausdruck. Die Augen sind fast immer zu gross und

die Nasenflügel so angegeben, als ob man sie von unten sehe; Mund und Ohr ohne allen Charakter

und einem Ornamente gleich. Die Haupthaare sind lang und wallen auf die Schultern herab,

wobei die einzelnen Partien gewöhnlich schlangenartig auslaufen. In ähnlicher Weise ist oft auch

der Bart behandelt.

Was die Bekleidung anlangt, so ist ein bestimmtes oder eigenthüiuliches Costüm etwa das

angelsächsische, in diesen Bildern nicht zu erkennen. Alle Figuren tragen ein Unterkleid (Tunica)
und einen Mantel von anscheinend sehr dickem Stoffe, der in grosse, krause Falten brechend, über
den Körper herabhängt, während beim Unterkleid die Motive entweder gar nicht oder nur am

Saume angegeben sind. Bei einigen Bildern möchte man glauben dass das Gewand aus einem

Unterkleid und einem Ueberrock bestände, was einem priesterlichen Anzüge etwas näher käme.

Als Fussbekleidung finden sich Schuhe, mitunter auch Sandalen. Höchst auffallend sind die

neben den starken schwarzen Linien, welche das Gefält bezeichnen, einherlaufenden Streifen und die

Art, womit sie durch Reihen von Tupfen und blümchenartigen Ornamenten verziert sind.

Eine Ausnahme von der eben beschriebenen Kleidung bildet diejenige des gekreuzigten Christus,

der in allen Abbildungen in lange Streifen von Tuch, nach Art einer Mumie, eingewickelt
erscheint, aus welcher Umhüllung Arme und Beine unbekleidet hervortreten.

Christus und die Apostel, zuweilen auch die Engel sind mit einem Nimbus versehen. Die

Köpfe sind fast immer unbedeckt; iu einigen Bildern jedoch bemerkt man eine sonderbare, turbanartige

nach oben spitzzulaufende Mütze. Die bald einfachen, bald mit Löwenköpfen verzierten
Lehnstühle, auf denen die Figuren recht steif dasitzen sind ganz denjenigen ähnlich die auch in
andern Miniaturen jener Zeit gesehen werden.

Von Perspektive und Verjüngung findet sich, wie gesagt, in dieser Malerei keine Spur. Die
Zeichnung der eben genannten Stühle beweist diess; in noch auffallenderer Weise aber das Flügelwerk

der von der Seite gezeichneten Engel.
Die Zeichnung in diesen Bildern ist immer in scharfen Umrissen und mit schwarzer Tinte

11



— 78 —

augebracht ; Schattirung, Abrundung vermittelst Feder- oder Pinselstriche, zeigt sich nirgends ; das

ganze Bild ist flach gehallen ohne alle Angaben von hellen und dunkeln Partien.
Noch geringer als die Zeichnung ist in diesen Bildern das Colorit anzuschlagen. Da die

Figur durch bestimmte Abgrenzung der einzelnen Theile wie in eine Menge Felder getheilt erscheint,
so hat der Illuminator Anlass genommen seinen Farbenvorrath auszukramen ganz unbekümmert

um richtige Angabe von Lokalfarben. Sein einziges Bestreben ging dahin, dem Bilde Glanz und ein

porzellanartiges Aussehen zn verschaffen und das Auge durch ein buntes Spiel lichter blendender

Farben, man möchte sagen, durch Anbringung einer Menge Spiegelchen zu ergötzen. Es sind daher

an derselben Figur nicht nur die verschiedenen Partien des Gewandes, sondern sogar die verschiedenen

Köpertheile mit ungleichen Farben bemalt, so dass z. B. die Haare und Beine mit blauem, die

Arme mit rothbraunem Anstriche erscheinen. Der Eindruck der Buntscheckigkeit wird dann noch

dadurch bedeutend vermehrt, dass, wie bereits bemerkt, zur Belebung jeder Fläche, z. B. im Nimbus,

in den einzelnen Partien des Gewandes und anderen Theilen, ganze Beihen symmetrisch geordneter,

weisser, rother, blauer Tupfen angewendet sind.

Nicht minder merkwürdig als die Darstellung der menschlichen Figur sind die Bilder der

evangelischen Thiere, die sich in der Art ihrer Auffassung von gleichzeitigen Darstellungen in Caro-

lingischen Handschriften gänzlich unterscheiden und gleich den irischen Ornamenten mit dem

grössten Flcisse und erstaunlicher Feinheit der Umrisse ausgeführt sind.

So tief der Grad der Kunst, den diese — man möchte sagen, kindischen — Produkte, uns

vor Augen legen, auch sein mag, bei welchen nicht eine Spur der Auffassung und Technik antiker
Kunst sich entdecken lässt: so gewähren sie dennoch ein hohes Interesse, indem sie uns zur
Untersuchung auffordern wo der Ursprung und die Anfänge dieser fremdartig erscheinenden Malerei zu

suchen und in welche Zeit dieselben zu setzen seien. Halten wir den engen Kreis dieses irischen

Bildwerkes in der Darstellung wirklicher Wesen oder phantastischer Thiere wie es in den

zahlreichen, erst in neuerer Zeit aufgefundenen Handschriften uns vor Augen tritt, zusammen, so kann

wohl Niemand in Abrede stellen, dass ein gewisser Styl sich darin erkennen lässt, der sich während

mehrerer Jahrhunderte in demselben Geiste und derselben Höhe erhalten und zu einem Schematismus

ausgebildet hat, von dem kein Künstler abzugehen sich unterfing, wobei ferner — und diess

ist ein sehr beachtenswerther Umstand — gerade die ältesten Produkte die vollendetesten Muster

dieser Malerei darbieten, während die spätem Erzeugnisse (siehe Tafel VIII) den Verfall der Kunst

an sich tragen. Wir sind daher zu der Annahme genöthigt, dass dieser in den irischen Msc. gleichsam

ohne Vorbereitung und Uebergänge und als vollendet und abgeschlossen auftretenden Kunst-

thätigkeit eine Periode der Entwicklung vorangegangen sei.

Wenn wie O'Donovan nachgewiesen die Ausarbeitung des in Beziehung auf Schrift und

Bildwerk ausgezeichnetsten irischen Buches, Book of Keils, in das VI. Jahrh. fällt, so ist wohl die Zeit,

welche zwischen der Einführung des Christenthums in Irland und dem Auftreten irischer Kunst
verflossen ist unsers Erachtens allzu klein als dass wir annehmen dürften es hätte sich in diesem

Zeiträume die irische Kunst zu diesem feststehenden Typus ausgebildet, und da zudem der Geist

derselben als ein dem nordischen Europa völlig fremdartiger erscheint, so sind wir gezwungen, bei

Aufsuchung seiner ursprünglichen Heimat unsern Blick nach einer andern Gegend, nach dem Mor-



— 79 —

genlande zu wenden und die Verbindung zwischen Irland und Aegypten in's Auge zu fassen. Ist es

Thatsache, dass der Text derjenigen geistlichen Bücher, denen die künstlerische Ausschmückung fast

ausschliesslich zu Gute kommt, auf Alexandrien hinweist, so werden wir uns auch dort nach ihrem

Vorbilde umsehen müssen. Wirklich ist die Aehnlichkeit sowohl in der Zeichnung des Figürlichen,
besonders der evangelischen Thiere, mit dem Bildwerke in ägyptischen, Wandgemälden höchst
auffallend. Der mumienartig gekleidete Christus die Behandlung der Augen, der Hände und Füsse,

die Zeichnung der Flügel '), vornemlich aber das Bild des Adlers, des Löwen, des Ochsen athmet

so sehr den Geist ägyptischer Kunst, dass wir mit allem Becht die Anknüpfungspunkte für die

irische Kunst nach Aegypten verlegen können. In nicht geringerem Grade spricht sich die Verwandtschaft

in der Art der Malerei aus. Auch dort die schattenlosen mit Tupfen ausgefüllten Flächen,
die mosaikartige Vertheilung und die Mannigfaltigkeit greller Farben, der gänzliche Mangel an

Zwischentönen und Rundung der Bilder, kurz das Bestreben, mit Hintansetzung der Wahrheit den Blick

zu überraschen.

Sowie die frühere christliche Kunst in Italien nichts aus sich selbst zu schaffen vermochte,
sondern von Anfang an in ihrer ganzen Wirksamkeit sich im Geiste und in der Technik der classi-

schen Kunst bewegte ebenso war es natürlich dass die alexandrinischen Christen sich von dem

Einflüsse ägyptischer Kunst nicht lossagen konnten, dass vielleicht Künstler, die in ägyptischem Ge-

schmacke arbeiteten, zur Auszierung christlicher Schriftwerke verwendet wurden. Produkte aus

ihrer Hand, die durch Missionäre oder Verkehr zwischen abendländischen und ägyptischen Mönchen

zu den irischen Klöstern gelangten, haben ohne Zweifel hier Nachahmung gefunden und den ersten
Anstoss zu der Kunst gegeben die ohne Steigen und Fallen ein paar Jahrhunderte lang in Irland
betrieben wurde und hinwiederum wie Westwood und Waagen gezeigt haben in mancher Beziehung

wieder auf die Kunstthätigkcit des Festlandes einen merklichen Einfluss ausübte.

Es ist Thatsache, dass auch nach der Zerstörung der Büchersammlungen unter Kaiser Theo-
dosius Alexandrien immerhin ein Sitz der Gelehrsamkeit und höherer Bildung geblieben ist, und dass

diese Stadt Schulen besass, wo auch Aerzte und Philosophen des Abendlandes den Studien oblagen.
Es gab auch dort eine Zunft von Leuten, welche das Volk mit dem Namen Kalligraphen belegte,
weil sie Bücher (ohne Zweifel geistlichen und profanen Inhalts) in schönen Schriftzügen
vervielfältigten 2).

Als zu Alexandrien der Verfall der Wissenschaft und Kunst immer mehr überhand nahm,
überliesscn die Griechen die Ausübung der Kalligraphie den Eingebornen oder Kopten, sowie
überhaupt auch die Verrichtungen des Kunstfleisses und der Handwerke 3).

Einen direkten Beweis betreffend den Aufenthalt ägyptischer Mönche in Irland, liefert das

alte in irischer Sprache geschriebene und in lateinischer Uebersetzung bekannt gemachte Buch Leab-
har Breac, das zu Dublin in der Bibliothek der königlich irischen Académie aufbewahrt wird und

1) Siehe Belzoni's Abbildungen ägyptischer Wandgemälde.
2) Theophylacti Simoc Hist. VIII. 13. Virum quemdam eleganter efformanlem ductus literarum, quem vulgus

voce iuncla Calligraphum nomimit etc.

3) Siehe Renaudot Histor. Patriarchar. Alexandrinor. Benjamin. Part. XXXVIII. p. 164.



— 80 —

eine sehr grosse Zahl aus fremden Landen in Irland eingewanderter und hier beerdigter Geistlicher
aufzählt. Unter diesen finden wir : »Septem monachos Aegyptios qui jacent in disert Widh« *).
Auf eine Verbindung Irlands mit Aegypten weist ferner der Umstand hin, dass die ursprüngliche
Einrichtung der irischen Klöster ganz genau nach dem Modell ägyptischer Klöster angelegt war und
dass in den ersten Zeiten des Christenlhums sogar das orientalische Höhlenleben von zahlreichen
irischen Ascetikern nachgeahmt wurde 2).

Angabe der irischen Handschriften.

Wir wenden uns nun zur Aufzählung und Untersuchung der in den öffentlichen Bibliotheken
unsers Landes noch vorhandenen irischen Schriftwerke.

Leider hat aus den bereits angeführten Gründen, nämlich aus Abneigung gegen die
Irischen Buchstaben, noch mehr aber in Folge des im XIII. und XIV. Jahrhundert eingetretenen Verfalls

gelehrter Thätigkeit im Kloster St. Gallen, eine grosse Menge der werthvollsten Irischen
Handschriften ihren Untergang gefunden so dass nur eine sehr geringe Zahl in unversehrtem Zustande

auf uns gekommen ist und häufig nur ein einzelnes, zum Einband eines später geschriebenen Buches

verwendetes Blatt das einstige Dasein eines wichtigen und schönen Irischen Manuscriptes bezeugt.
Wir sind bemüht gewesen, auch von diesen Letztern einige zu sammeln und geben von allen diesen

Denkmälern kleine artistische Muster, damit der Freund archäologischer Studien theils mit dem

Inhalt dieser Schriften bekannt werde, theils auch eine Anschauung der ältesten Kalligraphie dieses

Volkes gewinne und die Zeit, aus welcher die Bücher herstammen mögen zu ermitteln in den

Stand gesetzt werde.

Was im Allgemeinen den Inhalt der noch vorhandenen irischen Bücher betrifft, so zeigt sich,
dass dieselben mit ganz geringer Ausnahme sich auf kirchlich religiöse Gegenstände beziehen und

namentlich die neutestamentlichen Bücher betreffen unter denen die mit Vorliebe vervielfältigten
Schriften Sanct Johannis welchem in Irland besondere Verehrung zu Theil ward, in zahlreichen

Exemplaren sich erhalten haben.

Mit Bezug auf die Version der biblischen Schriften ist durch Vergleichung die in neuerer
Zeit sowohl auf dem Continente, als in England angestellt wurde, erwiesen, dass den irischen
Abschriften fast ohne Ausnahme orientalische Originale zu Grunde liegen.

»Verschiedene Umstände,« sagt Westwood3), »liefern den Beweis, dass während mehrerer
Jahrhunderte die alte christliche Kirche in Irland der Kirche von Bom nicht einverleibt war, und
dass ihre Disciplin und mancherlei Eigenthümlichkeiten eine Verbindung mit den Kirchen des Orients

beurkunden. Sir Bobert Cotton, Spelman, Cambden und Seldes haben dargelhan dass vor der

Ankunft des h. Augustin die ägyptische Regel allein in Irland gebräuchlich war. Erwiesen ist, dass

die Bekehrung Irlands in einer sehr frühen Periode Statt fand, wiewohl noch nicht ermittelt, ob die

•) Siehe Transactions of the Royal Irish Academy Vol. XX. p. 136

2) Ebendaselbst p. 418.

3) Weslwood, Palaeographia sacra.



- 81 —

Irländer das Christenthum von Lyon her durch die Zöglinge des Irenäus empfingen oder von Römischen

oder Brittischen Glaubensboten zu jener Zeit, als Grossbrittannien noch unter römischer
Herrschaft stand. Entfernt von der übrigen civilisirten Welt bewahrte die irische Kirche ihre ursprüngliche

Form und Disciplin unverändert, selbst als nach dem Verlaufe von Jahrhunderten Rom bereits

einen dominirenden Charakter angenommen und eine Reihe von Zuchtvorschriften und Grundsätzen

eingeführt hatte, welche der altern Kirche, folglich auch der Irischen, gänzlich unbekannt waren.
Daher dann die Erörterungen und Misshelligkeiten zwischen den irischen Missionären im Norden

von England und den römischen Glaubensboten und Anhängern des h. Augustin ; daher auch der

Umstand, dass, während die römische Kirche im VI. Jahrhundert eifrig bemüht war, die Vulgata

an die Stelle der alt-italischen Uebersetzung der Bibel und der Septuaginta zu setzen, fast alle

irischen Manuscripte einer andern Version als der Vulgata folgen oder einem sogenannten gemischten

Texte, welcher aus den altern Versionen und der Vulgata zusammengesetzt ist. Auch enthält der

Anfang der irischen Evangelien die gewöhnlichen Canones und Vorreden, die der Vulgata beigefügt
sind, niemals. Diese Eigenthiimlichkeiten veranlassten den Erzbischof Usher zu der Behauptung, dass

vor dem Jahre 815 die alte irische Version in Irland ausschliesslich im Gebrauche gewesen sei.«

A. Irische Bücher in der Stiftsbibliofhek zu St. Gallen.

Das Evangelium des St. Johannes, Codex Nr. 60 J).

Das im IX. Jahrhundert abgefasste Verzeichniss der Bücher des Klosters St. Gallen erwähnt
dieser Handschrift zweimal auf folgende Weise : »Item Evangelia II secundum Johannem scottice

scripta0 — und dann wieder unter den in schottischer Schrift geschriebenen Büchern : »Evangelium
secundum Johannem in Vol. I.« Dieses Evangelium ist weder in Capitel noch Verse, sondern in
232 Paragraphen eingetheilt. Der Codex enthält auch eine Evangelien-Harmonie, indem er die Zahl
der Paragraphen, in welche damals die Evangelien eingetheilt waren, die Evangelisten und den

Canon des Aïmonius angibt.
Die mit Schnitzwerk verzierten Elfenbeinplatten welche den Einband bilden scheinen das

Werk eines römischen Künstlers und von Tuotilo im sogenannten Evangelium longum nachgeahmt
worden zu sein. (Siehe Schriftmuster auf Taf. XI, 1).

2. Pris ci a nus, Nr. 904.

Auch diese Handschrift findet sich in dem oben angeführten Bücherverzeichnisse des IX.
Jahrhunderts aufgeführt. Sie ist in irischer Cursivschrift geschrieben, die eine Menge von Buchstaben-

Zusammenziehungen und Abkürzungen zeigt. Der Text wird an sehr vielen Stellen durch zwischen-

zeilige Glossen, die im ersten Theile derselben in lateinischer, im letztern häufig in irischer Sprache
abgefasst sind, erläutert. In der letztern sind am obern und untern Rande — am erstem jedoch
seltener — Bemerkungen oder einzelne Wörter angeschrieben. Auch in irischer Runenschrift kom-

') Bie Bemerkungen zu den Codices und Fragmenten in St. Gallen sind aus den von Von Arx lateinisch ge¬
schriebenen Notizen hergenommen.



— 82 —

men, wie in andern irischen Büchern, Noten und Wörter vor. Zuweilen wird die Tageszeit
angegeben, in welcher ein Blatt vollendet wurde, z.B.: »Tertia hora, tempus. prandii, nox adest,« und
Anderes bemerkt, z. B. : »diflicilis isla pagina, Hucusque depinxit, bene est hic u. s. w.« Bei der

Arbeit des Abschreibens werden Gott und die irischen Heiligen häufig angerufen, z. B. : »Sancta

Brigita, auctor adjuva lucis aeternae, Sancta Brigita ora pro nobis, Sancta Brigita adjuva scriptorem
istius artis, Brigita adjuva, fave Brigita, Sanctus Patricius, in nomine Sancti Chormitii, Sanctus

Dionysius ora pro nobis.« Auch kommen eine Menge Eigennamen und andere Bezeichnungen vor,
z. B. : Finguine, Cuthiert, Follega, Donnogus, Ellinirmo, Coblhaich, Fernchor.

Die Löcher im Pergamente sind nicht wie bei andern Manuscripten leer gelassen sondern

auf eigentümliche Weise durch genau in die Lücke passende und mit Pferdehaaren eingenähte
Stücke ausgefüllt.

Dieser merkwürdige Codex wurde in der Mitte des IX. Jahrhunderts der Bibliothek von
St. Gallen einverleibt unter dem Abte Grimoald (zwischen 841 und 872) der während 31 Jahren

eine Menge Bücher abschreiben liess, welche Ratpert in seiner Chronik dieses Klosters aufzählt mit
bestimmter Erwähnung der Grammatica Prisciani in Vol. I. (Siehe Schriftmusler auf Taf. XI, 2).

3. Ein Fragment, Codex Nr. 1395.

Ein einzelnes Blatt, merkwürdig durch Zeichnungen von Thicrfiguren und Liniengeflechte, durch

eckige Buchslaben und äusserst weiche schön gerundete Schriftzüge. Die Worte in eckiger Schrift

(von welcher der erste Buchstabe, ein P, wegen seiner Grösse nicht abgebildet werden konnte) lauten

: »Peccavimus Dne peceavimus pareun.«
Die Schrift ist die schöne irische Minuskel, in welcher die meisten liturgischen Bücher dieses

Volkes geschrieben sind. (Siehe Schriftmuster auf Taf. XI, 3).

4. Ein Fragment, Nr. 751.

Wahrscheinlich eine Handschrift des VIII. Jahrhunderts in duodez, enthaltend eine Anweisung
des Hippocrates und Galen zur Heilung von Krankheiten. Das Pergament ist rauh und steif.

(Siehe Schriftmuster auf Taf. XI, 4).

5. Ein Fragment, Nr. 1395.

Fragment einer Metrik. Die Regeln dieser Kunst werden hier in einer Unterredung zwischen

M, das ist: Magister und D, das ist Discipulus, mitgetheilt. Die in diesem Fragmente vorkommenden

Worle : »elementa suo populo persuaderi non posse« scheinen anzudeuten dass zur Zeit der

Abfassung dieser Metrik das Volk, unter welchem der Autor lebte sich der lateinischen Sprache

bediente. (Wofern nämlich unter populus nicht etwa die Bewohner eines Klosters oder gelehrte

Leute zu verstehen sind). Uebrigens ist zu bemerken dass die Buchstaben nicht den gewohnten

Charakter irischer Schrift an sich tragen. Sie sind in den Umbiegungen eckig anstatt rundlich und

ohne viel Geschicklichkeit ausgeführt und zeigen grosse Aehnlichkeit mit der Schrift des im 7ten

Jahrhundert geschriebenen Evangeliums von S. Moling, auch mit derjenigen in dem Liber Hymnorum, das

im 9len oder lOten Jahrhundert geschrieben worden. Ein Facsimile von diesen findet sich in O'Do-

novan's irischer Grammatik. (Siehe Schriftmusler auf Taf. XI, 5).



— 83 —

6. Fragment, Nr. 1394.

Bruchstück eines irischen, vom Römischen abweichenden Sacramentariums, das wahrscheinlich

aus dem 9ten Jahrhundert herstammt und ungemein zierlich geschrieben ist. Es enthält verschiedene

Gebete zur Missa Purificationis B. Mariae, einen Theil eines Canons, und scheint das Uebcrbleibsel

jenes Missais zu sein, welches der älteste Catalog von St. Gallen unter den schottischen Büchern

aufführt.
Dass es sich auf den Ritus der schottischen Messe bezieht, geht theils aus der Menge der

Orationes hervor, wegen deren der in Gallien den Ritus seines Landes beibehaltende h. Columban

von den Bischöfen Tadel erfuhr, (siehe Jonas in vita S. Columbani) theils daraus, dass in dem

Gebete libera nos quœsumus den Namen Petro et Paulo die Worte Patricio Episcopo beigefügt sind.

(Siehe Schriftmuster auf Taf. XI, 6).

7. Fragment, Nr. 1395.

Die Epislel des h. Paulus an die Colosser. (Siehe Schriflmuster auf Taf. XI, 7).

8. Ein Fragment, Nr. 1395.

Bruchstücke einer Todtenmesse aus einem kleineren irischen Missal. Die darin vorkommenden

Stellen aus dem Evangelium St. Johannes stimmen mit der Vulgata nicht überein, ebenso wenig
mit der alt-italischen Version des Codex von Vercelli oder Verona oder Brixen u. s. w. (Siehe

Schriftmuster auf Taf. XI, 8).

9. Ein Fragment, Nr. 1493.

Anweisung über die Redefiguren. Dieses Fragment handelt über die Figur der Catacrisis,

Metalempsis, Metonymia u. s. w. Die Schrift ist äusserst schön. Der in diesen Blättern enthaltene

Text stimmt weder mit den Schematen des Cassiodorus, noch des Boëtius, oder Beda, oder Isidorus
überein. Vielleicht rührt er von Aldhelm, dem angelsächischen Bischof her, dessen Werk über das

Metrum A. Majo bekannt gemacht hat. (Siehe Schriftmuster auf Taf. XI, 9).

10. Ein Fragment, Nr. 1394.

Die drei ersten Capitel des Evangeliums Lucas, ohne Zweifel aus dem 9ten Jahrhundert
herstammend. Das Pergament ist dick und unrein. Die Schrift ist die rundliche Minuskel der Iren
und von grosser Schönheit. Sie zeigt eine Menge Abkürzungen und Zusammenziehungen. (Siehe
Schriftmuster auf Taf. XI, 10).

11. Codex, Nr. 930.

Ein aus Pergamentabfallen verfertigtes Duodezbuch, das früher als eine eigenhändige Arbeit
des h. Gallus betrachtet wurde. Es enthält ausser dem Briefe des h. Hieronymus an Paulinus
Anmerkungen verschiedenen Inhaltes z. B. über Gott, über die Materie über die Personen aus
St. Augustin, über die römischen Magistratspersoneu aus St. Hieronymus, über die Geometrie, über



den Weihrauch, über die Eule, über die Buchstaben aus St. Isidor, über den h. Hieronymus, über
das h. Kreuz und die Kirche, über den Ostern-Cyklus, über das Alter der Welt, über die Sonnenuhr

über Adam über Christus, über die Tagesstunden, über das hebräische Alphabet, über die

Zeit des Aderlassens. Endlich findet sich darin ein merkwürdiges lateinisch-deutsches Wörterbuch,
das aber nicht in Allemanien geschrieben worden zu sein scheint. Dass der Verfasser ein Schotte

war, beweist ausser den Schriftzügen die Art, wie er von einigen Thieren spricht, z. B. vom
Porphyrion, von dem er sagt, »er kommt in Briltanien nicht vor," von Onocrotalus, »auch diesen
haben wir nicht.«

Dieses Stück zeigt sowohl im Deutschen als im Lateinischen eine Menge Sprach- und Schreibefehler.

Auf Seite 89 kommen folgende Verse vor, welche die sämmtlichen Buchslaben des Alphabetes

enthalten :

Te canit adcelebratque polus rex gazifer hymnis
Trans zephyrique globum scandunt tua fata per axem.

Dieser Codex scheint nicht älter als das 8te Jahrhundert zu sein und aus Othmar's Zeiten

herzustammen. (Siehe Schriftmuster auf Taf. XI, 11).

12. Ein Evangeliarium, Codex Nr. 48.

Die vier Evangelien in griechischer Sprache und lateinischer Interlinearübersetzung denen

ein Hymnus des h. Hilarius vorangesetzt ist. Professor Retlig, welcher diesen Codex in Zürich im

Jahr 1836 im Facsimile herausgegeben, hat in der Vorrede zu diesem Werke die Ansicht

ausgesprochen, dieses von verschiedener Hand verfertigte Msc. sei von irischen Mönchen zu St. Gallen

und zwar unter Abt Grimoald (841 — 873) oder dessen durch Gelehrsamkeit ausgezeichneten

Stellvertreter Hartmuot, geschrieben worden. Er bezieht nämlich auf dieses Buch den Titel »Evange-
liorum volumen unum«, welcher in dem Bücherverzeichniss von Ratpert (Siehe Casus S. Galli bei

Pertz Mon. Germ. II, p. 70) vorkommt, ferner die von dem eben genannten Mönche verfassten

Verse :

Praemia tantorum, cui dona Christe, laborum,

Huicque polum tribuas, qui sydera celsa crearas,
Mattheus, Marcus, Lucas pariterque Johannes

Sint illi comités quorum celebrabat honores.

Dass dieser Codex von Iren geschrieben worden ist, setzt die Form der griechischen sowohl

als lateinischen Schriftzüge ausser allen Zweifel. (Siehe Schriftmuster auf Taf. XII, 1).

i3. Ein Fragment, Nr. 1395.

Gebet für einen Sterbenden. (Siehe Schriftmusler auf Taf. XII, 2).

14. Lateinisches Evangeliarium, Codex, Nr. 51.

Die vier Evangelien in der gewöhnlichen Reihenfolge, aber auf eigenthümliche Art in Lectio-

nen und Verse abgetheilt, Matthäus in 7, Marcus in 3, Lucas in 5, Johannes in 6 Lectionen. Der

Anfang der Lectionen ist durch verzierte und bemalte, derjenige der Verse durch einfache, aber



— 85 —

bemalte Buchstaben hervorgehoben. Der Text stimmt weder mit der Vulgata des Hieronymus überein,

noch mit der alt-italischen Version. Er wimmelt von Schreibfehlern so dass man glauben

möchte der Schreiber sei wenig oder gar nicht mit der lateinischen Sprache bekannt gewesen.

(Siehe Schriftmuster auf Taf. XII, 3).

15. Ein Fragment.

In einem Dialoge werden hier die Elemente der Poesie, das Metrum und die Figuren
zwischen M und D, d. i. Magister und Discipulus besprochen. (Siehe Schriftmuster auf Taf. XII, 4).

B. Stadtbibliothek zu Schaflhausen.

Adamnani Vita St. Columbœ.

Ein vollständig erhaltenes gut geschriebenes Msc. Dr. Reeve's, welcher den Text dieses

Codex mit den übrigen Handschriften von Adamnan's Werk verglichen, ist der Ansicht, dass dieses

Manuscript, von dem er ein Facsimile erhalten hat, und das früher ohne Zweifel der Bibliothek des

Klosters Keichenau angehörte die älteste und vollständigste Abschrift der Lebensbeschreibung des

berühmten irischen Heiligen und dasselbe Exemplar sei, von dem sich Colgan, der grosse irische

Hagiologist, in Beichenau eine Copie verfertigen liess. Colgan spricht sich in seinem äusserst selten

gewordenen Werke: Trias Thaumaturga, seu Divorum Patricii, Columbae et Brigidae Acta, studio

R. P. F. Johannis Colgan, in Conventu F. F. Minor. Hibernorum, Lovanii S. Theologiae Leetoris

Jubilati. Lovanii 1647. p. 372 in folgender Weise aus:

»Authore S. Adamnano Abbate ex membranis Augiae Divitis. Hanc nobis vitam communicavit
R. P. P. Stephanus Vitus (Anglico White) Societatis Jesu, vir patriarum praesertim sitientissimus,

et omnium scientissimus Autiquitatum ; et hinc a diversis jam Polyhistor appellatus; suâ manu descrip-
tam, ex pervetuslo Codice Ms. Monasterii Augia? Divitis in Germania. Hoc S. Adamnani opus Henricus

Canisius tom. 4. Antiquae Lectionis ex Ms. Monast. Windbergensis, edidit Engolstadii anno 1604,

et postea Thomas noster Messingham in Florilegio Sanctorum Hiberniœ, sed ex Canisio, publicavit
Parisiis anno 1624. Opus in utraque editione nimis mutilum et aeephalum exhiberi, lector facile

deprehendet, si voluerit eas conferre cum hâc nostra editione, in qua ipsum opus genuinum, eâque

integritate exhibetur, quod ex ipso autographo piene et integre desumptum existimaverim, nisi quod
summa capitum sequentis narrationis desit in lib. 2 et tertio; et summula omnium sequentium ca-

pitum ejusdem libri praefigatur libro primo: quod et ab Authore factum in aliis, non est cur ambi-

gamus. Ceterum exemplar illud Codicis Augiensis (ex quo nostrum est transsumptum) tam vetustum
et tanta fide et integritate exaratum est, ut nisi Codex ipse in Germania reperlus, non aliud videre-

tur ab eo quod S. Dorbeneus Abbas Hiensis S. Adamnani discipulus, ipso Adamnano adhuc vivente,
vel paulo post ejus mortem suâ manu scripsit, ut ipse infra ad finem libri tertii his verbis indicat:
Obsecro eos quicumque voluerint hos discribere libellos etc.K

Der Text in Colgan's Werk stimmt wirklich mit dieser Reichenaucr-Handschrift überein, Colgan

oder Vitus (White) haben sich jedoch erlaubt, die Orthographie zu ändern, so dass aus anomata

onomata, aus craxare exarare, aus craxata exarata u. s. w. geworden ist.

12



- 86 —

Eine zweite Handschrift von Columba's Leben, die mit der unsrigen ziemlich übereinstimmt,

befindet sich im brittischen Museum; eine dritte, aber bei weitem nicht so vollständige,
die mit dem von Canisius herausgegebenen Leben des h. Columba Aehnlichkeit hat ist in einem
Msc. der Leben vieler irischer Heiligen abgedruckt, welches der Bibliothek von Primate Marsh in
Dublin angehört; eine vierte Handschrift liegt in der Bibliothek der Herzoge von Burgund zu

Brüssel; eine fünfte wird im Kloster St. Gallen verwahrt, welche jedoch nicht in irischer Schrift
geschrieben ist, obgleich sie schon im Catalog des IX. Jahrhunderts angeführt wird, und am Ende
ein Bild des h. Columba enthält; eine sechste und siebente Abschrift befinden sich unter den

Mss. zu Wien; eine achte zu Windberg, welche Canisius abgedruckt hat; eine zehnte in der
Bibliothek der Stiftskirche zu Admont in Steiermark. (Siehe Schriftmuster auf Taf. XIII, 1).

Einen merkwürdigen irischen Codex, der früher der Bibliothek zu Rheinau (wohl eher

Reichenau) gehörte und von dem Stifter des Klosters herrühren mochte, führt Westwood an. Er
enthielt die Paulinischen Episteln in griechischer Sprache mit lateinischer Uebersetzung in irischer
Schrift. Der griechische Text folgt der Alexandrinischen Recension. Gegenwärtig befindet
sich diese Handschrift in der Bibliothek des Trinity Collegium's zu Cambridge.

C. Stadtbibliothek zu Basel.

Die Stadtbibliothek zu Basel besitzt wenigstens drei irische Mss.

1. Ein schönes irisches Psalterium, (bezeichnet A. VII. 3.), über welches Wettste-
nius Prolegom. in Novum Testamentum Tom. II. pag. 9 Folgendes mitlheilt :

»Ejusdem aetatis [mit dem Codex Boernerianus] atque commatis Psalterium graecum videtur,
quod est in Bibliotheca Basiliensi, cuius graeca Uteris maiusculis et sine accentibus scripta sunt, Latina

vero versio supra lineas Graecas charactere Anglo-Saxonico adscripta est: et quidem in Hibernia,
ut colligitur ex hymno adiecto in laudem Brigittae et Patricii: »Alta audite rà sçya toto mundo

micanlia Brigittœ beatissime in Christo, sancta adepta opima Patricii patrocinia electa, apta alumna

Patricii in nostra insula, quae vocatur beatissima *}.« Citatur item Caroli M. Praeceptor

Alcuinus, VII. capite libri primi de Fide Catholica 2).«

Leider mangeln in diesem Codex die fünf letzten Psalmen.

Von späterer Hand sind Liturgisches z. B. De conscienliae reatu ante Altare und Bruchstücke

von Hymnen, z. B. der Hymnus ad matutinum »Splendor paterne glorie,« am Anfang und Ende

des Buches hinzugefügt.

") Alta audite ta erga loto mundo micantia brigite beatissime in Christo corus. — Electa apla alumna patricii
cum prudentia etc. — Sancta adepta opima patricii patrocinia. — Qui consedil in cathedra Christi cum matre
maria, item Christus in nostra insulaque vocatur beatissima.

2) Am Ende mit späterer Schrift: Alcuinus VII Capite libri primi de fide catholica ait, quod spiritus sanctus
communis est patris et filii spiritus etc.



- 87 -
Dieser Codex war zum Kirchengebrauche bestimmt, wie das am Einbände befestigte Schloss

andeutet. (Siehe Schriftmuster auf Taf. XII, 5).

2. Liber S. Isidori Hispalensis de Natura Kerum, bezeichnet F.F. III. 15. a.

Die ersten XIV Capitel dieses Werkes mangeln ganz und vom XV. ist nur das Ende

vorhanden, nämlich von den Worten an: »Scriptum est: uobis autem, qui creditis, orietur sol iustitiae

et sanitas.« Da das Wort Scriptum oben an der zweiten Seite eines Blattes steht und mit einem

verzierten Anfangsbuchstaben beginnt, so ist kein Zweifel, dass auch im Originale, das dem Schreiber

zu Gebote stand, die hier mangelnden Capitel fehlten.

Der Codex ist in sehr scharfer hübscher Cursivschrift geschrieben (Siehe Muster auf Taf.

XII, C), enthält aber eine grosse Zahl Sprach- und Orthographiefehler, z. B. Februalius, Martias,

Aprelius, Octember, Scorpia, Neoptunus etc. etc. Die in diesem Codex vorkommende Zeichnung

des Thierkreises und Mondes (Siehe Taf. XII, 7, 8) gibt eine Vorstellung des Charakters irischer

Handschriftbilder, wie sie in den Werken der Profanscribenten angetroffen werden.

Zwischen dem Texte und den astronomischen Tafeln ist von späterer Hand ein in lateinischer

Sprache abgefasstes Becept zur Heilung einer Wunde eingefügt worden. Eine noch spätere Hand

hat die Uebersetzung in alemannischer Sprache hinzugesetzt, welche Hoffmann von Fallersleben im

Jahr 1834 zu Basel bekannt gemacht.

Wieder von anderer Hand findet sich nach dem Becepte folgende Beschwörungsregel
eingeschrieben, worin die heilige Veronica (Beronice) in folgender Weise angerufen wird :

Beronice Beronice, Beronice libera me de sanguinibus deus deus salutis meae et exultauit

lingua mea iustitiam tuam riuos cruoris torridi contacta uestis abstruit fletus rogantis supplices arent

fluenta sanguinis :

f af ef nf of Ifaf s fefnf o f lf af gflf uf af domine Jehsus Christus qui in patibulum
crucis propter hoc signum sancti cruces digna liberare famulo tuo famulam tuam de artores febrium

amen amen amen sanctus, sanctus, sanctus, cirioeleison, cirioeleison,-cirioeleison.
Liber uita sanctorum dormientium in effeso (Epheso) dormierunt et in ilum librum st. cronih,

sci furseus liber sententialis liber liber alexantri *).

- Die letzten Blätter dieses Codex enthalten ein Bruchstück von Isidori Liber Differentiarum.
3. S. Isidori Liber seeundus de Differentiis spiritalibus (bez. FF. HL 15. e.),

beginnend mit den Worten »Inter deum et dominum ita quidam definierunt, ut in Dei appellatione
Patrem, in Domini lilium intellegerent« etc.

Am Ende des Werkes ist von derselben Hand das Anastasische Glaubensbekenntniss beigefügt.
Die Schrift ist eine hübsche Minuskel, die sich durch ungemeine Schärfe der Buchstaben und

durch den sonderbaren Umstand auszeichnet, dass der Schreiber sich bestrebt hat, den Köpfen der

Buchstaben, die oben in eine Spitze auslaufen, die Form eines Dreieckes zu geben, wobei der

eingeschlossene Baum meistens weiss geblieben ist.

*) Die vielen Schreib- und Sprachfehler in den aus irischen Mss. mitgetheilten Stellen betrachte man nicht als
Druckfehler; sie finden sich so in den Handschriften.



— 88 —

Auch dieses Msc. enthält eine grosse Zahl sprachlicher und orthographischer Fehler. (Siehe
Schriftmusler auf Taf. XII, 9).

D. Stadtbibliothek zu Bern.

Das wohl erhaltene irische Manuscript auf der Stadtbibliothek zu Bern, bezeichnet Nr. 363,
enthält folgende Stücke, die von verschiedener Hand geschrieben worden sind:

1. Servii Mauri Grammatici commentarius in Bucolic. Geòrgie, et Aeneid. Virgilii.
2. Chirii Fortunatiani Ars rhetorica.

3. Aurelii Augustini Dialectica et Rhetorica.

4. Scholia in Horat. et Metamorphos. Ovidii.
5. Bedae Histor. gentis etc. — Mutil.

Es kommen in diesem Codex folgende irische Wörter vor:
„Isel, tief, niedrig; tailcind, geschoren am Haupte; frigargg, mit Bauhheil; catarch einer

Stadt; togluasach, Bewegung; chombaint, Berührung. (Siehe Schriftmuster auf Taf. XIII, 2).

E. Bibliothek der antiquarischen Gesellschaft in Zurich.

1. Ein Fragment eines alt irischen Rituals. Die Stelle, welche wir hier als Schriftprobe

geben, bezieht sich auf die Einsegnung einer Jungfrau und lautet :

»Oremus fratres carissimi misericordiam ut bonum tribuere dignetur huic puelle N, que uotum
candidam uestem perferre cum integritate corone in resurrectione uitae eternae quam facturus est

orantibus nobis prestet deus Conserua dne islius douotœ (sic) pudorem caslitatis dilectionem con-
tinentiae in factis in dictis in cogitalionibus per xpe ihu qui cum patre uiuis. Accipe puella
pallium candidum quod perferas ante tribunal dni etc. (Siehe Schriftmuster auf Taf. XIII, 3). ¦

2. Fragment aus einem alten Sacramentarium. Die als Schriftprobe mitgetheilte
Stelle ist dem Evangelium am Tage des S. Thomas entnommen (Joh. XX. 24). Horum itaque nunc
in eclesia episcoc locum tenent soluendi alligandi auctoritatem suseipiunt qui gradum regiminis sor-
tiunt causae ergo pensande sunt et uidendum quae culpa aut que sit poten (sic) secundum post cul-

pam etc. (Siehe Schriftmuster auf Taf. XIII, 4).

3. Ein Fragment aus den Schriften des Propheten Ezéchiel. Die faesimilirte Stelle findet
sich in Ezéchiel III, 8, und lautet : audi et uade ingredire ad transmigrationem ad filios populi tui
et loqueris ad eos et dices eis hœc dicit dominus deus si forte audiant et quiescant et adsumsit me

spiritus et audiui post me uocem commotionis magnae benedicta gloria dni. de loco suo etc. (Siehe

Schriftmuster auf Taf. XIII, 5).

4. Fragment einer Grammatik, deren Verfasser uns unbekannt ist.

Die Stelle, welche sich weder in dem Werke eines klassischen, noch mittelalterlichen Schriftstellers

findet, lautet folgendermaassen : »In us correptam desinentia femmina si. sint propria uel

graeca in os apud grecos desinentia uel arborum nomina seeundae sunt declinationis ut haec tirus,

tiri, Cyprus, cypri, aretus areti, pylus, pyli, cupressus, cupressi, pinus, arbutus, alnus, pyrus.
(Siehe Schriftmuster auf Taf. XIII, 6).



— 89 —

Erklärung der Tafeln.
Bilder.

Tafel I. Matthäus.

Dieses Bild des Matthäus findet sich nebst denjenigen der drei andern Evangelisten, Taf. II,
III, IV und den folgenden zwei Vorstellungen, Christus am Kreuz und dem jüngsten Gericht, Taf. V

und VI und den Ornamenten Taf. VIII und IX im Codex Nr. 51, dessen Schriftzüge auf Taf. XII, 3

gegeben sind.

Matthäus erscheint hier auf einem Stuhle sitzend und ein Buch das ihn als den Verfasser

eines Evangeliums bezeichnet, auf dem Arme tragend. Das auf dem Deckel des Buches geschriebene

Wort pupin... wurde von späterer Hand hinzugesetzt. Er ist mit einer Mütze von eigen-
thümlicher Form bekleidet und bartlos. Auffallend ist, dass das Haupt des sterblichen Matthäus

ein Nimbus umgibt, während dasjenige des über ihm schwebenden Engels dieser Auszeichnung
entbehrt J). Die Kleidung deren Faltung bei diesem Apostel und Markus (weniger bei Lucas und

Johannes) ganz architektonisch behandelt ist, scheint in einem Unterhemde und einem ärmellosen

Ueberrocke zu bestehen, der von den Armen aufgehoben wird. Die Füsse stecken in Schuhen oder

sind nicht ausgeführt.
Der ebenfalls ein Buch tragende Engel, dessen Flügel buntscheckig gefärbt sind, ist mit

gefalteten Händen und verschränkten Fingern in der Stellung eines Betenden abgebildet.
Eine gänzliche Unkenntniss der Perspective beweisen die seitwärts auslaufenden Lehnen des

von vorn gesehenen Stuhles.

Die ornamentale Einfassung zur Bechten und Linken ist der irischen Kunslweise
eigenthümlich.

Ein Beweis der Unachtsamkeit des Miniators sind die auf der linken Achsel und zwischen
den Füssen weiss gebliebenen Stellen. Aehnliche aus Sorglosigkeit entstandene Mängel finden sich

in den meisten irischen Bildern.

Tafel IL Marcus.

Er erscheint ebenfalls auf einem Stuhle sitzend, mit seinem Evangelium in der Hand. Das Bild
ist in Beziehung auf Draperie und die ganze Anordnung dem vorigen ähnlich; jedoch ist hier das

Haupt unbedeckt, dagegen der Hals bis unter das Kinn von dem Unterkleide verhüllt. Eigenthümlich

und nicht leicht zu deuten sind die beiden zwischen Haar und Schultern befindlichen Ansätze,
die entweder eine Kaputze oder einen Halskragen vorstellen mögen. Vielleicht sind sie gleicher
Natur mit den Anhängseln, die sich an dem Bilde des St. Johannes im Evangelium des Maeiel Brith
Mac Durnan (siehe Westwood) finden. Ueber dem Haupte des Evangelisten schwebt der symbolische

') Siehe Didron : Iconographie chrétienne.



— 90 —

Stier dessen Kopf und übriger Körper so schlecht gezeichnet ist, dass die Natur des Thieres nur
aus der Form der Füsse errathen werden kann.

Merkwürdig und ganz übereinstimmend mit den Produkten Assyrischer (siehe Layard's Atlas)
und Aegyptischer Kunstweise ist die Art, wie der auf der Rückseite befindliche linke Flügel des

Thieres zwischen den Vorderbeinen in ganzer Ausdehnung angebracht ist.

Von den einfachen Rahmen welche die Figur einschlicssen gilt dasselbe was so eben bei

dem vorigen Bilde bemerkt worden ist.'B'

Tafel HL Lucas.

Lucas nebst Johannes, der ganz ähnliche Behandlung zeigt, ist sitzend vorgestellt, obgleich
keine Spur von einem Stuhle bemerkt wird. Das Haupt des Lucas ist von lockigem auf die Schultern

fallendem Haare bedeckt. Schnauz und Bart, die in symmetrisch geordnete Partien getrennt
und mit rothen Tupfen besprickelt sind, hängen auf die Brust hinunter. Das Oberkleid, dessen

oberer Saum angegeben ist, ist offenbar ein geschlossener Rock ohne Aermel und grün gefärbt,
während das mit vielen Falten erscheinende Unterkleid einen rothen Anstrich bekommen hat. Die

linke Hand ist auswärts gedreht.
In der reichen Einfassung erscheinen alle vier evangelischen Thiere auf deren ägyptischen

Charakter wir schon oben aufmerksam gemacht haben.

Räthselhaft ist der Gegenstand den der auf den Evangelisten hinblickende Engel in den

Händen hält. Da uns nie ein ähnliches Ding in Miniatur- oder Sculpturbildern vorgekommen, so

sind wir nicht im Stande zu entscheiden ob man in demselben eine Schriftrolle oder, womit es

am meisten Aehnlichkeit besitzt, einen Knochen zu erkennen habe. Ebenso dunkel ist der über
dem Kopfe des Löwen und Stiers angebrachte Auswuchs wenn er nicht bei diesem das Horn, bei

jenem die Mähne andeuten soll. Dass der Kopf des Adlers in einem Nimbus erscheint, ist nach

Didron uichts ganz Ungewöhnliches.

Tafel IV. Johannes.

Der unbärtige Johannes trägt ein blaues Unterkleid das mit rothem Tuche verbrämt und

belegt ist. Die übrige Kleidung stimmt mit derjenigen der vorigen Bilder überein. An den Augen
sind die Pupillen mit schwarzer Farbe, die Augenbraunen in breiten Bogenlinien angegeben; an den

Füssen wie bei Lucas die Zehen ausgeführt. Sonderbarer Weise ist das Haupthaar blau bemalt

und mit rothen Punkten besetzt.

Der Adler über dem Haupte des Evangelisten ist, wie alle Vögel in irischen Bildern mit

verlängerten Zehen und Krallen ausgerüstet.
Die Ornamentfelder der Einfassung zeigen grosse Mannigfaltigkeit und neben den geschlungenen

Decorationen auch einige Mosaik- und Geläfel-Zierrathen.
Diesem und dem vorigen Bilde hat der Künstler augenscheinlich grössere Sorgfalt und

Auszeichnung gewidmet.



— 91 —

Tafel V. Christus am Kreuz.
Christus erscheint gemäss der ältesten Auffassung als unbärtiger f) Mann mit langem Haupthaar

das demjenigen des Evangelisten Marcus ähnlich sieht, und mit einem Nimbus, worin das

Kreuz mangelt 2). Seine Bekleidung unterscheidet sich wesentlich von derjenigen der übrigen dem

Kreise des irischen Bildwerkes angehörenden Personen indem sie nicht aus Unterkleid oder Rock
oder Mantel, sondern aus einem Streifen Tuch besteht, worin der Leib eingewickelt ist. Aus dieser

Umhüllung treten, von den Ellbogen an, die roth bemalten Arme, und, vom Kniegelenke an, die

blau gefärbten Beine nackt hervor.

Die Unfähigkeit des Künstlers vermochte auch diesem Bilde weder Würde in der Auffassung,
noch dem Gesichte den Ausdruck des Leidens zu verleihen. Einen zum Vortheil sich neigenden
Unterschied jedoch bemerkt man auf diesem Blatte in der Zeichnung der Nase, deren unterer Theil

hier nicht sichtbar ist. Weder an Händen noch Füssen sind Nägel, woran der Körper hängt, oder

Wundmahle angedeutet.
Unterhalb Christus stehen links und rechts zwei römische Soldaten, deren Kleidung sich von

demjenigen der übrigen Figuren in keiner Weise unterscheidet. Der eine vollführt mit der Lanze

den Todesstoss, der andere hält einen Schwamm an den Mund des Herrn empor.
Ueber dem Kreuze sind die entsprechenden Felder mit zwei auf Christus hinblickenden

Engeln, die in ihren Händen Bücher tragen, ausgefüllt.
Die Einfassung dieses Bildes ist einfach.

Tafel VI. Jüngstes Gericht.
Christus erscheint hier in dem einen Arme ein Buch, in dem andern ein Kreuz tragend und

die rechte nach lateinischem Ritus segnende Hand cmporhaltend als Weltrichter. Obgleich sich

diese Vorstellung von den übrigen in keinem wesentlichen Punkte unterscheidet, und, was das Antlitz

betrifft, Nase und Mund ebenfalls nach dem'gewöhnlichen abgeschmackten Schema behandelt

sind, so ist der Ausdruck desselben doch um vieles edler, da die Haupthaare— man möchte glauben

in Nachahmung einer byzantinischen Darstellung — sich theilen und die Stirn frei erscheint.

Zu beiden Seiten des Erlösers erscheinen zwei die Gerichtsposauneu blasende mit Nimbus

versehene, Engel; in der untern Abtheilung die zwölf Apostel mit Büchern und rückwärts geneigten
nach Christus emporblickenden Häuptern.

Tafel VII. Der Evangelist Matthäus3) (in Codex collectan. 1395).

Er ist von der Seite auf einem Stuhle sitzend und schreibend vorgestellt. Seine Kleidung
besteht in Tunica und Mantel oder Ueberwurf. Das Haupt mit lockigen Haaren und die Nase wer-

') Didron, Iconographie chrétienne p. 101. Dans la première el la seconde période de l'art chrélien, c'est-à-dire
du IIe ou du IIIe siècle jusqu'au ï?, jusqu'au règne des premiers Capétiens, le Christ est représenté le plus
souvent jeune et imberbe.

2) Didron, Iconographie chrétienne p. 50: „Les artistes, comme les copistes du moyen âge, étaient souvent peu
instruits; ils omettaient un caractère constant, soit par négligence soit par ignorance. Il ne faut donc pas
s'étonner, si l'on rencontre souvent des personnes divines sans nimbe ou avec un nimbe uni el non croisé."

"0 Siehe Seite 82, Nr. 3.



— 92 —

den im Profil gesehen die Augen aber en face ; der Bart ist geschlichtet. Der Nimbus ist gleich
demjenigen göttlicher Personen gegen den gewöhnlichen Brauch mit einem Kreuze ausgefüllt }).
Mit der rechten Hand taucht er das Schreibinstrument, ohne allen Zweifel eine Feder in das auf
den Lehnstuhl befestigte Tintenhorn in der linken deren Finger sehr schlecht gezeichnet sind,
hält er ein Federmesser von der Form die in vielen irischen und angelsächsichen Miniaturen zu
sehen ist. (Siehe z. B. das Bild des schreibenden Beda, in Codex 60, in der Ministerialbibliothek

zu Schaffhausen). Die Füsse sind mit Schuhen bekleidet.
Die Bedeutung der hieroglyphenartigen Gegenstände, welche unten am Stuhle angebracht

sind zu ermitteln, ist mir nicht gelungen. Mone hält sie für Schreibwerkzeuge ; allein die Form
dieser Dinge unterstützt eine solche Annahme nur wenig.

Dem Evangelisten gegenüber schwebt mit ausgestreckten, auf- und abwärts gerichteten Flügeln

sein gewöhnliches Attribut, ein Engel, welcher mit der Rechten ein Buch trägt, mit der Linken
das dem Evangelisten angehörende Buch zu stützen scheint.

Auf der Bückseite des Blattes worauf dieses Bild erscheint, finden sich folgende in irischer

Schrift geschriebene Stellen :

1. Niartu in ni in donu ni muir arnoib briathraib rolabrastar c r assadir

2. diuscart dim andelg delg dniscoilt eru ceiti meim meinni beai beim nand

3. dodath scenn toscen torlaig rogarg fiss goibnen aird goibnenn renaird goib,
4. nenn ceingeth ass: focertar indepaidse in im nadtet i visce V fuslegar de

5. Immandelg Immecuairt « nitet foranairrinde nach foranalath b manibe

6. andelg ond dutoeth i dalafiacail airlhir ochinn : : Argalar fuail :

7. Dum esurcsa diangalar fuailse dunesairc eu et dunescarat enin en laithi
8. admai ibdach; — focertar i so dogres imaigin hitabair thual:
9. P C II N y v (p c l H m HH H y bue : KNAAryonibvs : finit :

10. caput Christi, oculus isaiae, frons nassui noe labia, lingua Salomonis, collum

11. Thematei mens beniamin, pectus Pauli, unetus iohannis, fides abrahe

12. sanctus Ses ses dns ds sabaoth: Conir anisiu cachdia im duchenn archen (imduda are)

13. galar iarnagabail dobir dasale itbais > dabir imduchenn ^ fortchulatha
14. cam dupat fothri läse s dobir eros ditsuliu forochlar dochinn -, dogin ata.

15. randsa da. U. fortchiunn:

Andere spätere Schrift.

16. Zessurc marb. biu ardiring argolh sring aralt die

17. hinn arfuilib hiairn arul loscas tene arub hithes cu rop
18. aeuhru crinas theoraenoe crete teorafethi lichte benim
19. agalar arfiuch fuli guil fuli nirubatt ree ropslan
20. forsate admuimur in slanicid foracab dian cecht liamun

>) Les anges, comme les saints de ce monde, portent le nimbe uni. Cependant des monumens assez nombreux
offrent des anges dont le nimbe est croisé comme le nimbe de Dieu lui-même. Vom gekreuzten Nimhus
eines Apostels findet sich bei Didron kein Beispiel.



- 93 -
22. focertar i so dogres itbois lain diviseiu ocindlut '•> dabir itbeulus imbir i damer ;

•23. cechtar ai aleth ;.

21. tir corops lan aniforsate : (frühere Schrift) atanessa dolutam ithbelaib."
Ueber die Bedeutung der letztern acht Zeilen verdanke ich Herrn Dr. Todd in Dublin folgende

Mittheilung : »These lines are pure Irish and present no difficulty, although they are evidently very
ancient, probably as old as the 10. century. They contain a medical charm. The following is a

literal translation.«
»A Preservation for the dead the living for the want of sinews for the tongue-tie, for

swelling of the head; of wounds from iron; of burning from fire — of the bite of a hound;
Prevents the lassitude of old age — Cures the decline three times — the rupture of the blood-vessels —

Takes away the virulence of the festering sore the poignancy of grief, the fever of the blood, —
they cannot contend with it. He to whom it shall be applied shall be made whole. Extolled be

the exilir of life bequeathed by Diancecht to his people, by which every thing to which it is applied
is made whole.«

Elixir of life (slancid) signifies a sovereign remedy, literaly »health-healing."
Diancecht is a celebrated personage in Irish history, to whom the ancient Irish physicians

attribute all their traditions. He was the Physician of the Tuatha De Danaun a colony of foreigners,

wo according to the traditional history of Ireland, landed in the North West of the county
of Mayo in the year of the world ,2737. To these the Irish attributed the knowledge of all arts and

sciences : and tradition has invested ihem with the character of magicians, probably for their superior

civilisation. They came to a battle in which they defeated the former inhabitants of the county
in a place called Moy-Turedh, near Lough Measg, where it is said that Diancecht the physician
during the battle dug a pit, or bath, which he filled with a decoction of herbs. Into this he plunged

such of his people as were wounded in the battle who were immediately restored to perfect
health and sent back to renew the fight.

I think it almost certain that there is an allusion to this tradition in the passage above translated.«
Diancecht, der Arzt, isl genannt in den Fragmenten eines alten irischen Msc. in der Bibliothek

des Trinity College zu Dublin (Classe H. 3, 17) »The poets were then deprived of the judicature

except that part of it which was meet for them and each of the men of Ireland took his own
share in it, as did the authors of the following judgments, namely of of Diancecht the physician

but these had existed before this period« etc. Transact, of the Boy. Irish Academy XVIII.
Pars II, p. 75.

Tafel VII. Johannes der Evangelist.
(Im Anfange des Evangeliums S. Johannis Cod. inembr. Nr. 60.)

Dieses Bild verräth sowohl in der Behandlung der Hauptfigur als auch der Decoration eine

völlig ungeschickte Hand und weist, wenn acht, auf den gänzlichen Verfall irischer Kunst hin. Es

ist nämlich in seinem Entwürfe unförmlich und von weit geringerer Ausführung, als irgend ein anderes

irisches Bild, welches uns in den Handschriften Englands oder in gedruckten Werken
vorgekommen so dass wir zu behaupten wagen es sei nur in Nachahmung irischer Kunstweise von

13



— 94 —

müssiger Hand gezeichnet. Schon die Form der Buchstaben »Johannis,« noch mehr aber die
Umrisse des Kopfes, die Behandlung der Haare, die Bemalung der Wangen und Stirn mit rother Farbe

u. s. w. zeigen deutlich an, dass weder ein Ire noch selbst ein Angelsachse als Verfertiger dieses

Bildes zu betrachten sei. Es war des Zeichners Absicht, den Evangelisten auf einem Stuhle sitzend

darzustellen; die Hände mangeln jedoch gänzlich an den schlauchartigen Aermeln, und die Füsse

sind in Gitterwerk übergegangen.

Tafel IX. Verzierung auf Seite 6 des Evangeliariums, Cod. Nr. 51.

Dieses Ornamentgemälde gehört nebst dem folgenden Nr. X zu den zierlichsten und

geschmackvollsten Erzeugnissen irischer Verzierungskunst, und wird wohl von keinem ähnlichen Bilde

in den irischen Büchern des Festlandes oder Englands übertroffen.

Tafel X. Verzierte Anfangsbuchstaben auf S. 7 des eben genannten Codex.

Es erscheinen hier die ersten Worte von Vers 18 im Evangelium Matthäi, Cap. I, welche

also lauten »Christi (XPI) autem generatio sie erat.

Tafel XI, XII, XIII. Verschiedene Muster irischer Schrift.
* _______

In Haenels Catalogus Librorum Mss. findet sich auf Seite 734 in der Synopsis der

Pergamenthandschriften des Klosters Rheinau folgendes Msc. aufgezeichnet:

Nr. 1. Missale antiquissimum, saec. VIII. mit der Bemerkung: „Hoc missale ab aliquo Scoto

scriptum S. Fintanus noster, ex Scotia oriundus, forsan vel ipsemet scripsit, vel scriptum secum in

monasterium nostrum Rhenoviense attulit.«
Die Schrift dieses Codex ist übrigens durchaus nicht die irische, sondern die fränkische und

zwar diejenige des Endes des VIII. oder des Anfanges des IX. Jahrhunderts. Die Behauptung, dass

dieses Missal ein irisches Msc. sei und vielleicht von Fintan selbst geschrieben oder doch dem Kloster

Rheinau übergeben wurde, ist demnach ganz irrthümlich.

Noch bleibt zu bemerken, dass obige Aufzählung irischer Mss. keineswegs auf Vollständigkeit

Anspruch machen kann. Es ist im Gegentheil wahrscheinlich, dass die Bibliotheken der schweizerischen

Städte und Klöster noch manches von irischen Mönchen verfertigte Buch aufbewahren, dessen

eigenthümliche fremdartige Schriftzüge und nordische Herkunft bisher nicht beachtet worden sind.

Kaum gibt es eine Sammlung alter Mss., an deren Einband, sei es im Ueberzuge oder in der innern

Auskleidung, sich nicht hie und da Bruchstücke irischer Handschriften entdecken lassen. Eine

sorgfältige Untersuchung dieser Fragmente könnte für die Geschichte sowohl, als auch für die ältere

Sprache jenes Landes noch manchen werthvollen Beitrag liefern.



95

Nachtrag.
Als der Druck dieser Blätter bereits vollendet war, erhielten wir Nr. 11 des deutschen Kunstblattes

(18. März 1850), worin Dr. Waagen, dessen Kenntniss mittelalterlicher Kunst ebenso gründlich
als ausgebreitet ist, sich über den Charakter und die Kunstbedeutung irischer Miniaturen ausspricht.

Wir können uns nicht enthalten dieser Mittheilung über irische Bilder in den St. Gallischen
Büchern diejenigen Zeilen aus dem Kunstblatte als Anhang mitzugeben welche sich auf die eben

beschriebenen Gegenstände beziehen.

Die Miniaturmalerei in Irland.

So viel mir bekannt, bin ich der Erste, welcher auf die sehr merkwürdige Eigenlhümlichkeit der Minialuren
in altangelsächsischen Handschriften aufmerksam gemacht hat *). Spätere Forschungen haben mich indess zu der

Ueberzeugung gebracht, dass sowohl die Entstehung als die grossie Ausbildung jener Eigenlhümlichkeit eigentlich
in Irland zu suchen, und dieselbe von dort aus erst nach England verpflanzt und bei den Angelsachsen in Aufnahme

gekommen ist. Bekanntlich halte das Christenthum in Irland schon vom Jahre 432 ab durch den h. Patrik festen

Fuss gefasst, und war dort bereits bis zum Jahre 500 ziemlich allgemein verbreitet. Im Laufe des 6teu Jahrhunderts

zeichneten sich aber die Geistlichen der dortigen zahlreichen Klöster durch Gelehrsamkeit, wie durch
Frömmigkeit und Religionseifer so sehr aus, dass sie eine der bedeutendsten Pflanzschulen zur weitern Verbreitung des

Christenthums wurden. So lebte der h. Columban lange in Frankreich und war als Apostel in Schwaben und
namentlich in der Gegend von Bregenz am Bodensee thätig. Besonders segensreich und weitverbreitet war aber eine

solche "Wirksamkeit der irischen Mönche im Laufe des 7ten Jahrhunderts, in welchem St. Aidan (von 635—651)
und Finan im nördlichen England, Lievin in Belgien, Willebrord in Friesland, Kilian in Franken das Christenthum

mit Erfolg verbreiteten und der h. Gallus, ein Schüler Columban's, der Gründer des berühmten, nach ihm genannten

Klosters St. Gallen in der Schweiz, wurde. Ja noch im 8len Jahrhundert war ein Ire, Fergal oder Virgilius,
Bischof in Salzburg. In den zahlreichen Handschriften, welche in diesen irischeu Klöstern geschrieben wurden, bildete
sich nun allmälig jene in dem Figürlichen so schematisch-barbarische, in den Ornamenten an schönen Erfindungen so

reiche, in der Feinheit der calligraphischen Technik so bewunderungswürdige Miniaturmalerei aus, welche ich an
den angeführten Orten mehr im Einzelnen charaklerisirt habe. Das älteste, in der Zeit sicher beglaubigte Denkmal
dieser Art ist jenes Evangeliarium in der Nalionalbibliolhek zu Paris, welches der h. Willibrord besessen hat, von
mir aber, wegen seiner grossen Uebereinstimmung mit dem sogenannten Cuthberlsbook im britischen Museum, als

von angelsächsischer Kunst beschrieben worden ist. Bei einem spätem Besuche von Paris habe ich mich aber

überzeugt, dass die Schrift sicher irländisch ist, was ja auch am nächsten liegt, da es jenem irländischen Apostel
gehört hat. Dass dasselbe nun auch von dem bildlichen Schmuck gilt, ist schon an sich höchst wahrscheinlich, wird
aber ausser Zweifel gesetzt durch den Vergleich mit einigen Handschriften in der Bibliothek des von dem Iren
gegründeten Klosters Sl. Gallen. Eine ungefähr mit dem Pariser gleichzeitige Handschrift daselbst (Nr. 60) mit
höchst interessanten Elfenbeinsculpturen auf dem Einbände von Eichenholz, deren Betrachtung ich indessen einem

l) Siehe Kunstwerke und Künstler in England und Paris I. S. 134 ff. III. S. 241.



— 96 —
4

andern Orte vorbehalte, ist ebenfalls in irländischen Characteren geschrieben und enthält vor dem Evangelium des

Johannes die Figur desselben ganz in der obigen Kunslweise, nur noch ungleich barbarischer')• Denn ausser den
höchst einfachen Gesichtszügen ist nichts von einer eigentlichen menschlichen Gestalt mehr zu erkennen. Die

Arme werden von zwei nach der Mitte gekrümmten gelben Streifen gebildet, auf denen, wo die Hände sein sollten,
das offene Evangelium mit der Aufschrift Johannes befindlich ist. Der untere Theil des Körpers ist aber nur durch
vier senkrechte und parallele Streifen von citrongelber Farbe angedeutet. Auch die Ränder und Initialen sind
derselben Art, wie in der Handschrift zu Paris, nur dass Alles ungleich roher gemacht ist. Sonst befindet sich in
der 70 Seiten umfassenden Handschrift nur noch das Evangelium des Marcus, und Glossen.

Das reichste und merkwürdigste mir bekannte Denkmal dieser Kunst ist indess ein Evangeliarium (Nr. 51),
dessen Folioformal sich noch dem Quart nähert, und dessen irländische Schrift auf das Ende des 8ten
Jahrhunderts deutet. Es enthält auf 268 in einer Columne in Minuskel beschriebenen Seiten an Bildern die vier
Evangelisten, die Kreuzigung, das jüngste Gericht, einige ganz mit Verzierungen bedeckte Seilen und reichverzierte
Ränder und Initialen. Der gänzliche Mangel an Sinn für die organische Bedeutung der Form von Menschen und

Thieren, und die völlige Unfähigkeit, diese wieder zu geben, verbunden mit dem ungemein ausgebildeten Geschmack

in Arabesken und einem seltenen Geschick, dieselben auszuführen, hat hier Missgeslalten von einer Scheusslichkeit

hervorgerufen, von der man sich, ohne sie gesehen zu haben, keine Vorstellung machen kann. So sind die einzelnen

Theile der Köpfe, namentlich Nase und Mund ganz frei, und ohne irgend auf die Naturmöglichkeil Rücksicht zu

nehmen, als Schnörkelwerk, die Gewänder als eine Fläche behandelt, worauf die Motive symmetrisch mechanisch

mit dicken Strichen angegeben und dazwischen allerlei Verzierungen angebracht sind. Von den Evangelisten macht

Marcus2), bei dem auch Haar und Bart so arabeskenarlig angegeben sind, den scheusslichsten Eindruck, und gleicht
einem grossen, vermummten Pavian. Am ungeheuerlichsten erscheint aber doch der Christus am Kreuz 3). In den rohen

Umrissen des Kopfes kann von irgend einem Typus gar nicht die Rede sein, und aus dem entsetzlichen Wulst des

arabeskenarlig verschlungenen Purpurgewandes, welches den Körper bedeckt, kommen die rothen Arme, die

zwergartigen, blauen Beine auf die wunderlichste Weise hervor. Auf dem jüngsten Gericht 4) hat dagegen der im hellen

Purpurgewande thronende Christus ganz die verschnörkelten Züge des Matthäus ä). Während er mit der erhobenen

Rechten nach dem Ritus der lateinischen Kirche segnet, drückt er mit der Linken die heilige Schrift und das Kreuz

an sich. Die verzierten Seilen, Ränder und Initialen verralhen dagegen einen so richtigen architektonischen Sinn

der Eintheilung, einen so grossen Reichlhum schöner und eigentümlicher Motive, einen so gewählten Geschmack

in der Zusammenstellung der Farben, endlich eine so seltene technische Vollendung, dass man sich zur grössten

Bewunderung hingerissen fühlt. Schon der Rand des Matthäus enthält eins der reichsten Beispiele jenes feineu

Geriemsels mit den für die irländische Kunst so charakteristischen einander beissenden Schlangen- und

Vogelköpfen. .Auch die Initialen auf der Seite gegenüber, in demselben Geschmack, gehören zu dem Ausgezeichnetsten

dieser Art. Weit die Hauptsache aber ist doch auf der sechsten Seile enthalten. In der Mitte befindet sich auf

der, überhaupt in diesem Manuscript wie in dem Cuthberlsbook häufigen, schwarzen Füllung, welche mit jenen,
auch im Evangeliarium des Willebrord vorkommenden, spiralförmigen Verzierungen versehen ist, ein kleines Kreuz 6).

Umher vier Felder, ebenfalls auf schwarzer Füllung, mit weit den reichsten und feinsten Drachenverschlingungen und

Geriemsel, welches ich kenne. Diese vier Felder werden durch einen Streifen von einem schönen Blau eingefassl

um welche endlich wieder in musterhafter räumlicher Eintheilung sich ein sehr reiches Geriemsel herumzieht. Das

Ganze macht einen höchst geschmackvollen Eindruck. Das Gelb, welches hier offenbar die Stelle des Goldes

vertritt, ist die am meisten vorherrschende Farbe. Nächst dem verdient die Seite mit dem Markus, der von den

geflügelten Zeichen der vier Evangelisten umgeben ist, wegen der wunderschönen Arabesken in Blau, Gelb und

Roth auf schwarzer Füllung am meisten Beachtung. Dieser merkwürdige Codex ist im Jahr 967 nach St. Gallen

gekommen.
Verschiedene Umstände lassen nun für mich keinen Zweifel übrig, dass die Figuren Ränder und Initialen

im Cuthberlsbook, welches für das Hauptdenkmal allangelsächsischer Miniaturmalerei gilt, entweder von irischen,

Siehe Taf. VIII. *) Siehe Taf. II. 3) Siehe Taf. V. ») Siehe Taf. VI. ä) Siehe Taf. I. 6) Siehe Taf. iX.



— 97 —

oder doch von solchen angelsächsischen Mönchen herrühren, welche Schüler der irischen gewesen sind. Jener

bildliche Schmuck stimmt nämlich in allen Theilen völlig mit den obigen, besonders mit den letzten, unzweifelhaft
irischen Denkmalen überein. Der h. Culhbert aber trat noch sehr jung als Mönch in das Kloster Mailros am

Tweed, welchem als Abt Eala, ein Schüler des oben erwähnten Iren St. Aedan, vorstand, ja er bekleidete später
(von 666—676) die Stelle als Prior in dem Kloster Lindisfarne, welches der h. Aedan gegründet, und in welchem

er bis zu seinem Tode gelebt hatte. Mit der irischen Klostergelehrsamkeit war aber auch sicher die irische Art
der Schrift- und der Miniaturmalerei nach Lindisfarne verpflanzt worden, und um so gewisser dort zur Zeit des

h. Culhbert noch in Ausübung, als dem Aedan im Jahre 651 ein anderer Irländer, Finan, als Abt und Bischof gefolgt
und erst im Jahr 660 oder 661, mithin nur wenige Jahre vor dem Eintritte des h. Culhbert gestorben war. Hierzu
kommt, dass unter allen, in den wichtigsten englischen Bibliotheken von mir aufgesuchten Msc, deren bildlicher
Schmuck wegen eines Textes in angelsächsischer Sprache auf angelsächsischen Ursprung schliessen lässt, das

Cuthberlsbook ganz allein dasteht, indem alle die übrigen zwar in dem Figürlichen nicht so willkürlich-arabeskenartig,
im Ornamentalen aber auch nicht entfernt von so feiner und geschmackvoller Ausbildung erscheinen. Dagegen
möchten sich höchst wahrscheinlich ausser den drei obigen, sicher irländischen Handschriften auch anderweitig, am
wahrscheinlichsten in den Bibliotheken in Irland, noch ebenfalls irländische Handschriften vorfinden, deren bildlicher
Schmuck mit jenen übereinstimmt.

Es dürfte nach vorstehender Auseinandersetzung als eine ausgemachte Sache anzunehmen sein, dass der aus
den künstlichen Windungen (Geriemsel) und allerlei phantastischen Geschöpfen, Drachen, Schlangen, Vogelköpfen
bestehende Verzierungsgeschmack, von welchem sich in der griechisch-römischen Kunst keine Spur vorfindet, bei
dem celtischen Volk der Irländer sowohl erfunden worden, als zu einer grossen Ausbildung gelangt ist. Der
ausserordentliche Einfluss, welchen derselbe sowohl auf die romanischen, als germanischen Völker des ganzen Mittelalters
ausgeübt hat, ist ebenso bekannt, als erklärlich. Durch jene zahlreichen, von Irland ausgehenden Pflanzschulen
für die Ausbreitung des Christenthums wurde jener Geschmack überall verbreitet und zwar um so mehr, als die
Irländer noch längere Zeit mit ihren religiösen Stiftungen in Verbindung blieben, wie z. B. in St. Gallen noch im
Jahr 8'*1 der irländische Bischof Mark mit seinem Gefährten Moengal auf der Rückkehr von einer Reise nach Rom
für immer in jenem Kloster blieb und der Letztere der Lehrer der als Künstler berühmten Mönche Notger, des

Stammlers, und Tutilos wurde. Durch die grosse Zierlichkeit uud Schönheit musste aber dieser Verzierungsgeschmack

sich ebenso sehr, als durch sein, der damaligen Sinnesweise entsprechendes, phantastisches Element empfehlen.
Wenn uns derselbe daher in den mannigfaltigsten Modifikationen überall und für lange Zeit nicht allein in der

Malerei, sondern auch in der Bildhauerei allgemein entgegentritt, so hat dagegen die, jenen irländischen Msc. eigene,
willkürliche Auffassung menschlicher Formen glücklicherweise fast gar keine Nachfolger gehabt. Theils hat das

Abschreckende, welches jene Gebilde für die Kunstanlage der germanischen Völker haben musste, davon abgehalten,
theils wirkte die antike Tradition der Gebilde allchrisllicher, sowie byzantinischer Kunst einer solchen sehr kräftig
entgegen. Nirgends dürfte sich nun jener Einfluss der irländischen Verzierungsweise in so mannigfachen Abstufungen

verfolgen lassen, als in einer Reihe von Handschriften der Bibliothek von St. Gallen. — Ich hoffe dieses in

meiner Geschichte der Miniaturmalerei im Einzelnen nachzuweisen.





s

«s> "'•>

o
¦

*L &i£$r

i

:
:

"

•



»••oc 6 ü • 0 o O o O Oo » o A b» * OC« o o o o Ö * o
I

8flid C

A^).--•-

((:

4Z> SQ<©w

0 o o o 0 o\J Cl
u O O o 4 % o 0 3 O 0o e o o

o

N.O

ar^E*
S

m
r- O

V
Si

2) i

F*

/Q

o =>au o o o aa o0 0 0q o o e

-?.

£>

m

a o o a a

ë?2,m £.



ni
n

315
F'

%

V.

V^)

5«a



IV
o o 0 o a o o 0

»' y esi ^j« K
r^

SCM /©K.

h;?"..

9 0 0 d ooOOffOÛ
M31=

fcc*O Q

rjte
;CSè <g) 7^0^JT ^t—-

11 T— &Ö^ *c ^^
c o

$ti BB

S Slfe?I Û
IT.

tr>

m^'"^
il

Vg

wk83
a f»SIli m<"Nìli il»i •H/J/.V.s

o o oo^oo°o OOoo
V

ain I p^ \hd
m T\o Q Q O oooPO O o °o a °

d^--
ss

ws? v:-

OO O O Q O Q Oa o o *
S d (3 0 o0 0 C

O O 0

^î&à*Esé.tif.anày. ôstell, ù? faïricÀs



ooo«
V

Wo o a » q o o n

Ŝ2 yo o ooo 3 O Q O 3Q O ft O o 0 0

"S

ft
£<3> <3>7>

Vx.n*ißj^)
43-

nr ^

§
<5>

0
^

fflI "S

0 O 9 a O 0 0 O 000 Q0OQOQOOOOOQ0O 0 » o a

mzs£_i S&rv^^s03
o ao « o a 0 O G0 o

o o o o

Jtiïén tf. antra, û'eseff. in Zûrieti.



Û o o * s çpfto » • »O «0 © • o S A O o O «O q o b ü 0 O

^N^^^^vN Milei
0111 «sr^sœgg

a

^
^

fi
'/

i
¦ « « c o o

TSI & ttg(fi($
(Jf

i
8

Ì ^»Trf(f \U Vji ^r lA"*
51

fN

» o *0 ft o o « 9 O.O o cD DD O O 0 O O O

S»

0 9 a a O O • °
q o m a * 9 O



VTL

l^^^Pgr^^2^^^^<^s^^^^ig^^^^^.^:^
r- s

iiy Iû
A <®>

S RS
S! H* ïs s
?X

I
^ ss s

N
H
M

S
/a TT

..¦

b
S FTT«

wM S
R

R >*
»?x y »ti
S*<

h «K
L N?>

Xi2 K

I&ga^gggg^ga?c3g^gg^^^^

Jîitâi/. d. anOa éferelù, in- Ëûricfi



vm.
a cr- e 7 0T O3- 0

v O O O 0

0 » a
» fl 0 OOoOO0 0

0
» d

^2>- C«7

O* O

D

0 an
n nis\

i n
' 0

^

3 O OOOoooo f o o OOO OOO Q o O



a

*^ sn CSmm^M̂Zi r<*r maM̂ty â^ ^! « mm
m mm »*

B Hr^i

fiv.

^J.
[¦BW ™

#.v//
SIRS«Wi#«f

ai *fe

E yyz«-i$ :? iA4 ^/S >^ E*^Ci



*

Ski

à^JÔT*

±*...jï*.

-X

X
^

T

^

^
^

M

^

âiS

^s

l^T-

x~

U"

¦^n

r

^^

"'>¦'.

mB

:

ùw

>:

^

a^s

:;-

R

r:

Ii
0.



XI

m
xXd^, ^O

daczjl-u cyponl/fcrrttabci

\oco ypûni>0iy

7.

f^

^
nî

1 3

-H^fW^u^nniiil^

rcfvtttöfiia

xo

WrOCilÀ

%<Z\0m i -*.,<

^

ïSPl
S?"

m VD curce> -p eccccas w ostrus (îxjsodxicoi\o s-CJui

^öeuuafa noe, Su-ppRunclccS'
1

K.

tf

Ö idi«placerais
qui uniçain» I (-A- ^^™'" c«******» ut

^ \X-H ï%*clieîm
poRina

MUH
öLrxccberti ^ $neo

OCUpeRUe* LL. curane

ÌKfin

«r
la^anue

luarnaMoy ftrluimna



XL

w—— "") I I"' S~> ^, L-, 1*1

T ^o r k^ta, m Areàt ow

^ etce- u.^o It, UTr^0

VC<AC

I rycurrwr
H°Ria«n A°VDOzM eu

*** fpfmoy 'mMtt
&S oK A'tf ^ XPi \$t*^* K^ Cam «T»;rnu &;^k

f/ 'O¦3
$N

fc o>

irfN »«ç -^-as

2 1«-a>

0 -Ï
s-3

c«~ ^I1 f// g^ çjqwMÎlTt-lcr- \l/àA.THp10M
CÎ / fl / ^V'-.'f F** ^^F.D i S A ,» ^» *' - J A._-..»A ifs«

aw
ßprattv'tVt

fr -Ç-

2icmycr friT "Î

•4*b f'« „^ ^r£ /Ä <s
Ó" /S

s*ho
«V- *'iti!

7*t U. sf\03\Si m %<•

^^
-«Uo/tö

-JJVVaoftcle^
TeneòwxRum

4. p[Cv
Suo òaa^uv

uerpomomrcacume) TO)



XIII

f 0]M^ucuW- ifrmf do uoxti^pudo
^^tv&i Cafhra-ur d tiaracm fin Oohtï

n&inae- ttiÇacxif luchcttf ItiCo^ixauotj^

j^| oraim irtrq,- tintic m
eclestcc episcoc Lomtn

Tenent^soiueïich edition
eli micromtarem sxxsa
pttmt7 qutyiccDumne-
p^rramssomxtmtrcau

5 Altbi&-iici

bivôÇlo&iiiQ fcrwahj nîafaw

i6*ta

6i ewT"otC~n>A.}Joic

Co e.


	Bilder und Schriftzüge in den irischen Manuscripten der schweizerischen Bibliotheken gesammelt und mit Bemerkungen herausgegeben

