Zeitschrift: Lenzburger Neujahrsblatter
Herausgeber: Ortsburger-Kulturkommission Lenzburg

Band: 94 (2023)

Artikel: Gesprach zum Thema "lebendige Traditionen™ : "Traditionen wandern,
verandern und vermischen sich”

Autor: Leimgruber, Walter / Muller, Michael

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1035064

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1035064
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

N
(o)}

Lebendige Traditionen

Walter Leimgruber
Professor Walter Leimgruber ist Leiter des Seminars fur Kulturwissenschaft und Europaische Ethno-

logie an der Universitat Basel. Seine Forschungsschwerpunkte sind Migration und Transnationalitat,
gesellschaftliche Mechanismen der Integration und Ausgrenzung, kulturelles Erbe, Kulturkonzepte

Gesprach zum Thema «lebendige Traditionen»

«Traditionen wandern, ver-
andern und vermischen sich»

Lebendige Traditionen und Brauche sind weltweit durch die
UNESCO-Konvention zur Bewahrung des immateriellen Kul-
turerbes geschitzt. Wir sprachen mit Professor Walter Leim-
gruber von der Universitat Basel Uber Ziele und Zweck dieser
Vereinbarung und was sie flir die Schweiz bedeutet.

Vor 19 Jahren ist die UNESCO-Konvention zur Bewahrung des immateriellen
Kulturerbes in Kraft getreten. Was waren die wichtigsten Beweggrtnde fur
dieses Ubereinkommen?

Prof. Walter Leimgruber: Der Hauptgrund beruhte auf der Ein-
sicht, dass das materielle Kulturerbe auf der Welt sehr einseitig
verteilt ist. Wenn man die Liste der materiellen Kulturguter an-
schaut, die es schon lange gibt (Beispiele: Altstadt von Bern,
Kloster Mustair) sieht man, dass sich diese grdsstenteils in Euro-
pa befinden, zu einem kleineren Teil in Asien und in SUdamerika.
Viele Staaten, vor allem in Afrika, sagten, in ihren Landern kénne
man nicht so langfristig bauen, weshalb es nur wenige promi-
nente Bauten gebe. Der Aufwand fur Kulturguterschutz sei unfair
verteilt; Afrika besitze zahlreiche Traditionen und Brauche, die ei-
nen immateriellen Wert darstellen — Erzahlungen, Lieder, Wissen
uber die Welt etc. Diese Kritik wurde in der UNESCO diskutiert
und man fand es wichtig, die Liste der schutzenwerten Kulturgu-
ter mit dem sogenannten immateriellen Kulturerbe zu erganzen.

Wie breit fasst die UNESCO den Begriff des immateriellen Kulturguterschutzes?

und Kulturpolitik, visuelle Anthropologie, materielle Kultur und Museologie. Seit 2013 war er Mitglied
aller nationalen Gremien zu Fragen der Umsetzung der UNESCO-Konvention zum immateriellen
Kulturerbe. Walter Leimgruber ist seit vielen Jahren Mitglied des Stiftungsrats der Stiftung Stapfer-

haus Lenzburg.




Woher kommen die Menschen?

Woran glauben sie? Cl

Walter Leimgruber: Sehr breit. Die Konvention bezieht sich auf
fast alle méglichen menschlichen Ausdrucksformen. Es werden
aufgezahlt: mandlich Uberlieferte Traditionen und Ausdrucks-
weisen, Musik, Theater, Tanz, Rituale und Feste, traditionelle
Handwerkstechniken. Mit der Industrialisierung und Digitalisie-
rung kam die Angst, dass viele dieser Traditionen verloren gehen.
Das Know-How, das Wissen wie, ist ja fur alle Kulturen wichtig.
Zusatzlich wurde eine sehr abstrakte Komponente aufgenom-
men, Wissen und Praktiken im Umgang mit der Natur und dem
Universum. Jede Kultur hat eigene Mythen Uber ihre Entstehung.
Vielerorts, aber nicht Gberall, wurde daraus die Religion mit ihren
grossen Fragen: Woher kommen die Menschen? Wohin gehen
sie? Woran glauben sie? Einfach gesagt, gehort auf die Liste jede
Form der menschlichen Aktivitat und zwar nicht nur manuelle,
sondern auch intellektuelle Tatigkeiten, die dazu beitragen, dass
eine gewisse gesellschaftliche Ordnung entsteht.

Gibt es bei dieser Breite und Unschdérfe der Definition nicht
Uberschneidungen mit anderen Gebieten, zum Beispiel der Wissenschaft?

Walter Leimgruber: Man hat naturlich die formalisierten Dinge wie
klassische Wissenschaft teilweise ausgeschlossen, aber nicht ex-
plizit. Man spricht sehr stark von mundlichen Uberlieferungen und
tutso, wie wenn es eine Zweiteilung gabe — die traditionelle Kultur,
die mundlich Uberliefert wird, und eine moderne Form der Uber-
lieferung, die vorwiegend schriftlich und massenmedial, mit Zei-
tungen und elektronischen Medien erfolgt. Diese Zweiteilung ist
falsch, weil es sie gar nicht gibt. Die Schweiz hat dies relativ raf-
finiert aufgegriffen, indem sie einen Vorschlag fur die UNESCO-
Liste machte, der das traditionelle und das wissenschaftliche
Wissen kombinierte: namlich den Umgang mit Naturgefahren.



28

Weltkulturerbe: Expertise der Schweiz im Umgang mit der Lawinengefahr

Was ist darunter zu verstehen?

Walter Leimgruber: Unser Land besitzt ein umfangreiches Wis-
sen im Umgang mit der Natur, gerade im alpinen Raum, z.B. mit
Lawinen, mit Uberschwemmungen etc. Das kann man eigent-
lich gar nicht trennen vom modernen wissenschaftlichen Wis-
sen. Weltweit sind haufig Schweizer die grossen Lawinen-Exper-
ten. Zum Beispiel bei den Olympischen Spielen in Sotchi waren
Schweizer zustandig fur die Lawinen-Sicherheit. Ein Grossteil
dieser Expertise stammt von Leuten, die das traditionelle Wissen
haben, z.B. Bergbauern, die uber Generationen hinweg die Ber-
ge beobachtet haben. Das wurde verbunden mit dem moder-
nen wissenschaftlichen Wissen. Ein schones Beispiel, wie Wissen
sich Uber die verschiedenen Kulturformen hinweg von traditio-
nell zu modern weiterentwickelt und in dem Sinne eben auch
zusammengehdrt und zusammen angesehen werden muss. In
der UNESCO selber ist allerdings diese kunstliche Trennung, was
traditionell und was modern ist, immer noch sehr stark verankert.



29

Die Schweiz ist dem UNESCO-Ubereinkommen 2008 beigetreten.
Was war ihre Motivation? Wie profitiert sie?

Walter Leimgruber: Die Schweiz war bereits aktives Mitglied der
anderen UNESCO-Konventionen und insofern interessiert. Ich
erinnere mich aber, dass bei der ersten vom Bundesamt fur Kul-
tur lancierten Diskussion die Kantone nicht besonders begeistert
waren, zumal der Bund von Anfang an erklarte, dass kein Geld
dafur fliessen werde. Einige Kantone erledigten den Job ziemlich
summarisch. Andere — zum Beispiel die Kantone Aargau und So-
lothurn - fanden es spannend, zu untersuchen, welche Traditio-
nen uberhaupt vorhanden waren. Sie erstellten gemeinsam eine
Internet-Plattform, auf der sich jedermann melden und sagen
konnte, welche Brauche ihm wichtig schienen und weshalb. Man
nutzte die Initiative als Chance, eine Sammlung von immateriel-
len Kulturgutern zu erstellen, die bisher héchstens im Kopf, aber
nicht schriftlich vorhanden war. Das ergab zum Teil spannende
und erstaunliche Ergebnisse.

Welche Rolle spielt die Schweiz in den internationalen Gremien?

Walter Leimgruber: Es finden regelmassig Versammlungen der
UNESCO-Mitgliedstaaten statt, die uber die Aufnahme neuer
Kulturguter debattieren und beschliessen. Die Schweiz hat durch
eine Expertenkommission eine grosse nationale Liste erstellen
lassen, die vom Bundesrat verabschiedet wurde. Seither ist das
Bundesamt fur Kultur daran, der UNESCO regelmassig Vorschla-
ge zu unterbreiten, welche dieser nationalen Kulturguter in die
Weltliste aufgenommen werden sollten. Es gibt auch Themen,
die man gemeinsam mit Nachbarlandern oder Landern mit ahn-
lichen Interessen einbringt. Viele Traditionen hoéren ja nicht ein-
fach an der Landesgrenze auf. Viele Gemeinsamkeiten findet
man z.B. im gesamten Alpenraum. Oder es gibt das Beispiel der
Falknerei, die in 24 verschiedenen Landern auf mehreren Konti-
nenten gepflegt wird. Eine internationale Kommission pruft die
Antrage und schlagt sie zur Annahme oder Ablehnung vor.

Weltkulturerbe:
Truffeliagd im Piemont



30

Auf den Listen finden sich so unterschiedliche Traditionen wie die Jugend-
feste im Aargau, die marokkanischen Reiterspiele, die Truffeljagd im Piemont
und die Technokultur in Zurich. Welches sind die wichtigsten Kriterien flr die
Aufnahme in die Weltliste? Werden auch Vorschlage abgelehnt?

Walter Leimgruber: Es werden selbstverstandlich auch Vor-
schlage abgelehnt. Nicht alles kommt auf die kantonalen, na-
tionalen oder gar die internationale Liste. Auf der Weltliste hat
es pro Land nur sehr wenige Traditionen. Jedes Land muss gut
uberlegen, welches Kulturerbe wirklich typisch ist. Ein wichtiges
Kriterium ist etwa, dass diejenigen Tragergruppen, die eine Tradi-
tion ausuben, sich fur eine Aufnahme engagieren. Und es muss
etwas sein, das von Generation zu Generation weitergegeben
wird. Da stellt sich die Frage: wie lange dauert eine Generation?
Die Zurcher Technokultur gibt es erst seit den 1980er Jahren. Aus
Sicht der Jugendlichen, die das pflegen, sind es bereits mehrere
Generationen. Also kommt so etwas durchaus in Frage. Aber das
sehen nicht alle Experten gleich. Bei Techno werden viele sagen,
man muss noch langer warten, um zu sehen, ob sich daraus
wirklich ein Kulturerbe entwickelt.

Schutzenswertes Kulturgut? — Ztircher Street Parade EL




Gibt es auch Brauche die aus den Listen gestrichen wurden?

Walter Leimgruber: Auf der Weltliste bisher nicht. Es besteht je-
doch die Méglichkeit, etwas auf die Liste der gefahrdeten und er-
haltungsbedurftigen Kulturguter zu setzen. Wenn eine Tradition
nicht mehr gepflegt wird, ist sie nicht mehr lebendig. Ein Beispiel
in der Schweiz waren etwa gewisse militarische Traditionen. Wir
hatten seinerzeit ein reiches Armee-Brauchtum, Waffenlaufe,
Volksmarsche; der Abgabetermin der Ausrustung am Ende der
Dienstzeit war fruher ein richtiges Fest. Das ist fast vollstandig
verschwunden. Ahnliches gilt fur das umfangreiche religidse
Brauchtum mit den Prozessionen, die es vielerorts nicht mehr
gibt. Gesellschaftliche Vorstellungen und Handlungsweisen ver-
andern sich und damit auch die Traditionen.

Beinhaltet die Inventarisierung der Kulturguter nicht auch die Gefabhr,
dass Ist-Zustande stabilisiert werden und Brauchtum sich nicht weiter-
entwickeln kann? Wie «dynamisch» ist die UNESCO-Konvention?

Walter Leimgruber: Diese Frage stellt sich so oder so. Darf man
etwas verandern, das auf einer Liste steht? Da gibt es keine klaren
Aussagen. Die Dossiers zu den einzelnen Traditionen beschrei-
ben zwar deren Ablauf. Aber es gibt kein Verbot, etwas zu ver-
andern. Traditionen sind nicht etwas Festgefligtes. Sie entwickeln
sich uber eine ldngere Zeit und werden deshalb auch immer wie-
der neu diskutiert. Vor dem Lenzburger Jugendfest wurde die-
ses Jahr die Frage gestellt, ob es Sinn macht, angesichts eines
Krieges in der Ukraine Kinder und Jugendliche Militarmandver
machen zu lassen? Vor 100 Jahren war das keine Frage, vielleicht
wird es in 30 Jahren wieder voéllig anders sein. Aufgrund dieser
Diskussionen wurden gewisse Anderungen vorgenommen. Viel-
leicht andert sich dadurch mittelfristig die Tradition des Freischa-
ren-Mandvers, vielleicht auch nicht.

Wie detailliert sind die einzelnen Brauche eigentlich beschrieben?

Walter Leimgruber: Auf der nationalen Liste (www.lebendige-
traditionen.ch) kann man die verschiedenen Dossiers anschau-
en. Es gibt Brauche, die detailliert beschrieben sind, bei anderen
fehlen oft genaue Informationen, weil sie lange Zeit nur mund-
lich Uberliefert wurden. Wenn ein Dossier auf die internationale



32

Ebene geht, wird es noch einmal sehr genau und umfangreich
beschrieben, denn man muss davon ausgehen, dass zahlreiche
Mitglieder der UNESCO-Entscheidungsgremien keine Ahnung
haben Uber den Hintergrund und die Ablaufe eines Brauches. Die
Schweiz bewirbt sich etwa mit der Alpsaison um die Aufnahme in
die internationale Liste. Dazu gehdren z.B. die Vieh-Sémmerung,
die Produktion von Milch und Kase, die Alp-Auf- und Abzuge,
Alpsegen, Alp-Infrastruktur, alpine Feste wie Berg-Chilbi, etc. Das
muss man relativ genau beschreiben, sonst kann ein Vertreter
eines weit entfernten Landes damit nicht sehr viel anfangen.

Solche Eintragungen konnen auch ein wirtschaftlicher Faktor sein...

Walter Leimgruber: Der Vorteil dieser Beschreibungen ist zu-
nachst, dass man das gegenseitige Interesse an kulturellen Prak-
tiken fordern kann. Naturlich ist es auch ein Tourismus-Faktor.
Viele Lander neigen dazu, Aktivitaten auf die Liste zu bringen, die
einen gewissen Show-Effekt haben. Die UNESCO-Konvention
hat auch die Aufgabe eines Schaufensters fur das jeweilige Land.
Frankreich z.B. hat die mehrgangige Mahlzeit, also sozusagen die
franzdsische Kuche auf die Weltliste gebracht. Ein sehr grosser
Eintrag, der demonstrieren soll, «wir sind das Land, das der Welt
gezeigt hat, was gutes Essen ist». Spater kamen naturlich ande-
re Mittelmeer-Staaten und wollten, dass die mediterrane Ess-
kultur generell auf die Liste kommt, dann kamen die Mexikaner
mit inren Tacos, Fajitas und Burritos und die Koreaner mit inrem
Kimchi. Darin spiegelt sich auf der einen Seite berechtigter Stolz,
anderseits ist es aber auch immer Werbung.

Wie steht es um die Bewahrung von nationalen, regionalen und lokalen
Traditionen in Zeiten der Globalisierung und der verstarkten Migration?
Werden Traditionen verdrangt oder gehen sie gar durch kulturelle
Anpassungsprozesse verloren?

Walter Leimgruber: Die Gefahr ist eher umgekehrt. Solche Listen
kénnen das Trennende betonen: in diesem Land gibt es diese
Tradition, in jenem eine andere... Historisch betrachtet, waren
Traditionen nie stabil, sondern haben sich standig verandert und
sind auch gewandert. Woher kommen der «Schottisch» und der
«Polka» in unserer Landlermusik? Sicher nicht aus der Schweiz.
Das Problem ist eher, dass wir eine zu statische Vorstellung von



Kultur haben. Die Meinung, etwas sei immer so gewesen und
habe sich nicht bewegt, stimmt nicht. Das kann man an vielen
Beispielen zeigen. Traditionen sind immer in Bewegung, und die
Menschen haben sie immer mitgenommen auf ihren Wanderun-
gen. Was ist Amerika anderes als eine Mischkultur aller Bevol-
kerungsgruppen, die wahrend vieler Jahrzehnte dorthin ausge-
wandert sind?

Woher kommt denn dieses weit verbreitete Gefuhl, Traditionen verkorperten
das Althergebrachte, das jahrhundertealte Brauchtum?

Walter Leimgruber: In der Schweiz und anderen europaischen
Landern gab es im 19. Jahrhundert sehr starke Tendenzen, eine
nationale Kultur zu definieren. Man versuchte, die internationa-
len Einflusse moglichst zu negieren und auch die Einfllisse von
Minderheiten zu begrenzen. Dass man zum Beispiel — wie heute
im Aargau — Geld fur die Forderung der judischen Kultur in En-
dingen und Lengnau ausgibt, ware vor 100 Jahren nicht moég-
lich gewesen. Mit der Bildung der Nationalstaaten im 19. Jahr-
hundert entstand der Eindruck, wie wenn alles immer schon so
gewesen ware. Aber dem ist nicht so. Die Schweizer Volksmusik
beispielsweise wurde sehr stark gepragt von den Jenischen, die
im ganzen Gebiet zwischen Vogesen, Schwarzwald, Zentral- und
Ostalpen umhergezogen sind. Von Slowenien bis Frankreich gibt
es ahnliche Musikinstrumente. Vermischung, Wanderung und
Anpassung sind eher der Normalfall und man sollte deshalb das
Bewusstsein dafur starken, dass Traditionen stets in Bewegung
sind. Auf der Liste des Kantons Aargau gibt es z.B. die San-Giu-
seppe-Prozession in Laufenburg. Dazu kam es, weil zahlreiche
italienische Einwanderer aus der sizilianischen Kleinstadt Leon-
forte diesen Brauch auch in ihrer neuen Heimat ausubten. Heute
ist San Giuseppe zu einem Laufenburger Stadtfest geworden.

Gibt es nicht einen Widerspruch? Traditionen brauchen ja eine gewisse lokale
Verwurzelung, da sie uber Jahrzehnte ausgeubt und Uberliefert werden. An-
derseits will man Kulturguter schutzen, die eigentlich international sind.

Walter Leimgruber: Mit der Globalisierung gibt es immer mehr
Kulturformen, die weltweit praktiziert werden. Das ist eine Folge
der neuen Medien und der einfacheren Reiseméglichkeiten. Aber



gleichzeitig sieht man auch eine starke Gegenbewegung. Weshalb
ist Schwingen so popular geworden, weshalb gehen immer mehr
Leute an Alplerfeste? Mit der zunehmenden Globalisierung stellt
sich flr die Menschen zunehmend die Frage: Wer sind wir? Welche
Traditionen sind fur uns besonders wichtig? Globalisierung férdert
immer beides — Kulturformen, die tatsachlich global sind, und das
Regionale, namlich die Suche nach etwas spezifisch Eigenem.
Die Menschen wollen sich ja irgendwo verankern und so gese-
hen fordert die Globalisierung eher die lokalen Traditionen als
dass sie eine Gefahr darstellt.

Neben der Besinnung auf spezifische eigene Traditionen gibt es aber
auch immer neue kulturelle Mischformen...

Walter Leimgruber: Die Vermischung entsteht, wenn Tradi-
tionen mit Migrantinnen und Migranten wandern und von den
ansassigen Bevdlkerungen aufgenommen werden oder um-
gekehrt, wenn Migranten lokale Traditionen in den Einwande-
rungslandern Ubernehmen. Wir haben heute einerseits schwarze
Schwinger und tamilische Hornusser. Anderseits gibt es in vielen
schweizerischen Haushalten Aceto Balsamico und Olivendl extra
vergine. Es gibt Pizza und Spaghetti. Wir haben diese Produkte
Ubernommen und denken, sie seien Teil von uns. Wenn wir heu-
te sechsmal in der Woche die fruher vorherrschende Schweizer
Nahrung — Kartoffeln, Mus, Suppen — zu uns nehmen mussten,
wurden die meisten Leute reklamieren.

Welchen Einfluss hat die Digitalisierung auf den Kulturguterschutz?
Fuhrt sie langfristig zu einer Verminderung der kulturellen Vielfalt?

Walter Leimgruber: Es gibt heute schon digitale Formen der Kul-
tur, die sich vor allem Uber Internet und soziale Medien verbrei-
ten. Zum Beispiel die sogenannten Memes, Bild-Text-Geschich-
ten, die bei den Jungen sehr popular sind. Digitalisierung hat
naturlich einen gewaltigen Einfluss, verandert unser Leben und
bestimmt, was fur uns wichtig ist. Wir mussen damit rechnen,
dass sie letztlich jede Form von Kultur — auch die traditionel-
len Formen - beeinflussen wird. Es ist schwierig vorauszusagen,
wohin die Reise fuhrt. Vielleicht verlegt sich ein Teil der kultu-
rellen Aktivitaten in den digitalen Raum: gemeinsames Singen
im Internet oder Theater-, Akrobatik- und Komik-Vorstellungen



35

«Wir haben oft eine zu statische Vorstellung von Kultur» ClI

nur auf TikTok. Da gibt es bereits sehr schdne Beispiele. Das wird
unser Verstandnis von Kultur verandern. Wir kdnnen ja nicht sa-
gen, digitale Aktivitaten seien nicht Teil unserer Kultur. Vielleicht
werden in 50 Jahren mehrheitlich digitale Kulturformen auf der
UNESCO-Liste stehen...

In letzter Zeit wird ofter uber die sogenannte «kulturelle Aneignung»
diskutiert. Ein Beispiel ist die in sozialen Medien hochgekochte Kontroverse
um eine weisse Reggae-Band mit «Dread Locks». Ist das ein Thema im
Zusammenhang mit dem Kulturguterschutz?

Walter Leimgruber: Nein, diese Diskussion ist neu und wurde
in den UNESCO-Gremien bisher nicht gefUhrt. Wenn man sagt,
Schwingen gibt's nur in der Schweiz, Kimchi nur in Korea, dann
fordert das den Eindruck, dass immer klar ist, welche Tradition zu
wem gehdrt. Und das trifft ja — wie ich vorher erldutert habe —
nicht zu. Alle Traditionen haben sich entwickelt, sind gewandert
und wurde im Laufe der Zeit irgendwo verfestigt. Dass man jetzt
von kultureller Aneignung spricht, hat historisch insofern eine
gewisse Berechtigung, als wahrend der Zeit des Kolonialismus
die reichen Koloniallander den Stden in gewisser Weise aus-
beuteten und sich dabei naturlich auch beim Kulturerbe bedient
haben. Das klassische Beispiel ist die unentgeltliche Ubernahme
von medizinischem Fachwissen der indigenen Bevolkerung. Da
wurde Wissen sozusagen geklaut, westliche Firmen haben es
dann patentieren lassen und viel Geld damit verdient. Insofern
gibt es schon problematische Seiten.



36

«Wenn wir kulturelle Aneigenung nicht mehr haben, sind wir kulturell tot». Cl

Hingegen ist die aktuelle Diskussion uber kulturelle Aneignung,
meiner Meinung nach, ein volliger Irrlaufer. Eine bestimmte Fri-
sur wie die «Dread Locks» nur fur Jamaikaner zuzulassen, wi-
derspricht diametral der Erkenntnis, wie Kultur entsteht, wandert
und sich verandert. «Dread Locks» finden sich im alten Agyp-
ten und verschiedenen anderen Kulturen im Laufe der Welt-
geschichte. Wenn uberhaupt, dann hatten sich die Jamaikaner
diese Haarpracht ebenfalls kulturell angeeignet. Kultur ist eben
gerade nicht fixiert und gehort nicht einer einzelnen Gruppe.



37

Eine Gruppe praktiziert sie vielleicht gerade. Aber Kultur kann nur
leben und sich weiterentwickeln, wenn andere sie aufnehmen,
weitertreiben und vielleicht eigene Interpretationen schaffen.
Das wichtigste Beispiel ist die Musik in ihren vielfaltigen Auspra-
gungen von Kirchenmusik, Klassik, Jazz, Rock, Pop, etc. Sie ver-
mischt und entwickelt sich standig aus verschiedensten Kulturen
und bleibt so aktuell. Was wir auf der UNESCO-Liste haben, ist
eine Momentaufnahme. Sie sieht in 100 Jahren véllig anders aus.
Wenn wir diese Entwicklung (man kdnnte auch sagen «Aneig-
nung») nicht mehr haben, dann sind wir quasi betoniert, kulturell
tot. Dagegen mussen wir uns wehren.

Interview: Michael Miiller
Fotos: Chris Iseli, UNESCO-Bildarchiv

UNESCO-Konvention
Die UNESCO-Konvention zur Bewahrung des immateriellen Kulturerbes will die «Lebendigen Tra-

ditionen» weltweit schitzen. Artikel 2 des Ubereinkommens definiert diese wie folgt: «Praktiken,

Darbietungen, Ausdrucksweisen, Kenntnisse und Fahigkeiten — sowie die damit verbundenen Ins-
trumente, Objekte, Artefakte und Kulturraume — zu verstehen, die Gemeinschaften, Gruppen und
gegebenenfalls Individuen als Bestandteil ihres Kulturerbes ansehen». Die Schweiz setzt sich in der
UNESCO aktiv flr die Umsetzung der Konvention ein. Bis heute sind folgende Schweizer Brauche
in die reprasentative Liste des immateriellen Kulturerbes der Menschheit eingetragen: Winzerfest in
Vevey, Basler Fasnacht, Umgang mit Lawinengefahr, Prozessionen der Karwoche in Mendrisio, Uhr-
macherkunst und Kunst-Mechanik. Neben der Weltliste gibt es in der Schweiz eine nationale Liste
und entsprechende kantonale Listen. Zu den lebendigen Traditionen in der Schweiz gehoéren u.a. die
Aargauer und Solothurner Jugendfeste sowie das «Chlaus-Chlépfe» im Bezirk Lenzburg.




	Gespräch zum Thema "lebendige Traditionen" : "Traditionen wandern, verändern und vermischen sich"

