
Zeitschrift: Lenzburger Neujahrsblätter

Herausgeber: Ortsbürger-Kulturkommission Lenzburg

Band: 94 (2023)

Artikel: Gespräch zum Thema "lebendige Traditionen" : "Traditionen wandern,
verändern und vermischen sich"

Autor: Leimgruber, Walter / Müller, Michael

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1035064

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1035064
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


c
a;
c
o

+->

"O
ro

a;

Gespräch zum Thema «lebendige Traditionen»

«Traditionen wandern,
verändern und vermischen sich»

Lebendige Traditionen und Bräuche sind weltweit durch die
Ü UNESCO-Konvention zur Bewahrung des immateriellen Kul-
_Q turerbes geschützt. Wir sprachen mit Professor Walter Leim-

gruber von der Universität Basel über Ziele und Zweck dieser

Vereinbarung und was sie für die Schweiz bedeutet.

Vor 19 Jahren ist die UNESCO-Konvention zur Bewahrung des immateriellen
Kulturerbes in Kraft getreten. Was waren die wichtigsten Beweggründe für
dieses Übereinkommen?

Prof. Walter Leimgruber: Der Hauptgrund beruhte auf der
Einsicht, dass das materielle Kulturerbe auf der Welt sehr einseitig
verteilt ist. Wenn man die Liste der materiellen Kulturgüter
anschaut, die es schon lange gibt (Beispiele: Altstadt von Bern,

Kloster Müstair) sieht man, dass sich diese grösstenteils in Europa

befinden, zu einem kleineren Teil in Asien und in Südamerika.
Viele Staaten, vor allem in Afrika, sagten, in ihren Ländern könne

man nicht so langfristig bauen, weshalb es nur wenige prominente

Bauten gebe. Der Aufwand für Kulturgüterschutz sei unfair
verteilt: Afrika besitze zahlreiche Traditionen und Bräuche, die

einen immateriellen Wert darstellen - Erzählungen, Lieder, Wissen

über die Welt etc. Diese Kritik wurde in der UNESCO diskutiert
und man fand es wichtig, die Liste der schützenwerten Kulturgüter

mit dem sogenannten immateriellen Kulturerbe zu ergänzen.

Wie breit fasst die UNESCO den Begriff des immateriellen Kulturgüterschutzes?

Walter Leimgruber
Professor Walter Leimgruber ist Leiter des Seminars für Kulturwissenschaft und Europäische Ethnologie

an der Universität Basel. Seine Forschungsschwerpunkte sind Migration und Transnationalität,

gesellschaftliche Mechanismen der Integration und Ausgrenzung, kulturelles Erbe, Kulturkonzepte
und Kulturpolitik, visuelle Anthropologie, materielle Kultur und Muséologie. Seit 2013 war er Mitglied
aller nationalen Gremien zu Fragen der Umsetzung der UNESCO-Konvention zum immateriellen

Kulturerbe. Walter Leimgruber ist seit vielen Jahren Mitglied des Stiftungsrats der Stiftung Stapferhaus

Lenzburg.



27

Woher kommen die Menschen?

Woran glauben sie? Cl

Walter Leimgruber: Sehr breit. Die Konvention bezieht sich auf
fast alle möglichen menschlichen Ausdrucksformen. Es werden
aufgezählt: mündlich überlieferte Traditionen und Ausdrucksweisen,

Musik, Theater, Tanz, Rituale und Feste, traditionelle
Handwerkstechniken. Mit der Industrialisierung und Digitalisierung

kam die Angst, dass viele dieser Traditionen verloren gehen.
Das Know-How, das Wissen wie, ist ja für alle Kulturen wichtig.
Zusätzlich wurde eine sehr abstrakte Komponente aufgenommen,

Wissen und Praktiken im Umgang mit der Natur und dem
Universum. Jede Kultur hat eigene Mythen über ihre Entstehung.
Vielerorts, aber nicht überall, wurde daraus die Religion mit ihren

grossen Fragen: Woher kommen die Menschen? Wohin gehen
sie? Woran glauben sie? Einfach gesagt, gehört auf die Liste jede
Form der menschlichen Aktivität und zwar nicht nur manuelle,
sondern auch intellektuelle Tätigkeiten, die dazu beitragen, dass

eine gewisse gesellschaftliche Ordnung entsteht.

Gibt es bei dieser Breite und Unscharfe der Definition nicht
Überschneidungen mit anderen Gebieten, zum Beispiel der Wissenschaft?

Walter Leimgruber: Man hat natürlich die formalisierten Dinge wie
klassische Wissenschaft teilweise ausgeschlossen, aber nicht
explizit. Man spricht sehr stark von mündlichen Überlieferungen und

tut so, wie wenn es eine Zweiteilung gäbe - die traditionelle Kultur,
die mündlich überliefert wird, und eine moderne Form der
Überlieferung, die vorwiegend schriftlich und massenmedial, mit
Zeitungen und elektronischen Medien erfolgt. Diese Zweiteilung ist

falsch, weil es sie gar nicht gibt. Die Schweiz hat dies relativ
raffiniert aufgegriffen, indem sie einen Vorschlag für die UNESCO-
Liste machte, der das traditionelle und das wissenschaftliche
Wissen kombinierte: nämlich den Umgang mit Naturgefahren.



28

Weltkulturerbe: Expertise der Schweiz im Umgang mit der Lawinengefahr

Was ist darunter zu verstehen?

Walter Leimgruber: Unser Land besitzt ein umfangreiches Wissen

im Umgang mit der Natur, gerade im alpinen Raum, z.B. mit
Lawinen, mit Überschwemmungen etc. Das kann man eigentlich

gar nicht trennen vom modernen wissenschaftlichen Wissen.

Weltweit sind häufig Schweizer die grossen Lawinen-Experten.

Zum Beispiel bei den Olympischen Spielen in Sotchi waren
Schweizer zuständig für die Lawinen-Sicherheit. Ein Grossteil
dieser Expertise stammt von Leuten, die das traditionelle Wissen

haben, z.B. Bergbauern, die über Generationen hinweg die Berge

beobachtet haben. Das wurde verbunden mit dem modernen

wissenschaftlichen Wissen. Ein schönes Beispiel, wie Wissen
sich über die verschiedenen Kulturformen hinweg von traditionell

zu modern weiterentwickelt und in dem Sinne eben auch

zusammengehört und zusammen angesehen werden muss. In

der UNESCO selber ist allerdings diese künstliche Trennung, was
traditionell und was modern ist, immer noch sehr stark verankert.



29

Die Schweiz ist dem UNESCO-Übereinkommen 2008 beigetreten.
Was war ihre Motivation? Wie profitiert sie?

Walter Leimgruber: Die Schweiz war bereits aktives Mitglied der
anderen UNESCO-Konventionen und insofern interessiert. Ich

erinnere mich aber, dass bei der ersten vom Bundesamt für Kultur

lancierten Diskussion die Kantone nicht besonders begeistert
waren, zumal der Bund von Anfang an erklärte, dass kein Geld
dafür fliessen werde. Einige Kantone erledigten den Job ziemlich
summarisch. Andere - zum Beispiel die Kantone Aargau und So-
lothurn - fanden es spannend, zu untersuchen, welche Traditionen

überhaupt vorhanden waren. Sie erstellten gemeinsam eine
Internet-Plattform, auf der sich jedermann melden und sagen
konnte, welche Bräuche ihm wichtig schienen und weshalb. Man

nutzte die Initiative als Chance, eine Sammlung von immateriellen

Kulturgütern zu erstellen, die bisher höchstens im Kopf, aber
nicht schriftlich vorhanden war. Das ergab zum Teil spannende
und erstaunliche Ergebnisse.

Welche Rolle spielt die Schweiz in den internationalen Gremien?

Walter Leimgruber: Es finden regelmässig Versammlungen der

UNESCO-Mitgliedstaaten statt, die über die Aufnahme neuer
Kulturgüter debattieren und beschliessen. Die Schweiz hat durch
eine Expertenkommission eine grosse nationale Liste erstellen
lassen, die vom Bundesrat verabschiedet wurde. Seither ist das

Bundesamt für Kultur daran, der UNESCO regelmässig Vorschläge

zu unterbreiten, welche dieser nationalen Kulturgüter in die
Weltliste aufgenommen werden sollten. Es gibt auch Themen,
die man gemeinsam mit Nachbarländern oder Ländern mit
ähnlichen Interessen einbringt. Viele Traditionen hören ja nicht
einfach an der Landesgrenze auf. Viele Gemeinsamkeiten findet
man z.B. im gesamten Alpenraum. Oder es gibt das Beispiel der
Falknerei, die in 24 verschiedenen Ländern auf mehreren
Kontinenten gepflegt wird. Eine internationale Kommission prüft die
Anträge und schlägt sie zur Annahme oder Ablehnung vor.

Weltkulturerbe:

Trüffeljagd im Piémont



30

Auf den Listen finden sich so unterschiedliche Traditionen wie die Jugendfeste

im Aargau, die marokkanischen Reiterspiele, die Trüffeljagd im Piémont
und die Technokultur in Zürich. Welches sind die wichtigsten Kriterien für die

Aufnahme in die Weltliste? Werden auch Vorschläge abgelehnt?

Walter Leimgruber: Es werden selbstverständlich auch
Vorschläge abgelehnt. Nicht alles kommt auf die kantonalen,
nationalen oder gar die internationale Liste. Auf der Weltliste hat

es pro Land nur sehr wenige Traditionen. Jedes Land muss gut
überlegen, welches Kulturerbe wirklich typisch ist. Ein wichtiges
Kriterium ist etwa, dass diejenigen Trägergruppen, die eine Tradition

ausüben, sich für eine Aufnahme engagieren. Und es muss
etwas sein, das von Generation zu Generation weitergegeben
wird. Da stellt sich die Frage: wie lange dauert eine Generation?
Die Zürcher Technokultur gibt es erst seit den 1980er Jahren. Aus

Sicht der Jugendlichen, die das pflegen, sind es bereits mehrere
Generationen. Also kommt so etwas durchaus in Frage. Aber das

sehen nicht alle Experten gleich. Bei Techno werden viele sagen,
man muss noch länger warten, um zu sehen, ob sich daraus
wirklich ein Kulturerbe entwickelt.

Schützenswertes Kulturgut? - Zürcher Street Parade EL



Gibt es auch Bräuche die aus den Listen gestrichen wurden?

Walter Leimgruber: Auf der Weltliste bisher nicht. Es besteht
jedoch die Möglichkeit, etwas auf die Liste der gefährdeten und
erhaltungsbedürftigen Kulturgüter zu setzen. Wenn eine Tradition
nicht mehr gepflegt wird, ist sie nicht mehr lebendig. Ein Beispiel
in der Schweiz wären etwa gewisse militärische Traditionen. Wir

hatten seinerzeit ein reiches Armee-Brauchtum, Waffenläufe,
Volksmärsche; der Abgabetermin der Ausrüstung am Ende der
Dienstzeit war früher ein richtiges Fest. Das ist fast vollständig
verschwunden. Ähnliches gilt für das umfangreiche religiöse
Brauchtum mit den Prozessionen, die es vielerorts nicht mehr
gibt. Gesellschaftliche Vorstellungen und Handlungsweisen
verändern sich und damit auch die Traditionen.

Beinhaltet die Inventarisierung der Kulturgüter nicht auch die Gefahr,
dass Ist-Zustände stabilisiert werden und Brauchtum sich nicht weiter¬

entwickeln kann? Wie «dynamisch» ist die UNESCO-Konvention?

Walter Leimgruber; Diese Frage stellt sich so oder so. Darf man
etwas verändern, das auf einer Liste steht? Da gibt es keine klaren

Aussagen. Die Dossiers zu den einzelnen Traditionen beschreiben

zwar deren Ablauf. Aber es gibt kein Verbot, etwas zu
verändern. Traditionen sind nicht etwas Festgefügtes. Sie entwickeln
sich über eine längere Zeit und werden deshalb auch immer wieder

neu diskutiert. Vor dem Lenzburger Jugendfest wurde dieses

Jahr die Frage gestellt, ob es Sinn macht, angesichts eines

Krieges in der Ukraine Kinder und Jugendliche Militärmanöver
machen zu lassen? Vor 100 Jahren war das keine Frage, vielleicht
wird es in 30 Jahren wieder völlig anders sein. Aufgrund dieser
Diskussionen wurden gewisse Änderungen vorgenommen.
Vielleicht ändert sich dadurch mittelfristig die Tradition des
Freischaren-Manövers, vielleicht auch nicht.

Wie detailliert sind die einzelnen Bräuche eigentlich beschrieben?

Walter Leimgruber: Auf der nationalen Liste (www.lebendige-
traditionen.ch) kann man die verschiedenen Dossiers anschauen.

Es gibt Bräuche, die detailliert beschrieben sind, bei anderen
fehlen oft genaue Informationen, weil sie lange Zeit nur mündlich

überliefert wurden. Wenn ein Dossier auf die internationale



Ebene geht, wird es noch einmal sehr genau und umfangreich
beschrieben, denn man muss davon ausgehen, dass zahlreiche
Mitglieder der UNESCO-Entscheidungsgremien keine Ahnung
haben über den Hintergrund und die Abläufe eines Brauches. Die
Schweiz bewirbt sich etwa mit der Alpsaison um die Aufnahme in

die internationale Liste. Dazu gehören z.B. die Vieh-Sömmerung,
die Produktion von Milch und Käse, die Alp-Auf- und Abzüge,
Alpsegen, Alp-Infrastruktur, alpine Feste wie Berg-Chilbi, etc. Das

muss man relativ genau beschreiben, sonst kann ein Vertreter
eines weit entfernten Landes damit nicht sehr viel anfangen.

Solche Eintragungen können auch ein wirtschaftlicher Faktor sein...

Walter Leimgruber: Der Vorteil dieser Beschreibungen ist

zunächst, dass man das gegenseitige Interesse an kulturellen Praktiken

fördern kann. Natürlich ist es auch ein Tourismus-Faktor.
Viele Länder neigen dazu, Aktivitäten auf die Liste zu bringen, die
einen gewissen Show-Effekt haben. Die UNESCO-Konvention
hat auch die Aufgabe eines Schaufensters für das jeweilige Land.
Frankreich z.B. hat die mehrgängige Mahlzeit, also sozusagen die
französische Küche auf die Weltliste gebracht. Ein sehr grosser
Eintrag, der demonstrieren soll, «wir sind das Land, das der Welt

gezeigt hat, was gutes Essen ist». Später kamen natürlich andere

Mittelmeer-Staaten und wollten, dass die mediterrane
Esskultur generell auf die Liste kommt, dann kamen die Mexikaner
mit ihren Tacos, Fajitas und Burritos und die Koreaner mit ihrem
Kimchi. Darin spiegelt sich auf der einen Seite berechtigter Stolz,
anderseits ist es aber auch immer Werbung.

Wie steht es um die Bewahrung von nationalen, regionalen und lokalen
Traditionen in Zeiten der Globalisierung und der verstärkten Migration?
Werden Traditionen verdrängt oder gehen sie gar durch kulturelle
Anpassungsprozesse verloren?

Walter Leimgruber: Die Gefahr ist eher umgekehrt. Solche Listen
können das Trennende betonen: in diesem Land gibt es diese

Tradition, in jenem eine andere... Historisch betrachtet, waren
Traditionen nie stabil, sondern haben sich ständig verändert und
sind auch gewandert. Woher kommen der «Schottisch» und der
«Polka» in unserer Ländlermusik? Sicher nicht aus der Schweiz.
Das Problem ist eher, dass wir eine zu statische Vorstellung von



Kultur haben. Die Meinung, etwas sei immer so gewesen und
habe sich nicht bewegt, stimmt nicht. Das kann man an vielen

Beispielen zeigen. Traditionen sind immer in Bewegung, und die
Menschen haben sie immer mitgenommen auf ihren Wanderungen.

Was ist Amerika anderes als eine Mischkultur aller
Bevölkerungsgruppen, die während vieler Jahrzehnte dorthin
ausgewandert sind?

Woher kommt denn dieses weit verbreitete Gefühl, Traditionen verkörperten
das Althergebrachte, das jahrhundertealte Brauchtum?

Walter Leimgruber: in der Schweiz und anderen europäischen
Ländern gab es im 19. Jahrhundert sehr starke Tendenzen, eine
nationale Kultur zu definieren. Man versuchte, die internationalen

Einflüsse möglichst zu negieren und auch die Einflüsse von
Minderheiten zu begrenzen. Dass man zum Beispiel - wie heute
im Aargau - Geld für die Förderung der jüdischen Kultur in

Endingen und Lengnau ausgibt, wäre vor 100 Jahren nicht möglich

gewesen. Mit der Bildung der Nationalstaaten im 19.

Jahrhundert entstand der Eindruck, wie wenn alles immer schon so

gewesen wäre. Aber dem ist nicht so. Die Schweizer Volksmusik
beispielsweise wurde sehr stark geprägt von den Jenischen, die
im ganzen Gebiet zwischen Vogesen, Schwarzwald, Zentral- und

Ostalpen umhergezogen sind. Von Slowenien bis Frankreich gibt
es ähnliche Musikinstrumente. Vermischung, Wanderung und

Anpassung sind eher der Normalfall und man sollte deshalb das

Bewusstsein dafür stärken, dass Traditionen stets in Bewegung
sind. Auf der Liste des Kantons Aargau gibt es z.B. die San-Giu-

seppe-Prozession in Laufenburg. Dazu kam es, weil zahlreiche
italienische Einwanderer aus der sizilianischen Kleinstadt Leon-
forte diesen Brauch auch in ihrer neuen Heimat ausübten. Heute
ist San Giuseppe zu einem Laufenburger Stadtfest geworden.

Gibt es nicht einen Widerspruch? Traditionen brauchen ja eine gewisse lokale
Verwurzelung, da sie über Jahrzehnte ausgeübt und überliefert werden. An¬

derseits will man Kulturgüter schützen, die eigentlich international sind.

Walter Leimgruber: Mit der Globalisierung gibt es immer mehr
Kulturformen, die weltweit praktiziert werden. Das ist eine Folge
der neuen Medien und der einfacheren Reisemöglichkeiten. Aber



gleichzeitig sieht man auch eine starke Gegenbewegung. Weshalb
ist Schwingen so populär geworden, weshalb gehen immer mehr
Leute an Älplerfeste? Mit der zunehmenden Globalisierung stellt
sich für die Menschen zunehmend die Frage: Wer sind wir? Welche
Traditionen sind für uns besonders wichtig? Globalisierung fördert
immer beides - Kulturformen, die tatsächlich global sind, und das

Regionale, nämlich die Suche nach etwas spezifisch Eigenem.
Die Menschen wollen sich ja irgendwo verankern und so gesehen

fördert die Globalisierung eher die lokalen Traditionen als

dass sie eine Gefahr darstellt.

Neben der Besinnung auf spezifische eigene Traditionen gibt es aber
auch immer neue kulturelle Mischformen...

Walter Leimgruber: Die Vermischung entsteht, wenn
Traditionen mit Migrantinnen und Migranten wandern und von den

ansässigen Bevölkerungen aufgenommen werden oder
umgekehrt, wenn Migranten lokale Traditionen in den
Einwanderungsländern übernehmen. Wir haben heute einerseits schwarze

Schwinger und tamilische Hornusser. Anderseits gibt es in vielen
schweizerischen Haushalten Aceto Balsamico und Olivenöl extra

vergine. Es gibt Pizza und Spaghetti. Wir haben diese Produkte
übernommen und denken, sie seien Teil von uns. Wenn wir heute

sechsmal in der Woche die früher vorherrschende Schweizer

Nahrung - Kartoffeln, Mus, Suppen - zu uns nehmen müssten,
würden die meisten Leute reklamieren.

Welchen Einfluss hat die Digitalisierung auf den Kulturgüterschutz?
Führt sie langfristig zu einer Verminderung der kulturellen Vielfalt?

Walter Leimgruber: Es gibt heute schon digitale Formen der Kultur,

die sich vor allem über Internet und soziale Medien verbreiten.

Zum Beispiel die sogenannten Mernes, Bild-Text-Geschich-
ten, die bei den Jungen sehr populär sind. Digitalisierung hat

natürlich einen gewaltigen Einfluss, verändert unser Leben und

bestimmt, was für uns wichtig ist. Wir müssen damit rechnen,
dass sie letztlich jede Form von Kultur - auch die traditionellen

Formen - beeinflussen wird. Es ist schwierig vorauszusagen,
wohin die Reise führt. Vielleicht verlegt sich ein Teil der kulturellen

Aktivitäten in den digitalen Raum: gemeinsames Singen
im Internet oder Theater-, Akrobatik- und Komik-Vorstellungen



35

«Wir haben oft eine zu statische Vorstellung von Kultur» CI

nur auf TikTok. Da gibt es bereits sehr schöne Beispiele. Das wird
unser Verständnis von Kultur verändern. Wir können ja nicht
sagen, digitale Aktivitäten seien nicht Teil unserer Kultur. Vielleicht
werden in 50 Jahren mehrheitlich digitale Kulturformen auf der
UNESCO-Liste stehen...

In letzter Zeit wird öfter über die sogenannte «kulturelle Aneignung»
diskutiert. Ein Beispiel ist die in sozialen Medien hochgekochte Kontroverse

um eine weisse Reggae-Band mit «Dread Locks». Ist das ein Thema im
Zusammenhang mit dem Kulturgüterschutz?

Walter Leimgruber: Nein, diese Diskussion ist neu und wurde
in den UNESCO-Gremien bisher nicht geführt. Wenn man sagt,

Schwingen gibt's nur in der Schweiz, Kimchi nur in Korea, dann
fördert das den Eindruck, dass immer klar ist, welche Tradition zu

wem gehört. Und das trifft ja - wie ich vorher erläutert habe -
nicht zu. Alle Traditionen haben sich entwickelt, sind gewandert
und wurde im Laufe der Zeit irgendwo verfestigt. Dass man jetzt
von kultureller Aneignung spricht, hat historisch insofern eine

gewisse Berechtigung, als während der Zeit des Kolonialismus
die reichen Kolonialländer den Süden in gewisser Weise
ausbeuteten und sich dabei natürlich auch beim Kulturerbe bedient
haben. Das klassische Beispiel ist die unentgeltliche Übernahme

von medizinischem Fachwissen der indigenen Bevölkerung. Da

wurde Wissen sozusagen geklaut, westliche Firmen haben es

dann patentieren lassen und viel Geld damit verdient. Insofern

gibt es schon problematische Seiten.



36

«Wenn wir kulturelle Aneigenung nicht mehr haben, sind wir kulturell tot». CI

Hingegen ist die aktuelle Diskussion über kulturelle Aneignung,
meiner Meinung nach, ein völliger Irrläufer. Eine bestimmte Frisur

wie die «Dread Locks» nur für Jamaikaner zuzulassen,
widerspricht diametral der Erkenntnis, wie Kultur entsteht, wandert
und sich verändert. «Dread Locks» finden sich im alten Ägypten

und verschiedenen anderen Kulturen im Laufe der
Weltgeschichte. Wenn überhaupt, dann hätten sich die Jamaikaner
diese Haarpracht ebenfalls kulturell angeeignet. Kultur ist eben

gerade nicht fixiert und gehört nicht einer einzelnen Gruppe.



37

Eine Gruppe praktiziert sie vielleicht gerade. Aber Kultur kann nur
leben und sich weiterentwickeln, wenn andere sie aufnehmen,
weitertreiben und vielleicht eigene Interpretationen schaffen.
Das wichtigste Beispiel ist die Musik in ihren vielfältigen Ausprägungen

von Kirchenmusik, Klassik, Jazz, Rock, Pop, etc. Sie

vermischt und entwickelt sich ständig aus verschiedensten Kulturen
und bleibt so aktuell. Was wir auf der UNESCO-Liste haben, ist

eine Momentaufnahme. Sie sieht in 100 Jahren völlig anders aus.

Wenn wir diese Entwicklung (man könnte auch sagen «Aneignung»)

nicht mehr haben, dann sind wir quasi betoniert, kulturell
tot. Dagegen müssen wir uns wehren.

Interview: Michael Müller
Fotos: Chris Iseli, UNESCO-Bildarchiv

UNESCO-Konvention
Die UNESCO-Konvention zur Bewahrung des immateriellen Kulturerbes will die «Lebendigen
Traditionen» weltweit schützen. Artikel 2 des Übereinkommens definiert diese wie folgt: «Praktiken,

Darbietungen, Ausdrucksweisen, Kenntnisse und Fähigkeiten - sowie die damit verbundenen

Instrumente, Objekte, Artefakte und Kulturräume - zu verstehen, die Gemeinschaften, Gruppen und

gegebenenfalls Individuen als Bestandteil ihres Kulturerbes ansehen». Die Schweiz setzt sich in der

UNESCO aktiv für die Umsetzung der Konvention ein. Bis heute sind folgende Schweizer Bräuche

in die repräsentative Liste des immateriellen Kulturerbes der Menschheit eingetragen: Winzerfest in

Vevey, Basler Fasnacht, Umgang mit Lawinengefahr, Prozessionen der Karwoche in Mendrisio,

Uhrmacherkunst und Kunst-Mechanik. Neben der Weltliste gibt es in der Schweiz eine nationale Liste

und entsprechende kantonale Listen. Zu den lebendigen Traditionen in der Schweiz gehören u.a. die

Aargauer und Solothurner Jugendfeste sowie das «Chlaus-Chlöpfe» im Bezirk Lenzburg.


	Gespräch zum Thema "lebendige Traditionen" : "Traditionen wandern, verändern und vermischen sich"

