
Zeitschrift: Lenzburger Neujahrsblätter

Herausgeber: Ortsbürger-Kulturkommission Lenzburg

Band: 77 (2006)

Artikel: Das Missale des Ulrich Hirslin : eine prächtige Handschrift aus
Lenzburg

Autor: Bretscher-Gisiger, Charlotte / Gamper, Rudolf / Marti, Susan

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-917942

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-917942
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das Missale des Ulrich Hirslin -
eine prächtige Handschrift aus Lenzburg

von Charlotte Bretscher-Gisiger, Rudolf Gamper, Susan Marti

Im Jahr 1934 wurde an einer Ausstellung im Disteli-Museum Ölten neben
zahlreichen Stichen mit Schweizer Ansichten ein Missale, ein Messbuch,
gezeigt, das von Ulrich Hirslin aus Lenzburg geschrieben und auf das Jahr 1483
datiert ist. Es stammte aus einer englischen Privatsammlung und war auf
einer Londoner Auktion von einem Schweizer Händler erworben worden. Im

Der originale Ledereinband aus dem späten 15. Jahrhundert.

69



«Aargauer Tagblatt» vom 5. Mai zählte Gottfried Wälchli, der Betreuer der
Ausstellung, das Missale zu den Luxushandschriften für die hohen geistlichen
und weltlichen Kreise, die im Zeitalter des sich ausbreitenden Buchdrucks
Prachtwerke herstellen Hessen, in denen «der Inhalt meist weniger wichtig [ist]
als die rein formale, äussere Gestaltung des geschriebenen und gemalten Werks».
In der ganzseitigen Kreuzigungsillustration, welche die besondere Zierde der
Handschrift bilde, zeige sich der Ubergang von der mittelalterlichen Kunst
zum Realismus der Renaissance. Wälchli schloss mit dem Wunsch, dass «dieses

Prachtstück nach den vielen Irrfahrten endlich wieder an seinen Entstehungsort
gelangen» möge.1 Mit der Erwerbung der Handschrift für das Museum

Burghalde im Jahr 2005 ging dieser Wunsch in Erfüllung.

Das Missale - von aussen gesehen
Das Missale, ein stattliches Buch von 205 Pergamentblättern, misst 31 mal

24 Zentimeter. Es besteht aus hellen, weisslich-gelben Blättern aus festem
Pergament. In der Regel sind fünf gefaltete Doppelblätter ineinander gelegt.
Vorn und hinten wurde bei der Restaurierung am Ende des 19. oder zu
Beginn des 20. Jahrhunderts zusätzlich je ein Vorsatzblatt aus Papier eingesetzt.

Auf zahlreichen Blättern erkennt man Einstiche, die in regelmässigen
Abständen als Markierungen für die waagrechten Schreiblinien angebracht wurden.2

Die geöffneten Doppelblätter wurden mit feiner Feder liniert. Die Zahl
der Schreiblinien variiert zwischen 25 und 28; im Bereich des Messkanons,
der jeweils in grösseren Buchstaben geschrieben wird, sind es nur 21 Zeilen.
Einzig die Seite, die für das Kanonbild reserviert war, wurde nicht liniert.

Der Schreiber des Missale, der Lenzburger Priester Ulrich Hirslin, schrieb
eine gotische Buchschrift, die so genannte Textualis, wobei sich die Gesangsteile

durch etwas kleinere Buchstaben von den Gebeten und den Lesungen
abheben. Die Uberschriften zu den einzelnen Abschnitten setzte Hirslin mit
roter Tinte ein, zu Beginn der Abschnitte liess er das erste Wort mit einem
vergrösserten roten oder blauen Buchstaben, einer Lombarde, beginnen, bei
der die breiten Striche gelegentlich verdoppelt oder gespalten sind. Die
Schriftlesungen, teilweise auch Gebete und Gesänge, beginnen mit roten und
blauen Lombarden, die sich über zwei Zeilen erstrecken, die Sonn- und
Festtagsmessen mit drei- oder vierzeiligen Lombarden. Den Beginn der Hauptteile

und die wichtigsten Feste hob Hirslin durch etwas grössere
Anfangsbuchstaben hervor und schmückte sie mit feinen Strichverzierungen, dem so

genannten Fleuronné, die roten mit blauem Fleuronné und umgekehrt. Schrift
und Lombarden dürften von der gleichen Hand ausgeführt worden sein: vom
Schreiber Ulrich Hirslin, der sich am Ende in der kurzen Schlussschrift nennt:
«Per me Ulricum Hirslin de Lentzburg anno 1483» (205j. Hirslin stammte aus
einem Lenzburger Bürgergeschlecht und war 1465 bis 1498 Inhaber der

Schreibereintrag «Per me Ulricum Hirslin de Lentzburg anno 1483» — «Von mir, Ulrich Hirslin

von Lenzburg, im Jahre 1483 /geschrieben]» (205").

70



———

» I wcwitf• lutncc&tttobuftpctioouû no[h»x»< tttmijm J ImpitDicfcnaamufrwCatä par.v«ûrmmmLjfc
be I noiumtuoaCbmpr 0 rttmmcktn (Jiu Cumpfim4

f I Önc c(fruittrccteutibufr frtifr tutfr- ®co:ic Wflfto •

tpt 9 «ttGno kautbaUone m to xpofao ftpotttûomtato
W S Atitoao ettOiitlno egiïno jtwufjtctfca Wîb>t«t ctKa
tû& j tjjmtw*uabifr tnofmtdöttcniaj- er tittout pctinonc
itnt I flcmoitaoMaSsniwttaTcfltmfebttßnit&'tta&ttfi!
tt& tic ttufcwtnfr rtllVltlO- CTiTibolnoe-rtOKfiGtntC potai
pîft I ter cwOoDi

I KFft M?VWtmltufl«t faimfrinurrfflhmo U <??

xm
m
fret«

HU

m
aft

g
tili'
ÎSA

bco

afp

71



Pfründe am Dreikönigsaltar in der Lenzburger Dreikönigskapelle.3 Das ausser-

gewöhnliche Kanonbild mit der Kreuzigungsdarstellung (80v) dagegen wurde,
wie unten dargelegt wird, nicht in Lenzburg geschaffen.

Das Missale trägt den ursprünglichen braunen Ledereinband. Die zwei starken

Holzdeckel sind an den äusseren Kanten leicht abgeschrägt, die Ecken mit
rechtwinklig gebogenen Messingstreifen verstärkt und die Flächen mit runden
knopfartigen Buckeln geschützt. Das Einbandleder auf dem Vorder- und dem
Rückdeckel ist durch waagrechte und senkrechte Streicheisenlinien unterteilt.
Das innere Rechteck ist durch Blindstempel mit rautenförmig angeordneten
Ranken verziert, in deren Mitte jeweils eine fönfblättrige Rosette in
Goldpressung steht, der rund herum laufende Streifenrahmen ist mit vierblättrigen
Blüten in rautenförmiger Anordnung gefüllt. Der dabei verwendete Stempel
stammt möglicherweise aus der Werkstatt des Buchbinders Hans Meister, der
in der Umgebung von Basel tätig war.4 Die messingfarbenen Schliessen tragen
die Inschrift «Mariam». R.G.

Das Missale - Text und Inhalt
Ein Missale enthält die Zeremonien, Gebete, Gesänge und Lesungen für

die Feier der Messe. In ihm findet der zelebrierende Priester die
Handlungsanweisungen und die ihm bei der Messfeier übertragenen Text- und Gesangsteile.

Das Missale entstand im Zeitraum vom 9. bis zum 13.Jahrhundert aus der
Zusammenfassung einer Reihe von Textelementen aus verschiedenen Büchern
für die Messfeiern; zu diesen gehören:

— Sakramentar

Der zentrale Teil des Sakramentars ist der Messkanon. Ergänzend dazu enthält

das Sakramentar die nach Tagen und Festen wechselnden Messgebete.

— Lektionar
Das Lektionar enthält die Lesungen für den Gottesdienst aus dem Alten und

Neuen Testament sowie aus den Evangelien und Apostelbriefen in der

Ordnung des Kirchenjahres. Die Lesungen für die Herrenfeste sowie für die Sonntage,

eventuell auch für Mittwoch, Freitag und Samstag, sind im so genannten
Temporale, die für die Heiligenfeste sind im Sanctorale entweder getrennt
nacheinander aufgeführt oder ineinander geschoben.

— Cantatorium
Das Cantatorium enthält hauptsächlich die Sologesänge der Messe (Gra-

dualia, Tractus, Alleluja- und Offertoriumsgesänge, aber auch Tropen und
Sequenzen).

Die roten und blauen Lombarden dienen der Gliederung des Textes.

Am Rand eine spätere Ergänzung (155').

72



lÊïttt£t(utn (îotû ûOs6 'tutt; glcjtan opouermrutccto
mtnt nafhtthtYtiiCMLûmuV LCChjnoblfeÖÜc

lOtcfin&mcrt'

D-crmpcutce
lopuiohûttouficn:,

iint«ar<üu

"Spw

<1É3

^5iu
late/ü

iXtuitiatta'Ctquasûicuiaôlemufvaflibano
rc-Ctufrp ^etm6&fmteCibGûiib^^«tbHû
Jtioîmctitoîrtnotici>rc ut^c jlmimaäjmmim

^w tumtnnß aö.töucttwvßtttjfttnot^
ituc Ctartn pa im«mttrt [jttc^icartgtm (juj cd«

ratttcprccftriiifcniU fmilm: v Cocticutnr omcs£ûUCC&tt0$6t
« kitutticti qutaunqt tclcfotuf-JM tnmcô«tci tttttlû& tUÛ& î|4>

„—Mitact-étûtuttttcecdCAefhoUÛ'bivpcaivöncft*tujüctu4
/^Ybuttcio ermite fcatk crc«Tml«m'crufoutö6t}»"f"2^'^l4
fgfelsfcftit turn Ctfma-crttAakmaocCttirtncrVof4^Lt£f

gfetr
ipttc
ithtw

ulHM.f|(tUiUHV HHIBHCTniimiK *
tubi#c lauctnu. Crtcnciû mcaMcllcffeoiédk*ta 1

omntîD crÊcnw inômitcpocibioiiuttvrao r-
ntauß-crnCcbtnuDtcnotufluMS&ôGutau

/uotur faptc-cr [ev ricmcuacmiigiM ai (fouGîtm
utr lrmttîi& ÊDtmt& Gtc< crp.tnc oraoCt ttô romcbtr-

m
5#»

tunaß- tu fiipci cncflit r& utuueifiid^Sâ * $ Cttcûtr
mcrocitatilsiUft ce ougo m.unt cjCueßwtttpttönse «ment«
c&tuaœ Ctûiiitouû vUtjçjD tngnuat* quctotiic-nômpit

73



Das von Hirslin geschriebene Missale ist in seiner Organisation recht eigenwillig:

Der erste Teil, das so genannte Temporale5, enthält Lesungen und Gesangspartien

zu den Herrenfesten wie Weihnachten, Ostern und Pfingsten, sowie
diejenigen für die Sonntage durch das Kirchenjahr. Es beginnt mit dem ersten
Sonntag im Advent, es folgen als wichtige Stationen Weihnachten, Ostern und
Pfingsten. Vom ersten Sonntag nach Pfingsten an, dem Fest der Dreieinigkeit
(Trinitas), schliesst sich der Jahreskreis durch die Reihe der 25 Sonntagsmessen,
die wiederum an den Anfang des Advents fuhren. Gesondert wird nach diesem
Teil eine Reihe von Messen angeführt, die sich innerhalb des kirchlichen
Jahreskreises ihrerseits wieder auf ein bestimmtes Herrenfest hin orientieren: die
Messen für die sechs Sonntage nach Epiphanie bis zum Beginn der Fastenzeit,
diejenige für den Sonntag in der Osteroktav, diejenigen für die vier Sonntage
nach der Osteroktav sowie die Messe für den Sonntag in der Auffahrtsoktav.

Auf das Temporale folgt der eigentliche Messordo6, anhebend mit dem
Gloria und dem Credo, an zentralem Platz ist hier das Kanonbild7 mit der

Kreuzigungsdarstellung eingefügt. Unmittelbar auf das Bild folgt der Messkanon,

der mit dem Gebet mit den Anfangsworten «Te igitur» beginnt.8
In der Handschrift von Hirslin schliesst sich an den Messkanon das Sanc-

torale an,9 die Lesungen und Gesangspartien für die Heiligenfeste. Die Reihe
der Heiligenfeste beginnt mit dem Apostel Andreas — sein Fest ist am 30.
November — geht durch das ganz Jahr hindurch und endet mit Bischof Konrad
von Konstanz am 26. November. Aus der Reihe der Heiligen, für die Feste

gefeiert werden, lässt sich eine liturgische Zugehörigkeit einer Handschrift
bestimmen: Das vorliegende Missale kann dem liturgischen Kreis des alten
Bistums Basel zugeordnet werden. Dafür spricht unter anderem10, dass am
13. Juli das Fest des heiligen Kaisers Heinrich gefeiert wird. Kaiser Heinrich II.
hat 1006 Basel in den Einflussbereich des deutschen Reiches gebracht, förderte

den Wiederaufbau des von den Ungarn verwüsteten Münsters und wohnte
dessen Einweihung 1019 bei.11 1146 heilig gesprochen, erhielt die Stadt Basel

am 4. November 1347 Reliquien des heiligen Kaisers. Durch auszeichnende
Initialen sind die Messen für Johannes den Täufer (101') und Petrus und Paulus

(102r) hervorgehoben.
Sowohl im Temporale wie im Sanctorale sind die Sequenzen nicht

ausgeschrieben, sondern nur mit den einleitenden Worten, dem so genannten
Initium, in das Messformular eingefügt. Der vollständige Gesangstext findet
sich am Schluss des Buches auf den Blättern 188'— 204v im Sequentiar, das

aber nicht allein die in den voranstehenden einzelnen Messen vorgesehenen
und angegebenen Stücke nachträgt, sondern eine weit breitere Auswahl bietet.12

Zwischen das Sanctorale und das Sequentiar schiebt sich eine Reihe von
Votivmessen13, Messen, die durch ein bestimmtes Anliegen motiviert sind und
meist auf Veranlassung einzelner Personen oder kleinerer Gruppen gehalten
werden. Die Anliegen beruhen zum Teil auf öffentlichen, allgemeinen Interessen,

Beginn des Temporale mit dem ersten Sonntag im Advent (!').

74



^ tr imatu jtuf.i »Vufr

fuiviurnMiftbrmmibriram tic

irtîtejnrtw^ttiMsn inî-t«wiin
ticîtî quitt-a-pcrtnttiiam&tis

ifcn^vlßm# tua» &Ä îmÊflnî -

ttfcnttntÄ rv,ts wotrnif (&Ct

omtcufeunierunn uraJbrf

£^Ààt\x^0^axtxstp lima rMm nos CrTm«|nvo

JT^ iinmjfömKmmüs c talus tmi qp îiÎ tvc&iöin

4nor^t^incsa«rr«iflJutqu,tl«r4iSbiflam<V;tpoua

mniijintlt&rnttpn&mniô'tum montcnoc nbnutanfc
Scû tuôtmm ftfmi tlicfum \*p*m ®«û'tî>i*tïKîunftqwtr

CrjKtianrnoHiBÎimûrnr'dnrv^idStH.USûtifnomsfornndimtcï
fiiSîiWiftemt^lltltmiÂÛnâ'nafeiBÂntiîacmhiitiit»
rrîliitnn r,utm ùmaW tttmmc
C| tira »t}}Jutqtntircrs(icGtstli«ofdmuiSftnmtftt-
Jrti^îBi.^r aömonte sbr.cti-nmrnnurötssfe ôjCttplû?
ôtcru* ct&dltt wruflrûù quoîs amtmuosf etîhumi
mncmctis afina nUigamtu crpuUûaietvîrclmtrtS
Êimtttmâit'écÛ(\nmtsbt$ altm ôtmtf< ùtattqt ôiis
IptB opnslfc' crmnfrÜun àtmmet cfl*-"5Ç>ocant4ftfm



k««i!

Jkàtâ
ÂM

Ilfljpi«
àgkfà

gp|i
ÉMif

*ji«k

(IP
Juifa

Cju},+,*,
"îtllOTDï

àtasfffc

Awfte

«pto
»twmo

Mm

fflwpik
Mmt
V|sfcw

|*Mm

Gua\r«ftcau$oifl auutafritttobt&mtrputmtfcctjKt
Utcp&cfcn ifrêitûo ^tanttrn OnulDio Jp> rcpt
a<t«q6Ûîicttobtô&muU!Jtiu&-{3rrtxctim^iîcn
ffcftbaè tuutttpptmofiins»twc«et pi'oCt*ormiôpm
yjtccrftbtKMtbûtbu6tôttçtmtntmn\xôitcî6<.p
|j?Cttttmctap(nfittpiut m cet äcnrnfetTtug rfponttfecc

t£pù feortam$tj<ttp$iSu IncCttwasßmii^n^jmä

Jmmetmô»t«0cHbûroo tp»û«u tiolnUe iû%t
llcawei*tfA»Com a$«w&f«mM0$tmpttçâttmne
fmictou^îiutcrvlw. ^ofklœ|naomt^

Ë/
'r\ ($>o .uttn&owoluM fetrttiSmm tttûwjû

Mf ^yiîtif (j)ci4;tt tnttnfaicBJôitt&îmo ffa^c

'Iwbo turnte« tm tpnkmtl iam 8%d»
»»OKV» *îï»tû 0Î;«(6tntt!i!liait

tjwpotmßcßintt^ftitC'^&piJ&Ü:
öfprtimvi Amebic cflimfts&ufe (rbam m«îtij)limoir
D ûm ^ tiwnc ttâ«îî ct»«tmK5

ttocte lÙân^atuterhatwte anotMÎhedûtfeetm
(htmûicmtt{upaopeuimattu£mfWbtœ(fûtiïniïdtpttt
é gùcme tttUïutiui oto.g£w « tiwgtwisowc^tmpon«&

tmpcmeefttpa ctîùttc iolkctn&Açdx tttpsopPB lonâîc^1

Y^<$4flt&ttU(pimattitu6)imté£xptc écn v*ïîf'U cfiwnBt«{a-Cb:q«i£0^mu:tiû^t>ttCf(pC(t
uittRd«f<Uutôpfmjmo<feu«6fhtrtf!aMÛ«tottKu6
<tt.|wr<ttrt»jtati}tluîmm«fM4<<45Jup»lKUuô cft
tntUo' ceyfcctuûmoentua c- creat tilt (t& tto«4-/(b«t

76



wie beispielsweise die Messe für Frieden (163r Pro pace) oder fur das gesamte
rechtgläubige Kirchenvolk (164r Pro cuncto populo catholico). Sie beinhalten
auch die Abwehr von Naturereignissen, wenden sich gegen Unfruchtbarkeit
des Landes und damit verbundenen Hunger (170v Contra sterilitatem terre et
famem) und gegen Unwetter (173r Contra tempestates).Aber auch ein persönliches

Vorhaben wie eine Reise (166v Missa propria iter agentis) kann Anlass

sein, und nicht zu vergessen sind die Messen gegen Krankheit und plötzlichen,
unvorbereiteten Tod (169v Contra pestilenciam; 170v Contra subitaneam mortem).

Zu diesen gehört auch die Messe für Fieberkranke, bei denen der
Beistand des heiligen Königs Sigismund angerufen wird.

Auf die Votivmessen folgen in der Handschrift eine Reihe von Gebeten14

ähnlichen Inhalts: Gebete um Beistand der Heiligen für den Papst, für Kaiser
und König, für Gefangene und Schiffsreisende, aber auch um Eintracht,
Nächstenliebe und Demut. Das Gebet für eine Schwangere (175v Pro muliere preg-
nante cum intercessione beate Margarete) wendet sich an die heilige Margarete,

die sich bei Gott verwenden möge, dass der Fluch, der wegen Eva über
die Frauen gekommen ist, die Frau nicht trifft.15

Die Blätter 180v— 188r enthalten die einer Sondergruppe der Votivmessen

zugehörige Totenmesse; als einzige weisen sie Gebrauchsspuren auf. Die Missa
defunctorum, die Totenmesse, beginnt mit den Worten «Si enim credimus»,16
dem Begleitgesang zum Einzug des Priesters zur Messfeier und enthält unter
anderem auch die Gebete für die Reihe der Gedenktage, an denen der Toten
gedacht und für sie gebetet wurde. Die Gebete in der Zeit unmittelbar nach
dem Tod sind von grosser Bedeutung für die Seelen der Verstorbenen, sie

gehören zu den Verpflichtungen der Verwandten der Hingeschiedenen. Die
Erfüllung dieser Pflicht stärkt aber auch den familiären Zusammenhalt und
bildet eines der Fundamente der innerfamiliären Solidarität. C. B.

Das Kanonbild
Der Messkanon, der Kernbereich der Messfeier mit der Konsekration und

dem Opferakt, beginnt mit einem Gebet, das nach seinen Eingangsworten
«Te igitur» genannt wird. Diese Stelle, die den Höhepunkt der Messfeier
einleitet, wurde schon seit dem 8./9. Jahrhundert häufig mit einer bildlichen
Darstellung, einem so genannten Kanonbild, verziert. Die Form des

Anfangsbuchstabens, des T, wurde zunächst zu einem einfachen Kreuz umgestaltet,
später fugte man den Gekreuzigten hinzu. Im Laufe des Hochmittelalters löste
sich die Darstellung von der Buchstabenform, und es trat eine eigene, oft
ganzseitige Kreuzigungsdarstellung in ihre Stelle; der Gebetstext begann dann
auf der gegenüberliegenden Seite. Etwa seit der Zeit um 1200 markierte eine
solche durch ein Kreuzigungsbild akzentuierte Trennung den Beginn des

Messkanons in den meisten Sakramentaren oder später in den Messbüchern.

Bei den Messen der Heiligenfeste werden die einzelnen Abschnitte durch vergrösserte

Anfangsbuchstaben gekennzeichnet (120').

77







Daran änderte sich im Laufe der folgenden Jahrhunderte kaum etwas, und in
dieser Tradition steht auch das Kanonbild des Lenzburger Missale.

Die Darstellung der Kreuzigung Christi mit den beiden Begleitfiguren
Maria und Johannes verbildlicht den Bedeutungsgehalt des daran anschliessenden

Messteiles in hervorragender Weise. Die liturgische Wiederholung des

Opfertodes Christi bildet den Höhepunkt der Messfeier, und das Sterben
Christi am Kreuz wird dem zelebrierenden Priester in dem während der
Messfeier offen auf dem Altar liegenden Buch vor Augen geführt.

Gezeigt wird hier, wie in den meisten Kanonbildern, eine dreifigurige
Kreuzigungsdarstellung: Auf dem Golgatha-Hügel, durch ein paar Steine,
Erdschollen und den Schädel als Begräbsnisort von Adam markiert, erhebt sich
über die ganze Höhe des Bildfeldes ein braunes Kreuz vor einem tief liegenden

Horizont, hinterfangen von einem dunkelblauen Himmel. Maria und
Johannes stehen in Trauerhaltung unter den Kreuzarmen, ihre Köpfe reichen
nur bis knapp auf die Höhe des Lendentuches des Gekreuzigten, ihre goldenen

Nimben bilden auffallende Farbakzente vor dem dunklen Hintergrund.
Christus, proportional zwar etwas kleiner als die beiden Assistenzfiguren, durch
seine Platzierung in der oberen Bildhälfte und durch die helle Fleischfarbe
seines nackten Körpers aber betont, hängt mit straff ausgestreckten Armen
und geradem Körper am Kreuz, den Kopf mit den geschlossenen Augen
leicht nach vorne und links unten geneigt. Dunkelbraunes Haar und ein
dunkelbrauner Bart umschliessen sein dreieckformiges Gesicht; er trägt die
Dornenkrone, der Kreuznimbus ist nur zurückhaltend mit schmalen weissen
Strahlen markiert. Ein Zipfel des grauweissen, um die Hüfte geschlungenen
Lendentuches fällt zwischen den Beinen senkrecht herunter. Die Hüfte ist nur
minimal nach rechts verschoben, um optisch das Gewicht des nach links
geneigten Hauptes auszugleichen; die beiden Beine sind parallel nach unten
geführt — keinerlei Verdrehung gleicht die anatomische Spannung der übereinander

genagelten Füsse aus. Ein Blutstrom fliesst aus der breiten Seitenwunde,
über das Lendentuch und den Beinen entlang hinunter, auch aus den Hand-
und der Fusswunde treten Blutströme.

Ein Eindruck verhaltener, meditativer Trauer dominiert das Bild: nicht das

qualvolle körperliche Leiden und dramatische Sterben Christi wird betont,
sondern eine stille, zeitenthobene Trauer. Maria, dem Bildrahmen und somit
dem Betrachter am nächsten, führt exemplarisch die nach innen gerichtete,
trauernde Anteilnahme vor: Sie hat die Hände zum Gebet zusammengelegt,
den Kopf leicht geneigt, die Augen gesenkt und den Mund mit den leicht
fallenden Mundwinkeln geschlossen - ihre Mimik ähnelt deqenigen des

Gekreuzigten. Johannes, der Lieblingsjünger Christi, ist bewegter dargestellt: sein
linkes Bein ist wie in einem drehenden Schritt hervorgeschoben, die beiden
Hände mit den auffällig langen, schmalen Fingern hält er erhoben, den Kopf
Christus zugewandt.

Beide Figuren entsprechen traditionellen Mustern: Johannes ist mit
schulterlangem, blond gelocktem Haar als jugendlicher Jünger gekennzeichnet; er

80



trägt einen hoch geschlossenen, am Hals durch eine Schliesse zusammen
gehaltenen roten Umhang, darunter ein langes, gegürtetes, weinrotes Gewand.
Am Gürtel hängt ein so genanntes Beutelbuch, ein Buch, dessen Einband
zugleich den Schutzbeutel bildet, mit dem es sich herumtragen lässt. Maria ist in
ein schwarzblaues Gewand gekleidet, das in parallelen Röhrenfalten herunterfällt,

den aussen rosafarbenen, innen violetten Mantel, der ihr bis tief ins
Gesicht gezogen ist, klemmt sie mit den Unterarmen fest.

Ein schmaler goldener Rahmen umschliesst, einem Tafelbild ähnlich, das

mit satten Deckfarben gemalte Bildfeld. Die Innenseiten des Rahmens sind
mit roten beziehungsweise schwarzen Leisten perspektivisch angedeutet. Eine
breite Bordüre mit Akanthusranken, phantasievollen Blüten, Blumen und
Vögeln umspielt den Rahmen. Sie scheint als erste, wohl nach derVorzeichnung
der Kreuzigungsszene, gemalt worden zu sein, denn einzelne Akanthusblätter
werden von der mit einer dichten Folge schwarzer Punkte besetzten Rah-
menaussenkante überlappt. Helles Blau, Ocker, Rosa und Olivgrün sind die
dominierenden Farben dieser in zarten Farbabstufungen plastisch gestalteten
Ranken. In der Mitte der oberen Leiste ist in ocker-braunem Federkleid ein
Pelikan dargestellt, der sich die eigene Brust aufpickt. Aus der Wunde quellen
Blutstrahlen, mit denen der Vogel seine Jungen nährt, deren zwei zu seinen
Füssen dargestellt sind. In der unteren Seitenmitte, noch unterhalb der
Bordüre, findet sich eine kreisrunde gelbe Scheibe mit einem eingeschriebenen,
gleicharmigen roten Kreuz — ein so genanntes Kusskreuz, das die Stelle markiert,
an welcher der Priester in der Messfeier mit seinen Lippen das Buch berührt.
Dieses Zeichen bildet eine Nahtstelle zu den rituellen Handlungen des Priesters

— es verweist auf die symbolträchtigen Akte und Gesten der Messliturgie.
An seinem Erhaltungszustand lässt sich denn auch ablesen, wie häufig ein
solches Buch in Gebrauch war: Bei regelmässig verwendeten Messbüchern sind

an dieser Stelle die Farben in der Regel stark abgerieben und das Pergament
verschmutzt. Diese Seite scheint aber nicht sehr intensiv gebraucht worden zu
sein.

Das Pelikan-Motiv weist über die historisch-narrative Illustration des Todes
Christi hinaus. Die Darstellung des Pelikans, der seine Jungen mit dem eigenen
Blut zum Leben erweckt, geht auf das berühmte Werk eines wohl griechischen

Autors des 2.Jahrhunderts nach Christus zurück, auf den «Physiologus».17
Es handelt sich um eine christlich-exegetische Bearbeitung von naturkundlichen

Themen — der Tiere, Pflanzen und Mineralien, deren Eigenschaften,
Aussehen undVerhalten beschreibend geschildert und anschliessend christlich
ausgelegt und erläutert werden.Vom Pelikan wird berichtet, dass er seine Jungen,

als sie ihn ins Gesicht hackten, tötete, dann aber drei Tage trauerte um
diese Tat. Die Pelikanmutter riss sich schliesslich die eigene Brust auf, um mit
dem herabtropfenden Blut die Jungen wieder zum Leben zu erwecken. Der
Pelikan ist, so erläutert der anonyme Autor, mit Christus gleichzusetzen, der

von den Menschen ähnlich behandelt wurde wie der Pelikan von seinen Jungen,

und der diese dann mit seinem eigenen Blut zum ewigen Leben erweckt

81



hat. Wasser und Wein tropften aus der Brust des Vogels, berichtet der Autor
und schliesst eine kurze Auslegung an, unter Bezug auf die entsprechende
Stelle aus dem Johannes-Evangelium18: Das Blut ist der Wein im Kelch beim
Abendmahl, während mit dem Wasser das Wasser der Taufe gemeint ist. Mit
dem verdoppelten Motiv des erlösenden Blutes — einmal demjenigen aus dem
Leib des Gekreuzigten, dann mit dem als unmittelbar lebensspendend
dargestellten des Pelikans — wird auf die heilbringende Wirkung des eucharistischen

Mysteriums angespielt. Die Bedeutung der Eucharistie ist daher im Kanonbild

implizit auf mehreren Ebenen angesprochen.
Die Verdichtung der Bildaussage durch die Verklammerung von Bildfeld

und Bordürenmotiv ist eine Eigenart dieses Kanonbildes und deutet, wie der
Stil der Malereien, auf den Willen hin, die Handschrift Hirslins für einen
anspruchsvollen Benutzer zu qualifizieren. Anders als bei zahlreichen oberrheinischen

Kanonbildern aus der zweiten Hälfte des 15. Jahrhunderts handelt es

sich hier um eine sehr sorgfältige Deckfarbenmalerei einer geschulten
Künstlerhand, nicht um eine kolorierte Federzeichnung, die eine druckgraphische
Vorlage kopiert. Für Einzelmotive dürften druckgraphische Vorlagen allerdings
eine Rolle gespielt haben — ein ähnliches Schrittmotiv wie bei Johannes findet

sich beispielsweise auf dem weit verbreiteten Kupferstich mit der Kreuzigung

von Meister E. S." Diese Anregungen wurden aber schöpferisch umgestaltet.

Der Figurentypus des Malers ist von Monumentalität und Blockhaftig-
keit geprägt; die Umrisse der Personen sind geschlossen, die Gewänder fallen
meist in wenigen, parallelen Röhrenfalten dem Körper entlang hinab, nur den
Mantel Marias ziert ein etwas reicherer Faltenwurf mit ein paar Knick- und
Schüsselfalten. Die Gewänder sind in einem sorgfältigen Schichtaufbau Ton in
Ton modelliert, zuweilen mit leichten Weisshöhungen. Malerisch am differen-
ziertesten gestaltet sind die jeweils leicht dreiecksformigen Gesichter mit
auffallend grossen Augenpartien und weich modellierten Wangen.

Verglichen mit der plastischen Figurengestaltung bildet der Hintergrund
eine flache, nahezu raumlose Folie. Einzig die nach hinten spitz zulaufende
hellgelbe Fläche, auf der zuvorderst die Figuren stehen, bringt eine gewisse
Tiefe ins Bild, als ob ein Weg von vorne über die Figuren und den Kreuzstamm

in die Bildfläche hineinführen würde.
Die kontrastreiche Modellierung der Figuren, deren ausgeprägte Plastizität

und die sichere Strichführung deuten darauf hin, dass das Kanonbild einem
professionellen Künstler zugeschrieben werden sollte, der vermutlich aufgrund
seiner differenzierten Farbgebung nicht nur Buch-, sondern auch Tafelmalereien

ausführte. Mit Sicherheit war dieser Künstler nicht in Lenzburg an der
Seite des Schreibers tätig — er muss in einem städtischen Zentrum oder an
einem der Adelshöfe am Oberrhein oder in Konstanz heimisch gewesen sein.20

Auf eine solche Provenienz deutet auch der Stil der eleganten Rankenbordüre

mit denVögeln. Aus Konstanz wissen wir übrigens, dass einige Tafelmaler
auch Buchmalereien ausführten, so zum Beispiel Rudolf Stahel, zu dessen

differenzierter Stoffgestaltung einige Parallelen bestehen, oder Andreas Haider.21

82





Ob das Kanonbild am Oberrhein oder im Bodenseegebiet ausgeführt wurde,
ist nicht geklärt. Das in Lenzburg fertig beschriebene Doppelblatt22 dürfte aus
dem Lagenverband entfernt und zu einem auswärts tätigen Meister in die
Werkstatt gebracht worden sein, was vom Arbeitsablauf her kein ausserge-
wöhnliches oder umständliches Verfahren gewesen war. S.M.

Das Missale in Hallwyler Besitz
Der oder die Auftraggeber des Missale werden vom Schreiber Ulrich Hirslin

nicht genannt. Aus einem Eintrag auf dem in den vorderen Deckel geklebten
Spiegelblatt aus dem Jahr 1572 geht aber hervor, dass die Handschrift im Besitz

der Herren von Hallwyl gewesen war.23 Diese Nachricht ist glaubwürdig.
Am Ende des 15. Jahrhunderts setzten die Herren von Hallwyl beträchtliche
finanzielle Mittel ein, um dem Gottesdienst in der nahe dem Schloss Hallwyl
gelegenen Kirche Seengen, in der sich die Grablege der Familie befand, Glanz
und Ansehen zu verleihen. Die Erwerbung eines Missale mit einem ausserge-
wöhnlichen Kanonbild reiht sich in die Bemühungen um die Verschönerung
des Gottesdienstes ein.24

Die Herren von Hallwyl sind neben den Habsburgern, die seit dem 13.
Jahrhundert zu internationaler Bedeutung aufstiegen, das wichtigste hochmittelalterliche

Adelsgeschlecht im Aargau, das seine politische und wirtschaftliche
Bedeutung bis weit in die Neuzeit bewahren konnte. Seit dem 12. Jahrhundert
bezeugt, baute es sich mit dem Wasserschloss Hallwyl ein repräsentatives
Herrschaftszentrum innerhalb der Gerichtsherrschaft auf.25 Eine bei der jüngsten
Restaurierung zum Vorschein gekommene Serie von Wappenmalereien an
den Deckenbalken des «Rittersaals» zeigt die Einbettung des Geschlechts in
die adlige Gesellschaft des 14. Jahrhunderts.26 Am Ende des 15. Jahrhunderts
pflegte der auf Schloss Hallwyl lebende Familienzweig enge Beziehungen zur
Stadt Bern, in deren Territorium das Schloss und die Gerichtsherrschaft nach
1415 lag. Die Verbindung mit der Familie von Diesbach verhalf Dietrich von
Hallwyl (f 1509) zur Aufnahme als Page am französischen Hof. Sein Bruder
Hartmann (f 1506) wurde 1481 Dompropst in Basel.27

Die Grablege der Familie befand sich bis zur Mitte des 15.Jahrhunderts im
Zisterzienserkloster Kappel, in dem auch andere ritteradlige Geschlechter wie
die Herren von Baldegg, Hünenberg oder die Gessler ihre Familienangehörigen
begraben liessen. Einige Vertreter dieser Familien nahmen bis zur Eroberung
des habsburgischen Aargaus durch die Eidgenossen im Jahr 1415 wichtige
Aufgaben innerhalb der österreichischen Verwaltung wahr.28

In der Mitte des 15. Jahrhunderts richteten die Herren von Hallwyl in der
Kirche Seengen, in deren Pfarrsprengel die Stammburg lag, ihre Familiengruft
ein. Die Einrichtung von Familiengrablegen in einer Kirche der eigenen
Gerichtsherrschaft lässt sich auch bei anderen Adelsfamilien beobachten.29 Die
Grabkapelle der Herren von Hallwyl wurde zusammen mit der Kirche Seengen
1820 abgetragen, um einem Neubau Platz zu machen, nur einige Grabsteine
blieben erhalten.30 Aus den spätmittelalterlichen Quellen ist bekannt, dass die

84



Herren von Hallwyl für die Ausstattung der Kirche mit den Familiengräbern
beträchtliche Mittel einsetzten und damit auch ihren Herrschaftsanspruch
demonstrierten.31 1492 liessen sie eine Kapelle in der Kirche einbauen, deren
Schlussstein das Hallwyler Wappen trug. Auf zwei Wänden vergegenwärtigte
einWappenfries die männlichen Angehörigen des Hauses mit ihren Gattinnen.32
Dietrich von Hallwyl stiftete einen neuen Altaraufsatz.33 Die etwas ältere

Stiftung einer Monstranz im Jahr 1450 ist an die Bedingung geknüpft, dass «die
selb monstrantz nun furbas hin ze ewigen zitten zuo göthlicher gezierd by der

genanten kirchen beliben, uf den hochtzitlichen tagen da selbs gebruchtt und
ze keinen zitten in keinen nötten noch sust in keinen weg von der selben
kirchen verenderett, versetztt, verkouft noch beschwertt werden sol sust noch in
dehein wyse ane min und miner erben wussen unnd willen». Sonst sei die

Stiftung nichtig und der volle Wert von 80 rheinischen Gulden müsse der
Stifterfamilie zurückerstattet werden.34

Zur Durchführung einer Jahrzeit für die gesamte Familie schlössen die Cousins

Burkhard und Rudolf von Hallwyl 1464 mit dem Kapitel des Dekanats
Aarau einen Vertrag, der die würdige Pflege des Totengedenkens sicherstellte.
Demnach sollten sich die Geistlichen des Dekanats zu ihrer ordentlichen
Jahresversammlung jeweils am Donnerstag nach dem Gallustag (16. Oktober) in
Seengen einfinden und dort die Jahrzeit der Angehörigen des Geschlechts, der
Männer und angeheirateten Frauen, die hier oder anderswo begraben lagen,
feierlich begehen. Sechs Priester versammelten sich am Vorabend zur Vesper,
um das Totenoffizium zu singen. Am Donnerstagmorgen sangen sie eine To-
tenvigil, eine Seelenmesse, «ouch ein meß von unser lieben Frouwen, ein meß

von dem allmechtigen got und dem heiligen geist» oder die Messe des Tages.
Dazu wurde dem Volk eine Predigt gehalten und am Ende das Totenoffizium
nochmals gesungen. Gemäss dem Vertrag war der Dekan auch verpflichtet, sich

zusammen mit weiteren Geistlichen des Dekanats nach dem Tod eines

Angehörigen der Familie am ersten, siebten und dreissigsten Tag zur Totenfeier in
Seengen einzufinden.33 In der Jahrzeitstiftung für Walter von Hallwyl (j" 1513)
und seine Gattin Elsbeth von Hegi (f 1494) wird ausdrücklich vermerkt, dass

der Kaplan in der Burg ebenfalls an der Totenfeier teilnehmen soll.36

In der Reformationszeit wurden die Jahrzeitstiftungen aufgehoben und die
Einkünfte neuen staatlichen Aufgaben zugeführt. Die Herren von Hallwyl
setzten sich in Kappel für die Rückgabe des eingesetzten Vermögens ein und
erreichten, dass 1526 ein Teil der gestifteten Becher an die Familie zurückgegeben

wurde.37 Wie weit die Herren von Hallwyl in Seengen die kostbaren
Kirchengeräte als Familienbesitz in Anspruch nehmen konnten, ist nicht
bekannt. Das Missale ist möglicherweise ein Teil der Kirchenausstattung, der im
Besitz der Familie verblieb; nach den deutlichen Gebrauchsspuren im
Messformular für die Totenmesse war es für die Lesung von Totenmessen verwendet

worden.38

Der erste namentlich bekannte Besitzer, Kaspar von Hallwyl, nahm es mit
sich, als er seinen Wirkungskreis vom Aargau in die Ostschweiz verlegte. Er ist

85



1509 erstmals erwähnt, baute in den 1530er-Jahren die Gerichtsherrschaft

Hegi bei Winterthur, die seine Frau in die Ehe gebracht hatte, durch den Kauf
weiterer Rechte zielstrebig aus, ohne sich dort niederzulassen, da er oft in
fremden Diensten stand.39 Die Söhne erwarben weitere Herrschaften im
Thurgau. Die Familie fasste Fuss in der Ostschweiz; das Missale fand im
Schloss Wartensee einen neuenVerwendungsort. R.G.

Das Missale - Besitz der Blarer von Wartensee
Aufschluss über Bestimmung und Besitzerwechsel im 16. Jahrhundert gibt

eine Notiz folgenden Inhalts, die sich auf dem vorderen Spiegelblatt findet:
«Dieses Missale gehört nach Wartensee, es soll auf unbestimmte Zeit dort

bleiben und soll zu Ehren des Herrn, seiner Heiligen und der himmlischen
Heerscharen im Gottesdienst verwendet werden.

Das Missale wurde von Kaspar von Hallwyl seinem Schwiegersohn
Wilhelm Blarer von Wartensee übergeben. Wenn aber der Ort Hallwil im Aargau,
woher es ursprünglich kommt, wieder zum katholischen Glauben zurückfindet,
und Kaspars Erben und Nachkommen es wünschen, dann soll es alsbald wieder

an seinen alten und richtigen Platz zurückkehren. Ausschliesslich der Ort
Hallwil hat nach seiner gottgefälligen Rückkehr zum katholischen Glauben
Anspruch auf dieses Buch.»

Datiert ist die Notiz auf den 27. Juni 1572, geschrieben von Jakob Christoph

Blarer von Wartensee, Domherr der Stifte Konstanz und Basel.

Der unterzeichnende Jakob Christoph Blarer ist Sohn des in der Notiz
erwähnten Wilhelm Blarer von Wartensee.4" Die Blarer waren ursprünglich Bürger

von St. Gallen, wo sie insbesondere im 13. Jahrhundert aktiv waren. Von
1330 an verlagerte sich das Tätigkeitsgebiet der Familie nach Konstanz, wo sie

mit Leinwandhandel zu Reichtum gelangte. Die Blarer von Wartensee spalteten
sich zwischen 1330 und 1363 vom Hauptstamm ab, als zwei Familienangehörige

dieTöchter des Burgherrn von Wartensee heirateten.Wilhelm war Bürger

Eintrag zum Besitzerwechsel im 16. Jahrhundert, geschrieben von Jakob Christoph von
Wartensee im Jahre 1572 (Spiegelblatt vorn):

«Zu wyßen das dises Missale gen Wartennsee gehörrt, soll auch ewigklich da bleiben, Gott
dem allmechtigen [gestrichen: zu] allen außeriveltten Gottes hailigen unnd himmelischen
heer zu lob unnd eer in göttlichen emptern gebraucht werden. So aber Hallweil imm Er-
geüw, dannenhar es khumpt (von Caspar von Hallweil seinem tochterman Wilhelmen Blar-
rer von Wartennsee vergundt unnd derselbigen nachkhummen danckbarliche erben unnd
khinder wider zeerben begären) zu dem uraltten (ob Gott wil widererlangt) [gestrichen:
alten] waren ungezweyfleten christelichen allgemainen catholischen glauben khäme, soll dieses

Missale als an sein altt unnd recht ort beantwurtet werden, sunst niemands khain vernnere

weytere ainiche ußerhalb vorgender an gemelltem ortt Hallweil gottsäligen widerkerung zu
dem catholischen glauben anspruch haben. 27.Juny anno 1572. Jacob Christoph Blarer

von Wartennsee hoher Stifften Costanntz unnd Basel Thummherr.»

86



J« &uc -Sv/,-r Atyritfßr>"> 'v..

'fofX-i*Y vA • £f^C( tM#« -*y ,-fh.

(j?*^ ^^£V*C Mç'^-v-% ^
^.'| V«| /!•' t >•> • •/'!<• ;.

-"
:

'+f 0 X^t ,.^'A ^ '"*$. À/V* * ,<J-A
y/i /lp£iM-r^' '•**•' « ?" ^ï*i%
> m 'v- <s" (l.<S ~ ».... -y ,!-i .*•••<. •..» y~y ,.• -„,

87



von St. Gallen und furstäbtlicher sanktgallischer Obervogt auf Rosenberg, sein

Bruder Diethelm Blarer von Wartensee war 1530—1564 Fürstabt von St. Gallen.41

Wilhelm war in erster Ehe verheiratet mit Helena von Hallwyl,Tochter des

Kaspar von Hallwyl von Hegi bei Winterthur.42 Ihm hat der Schwiegervater
das Missale übergeben. In zweiter Ehe war Wilhelm mit Barbara von Ho-
henlandenberg verheiratet. Wilhelms erster Ehe entstammt Jakob Christoph
Blarer von Wartensee, geboren am 11. Mai 1542, der Schreiber der Notiz.Jakob
Christoph absolvierte ein kurzes Studium bei Glarean in Freiburg, trat in das

Domkapitel Konstanz ein und erhielt 1570 ein Archidiakonat. Seit den 60er-
Jahren des 16. Jahrhunderts war er auch Domherr von Basel. Er wurde am
22.Juni 1575 zum Nachfolger von Bischof Melchior von Lichtenfels gewählt.
Jakob Christoph war ein überzeugterVertreter der katholischen Reform,
verbesserte die Ausbildung der Geistlichen und betrieb aktiv und erfolgreich die

Rekatholisierung der von der Reformation gewonnenen Gebiete des Basler
Fürstbistums.43 Er hat, so steht zu vermuten, von seinem Vater Wilhelm das

Buch in Obhut erhalten und seine Verfugungen über den weiteren Verbleib
desselben stehen in engem Zusammenhang mit seinem energischen Eintreten
für den alten Glauben.

Nach Jakob Christoph Blarers Verfügung soll das Missale auf unbestimmte
Zeit hin aufWartensee, dem Stammsitz seiner Familie, bleiben. Schloss

Wartensee liegt auf dem Gebiet des Rorschacherbergs (Kt. St. Gallen). Im Schloss

befand sich seit dem ausgehenden 15.Jahrhundert eine Kapelle:Wilhelm und
Hans Jakob Blarer von Wartensee stifteten 1497 im nahen Buechen (Gemeinde
Thal, SG) eine Kaplanei, wobei der Kaplan einen Teil der heiligen Messen in
der Schlosskapelle Wartensee zu lesen hatte.44 Fürstabt Diethelm Blarer stiftete
1534 für die Schlosskapelle einen Flügelaltar (heute im Schweizerischen
Landesmuseum in Zürich, Inventarnummer IN-66)45 und so mag es sein, dass das

Missale, das Fürstabt Diethelms Bruder Wilhelm von seinem Schwiegervater
Kaspar von Hallwyl erhalten hatte, gleichfalls zu Ausstattung der Schlosskapelle

gehörte.46
Hier nun verliert sich die Spur des Missale: Zwar blieb das Schloss bis 1719

im Besitz der Familie Blarer von Wartensee, die Schlossgüter sogar bis 1791.
1757 kaufte das Kloster St. Gallen einem privaten Besitzer das Schloss für
12 000 Gulden ab und stellte 1777 die Schlosskapelle wieder her, doch erfahrt
man in diesem Zusammenhang nichts über ihre Ausstattung. In den ersten
Jahrzehnten des 19. Jahrhunderts scheint das Schloss wieder verkauft worden
zu sein, es wechselte einige Male den Besitzer, unter anderem war 1831 ein
Eduard Zellweger aus Trogen Eigentümer, dem bereits 1838 Baron Joseph
Heinrich von Palm, Bürger von Augsburg und königlich bayerischer Kämmerer

folgte. 1843 erwarb der englische Komponist Baron Robert Lucas Pearsall

de Willsbridge das Schloss.47 Geboren 1795 in Bristol, verliess der ausgebildete
Anwalt mit 30 Jahren England und zog mit seiner Gattin Eliza Hobday, dem
Sohn Robert Lucas und den Töchtern Elizabeth und Philippa nach Deutschland.

Er gab seinen ursprünglichen Beruf auf, nahm Kompositionsunterricht

88



und beschäftigte sich mit Geschichte, Genealogie, Heraldik und Malerei. Sein
Interesse lag hauptsächlich auf dem Gebiet der alten Musik, er komponierte
u. a. Madrigale, Glees und Balladen, aber auch Werke fiir den anglikanischen
und katholischen Gottesdienst.48 Um 1850 liess er die mittelalterliche
Burganlage umbauen und gab ihr die neugotische Prägung. Nach seinem Tod 1856
wurde er in der Kapelle begraben, 1957 jedoch exhumiert und bei der
Kapelle Wilen-Wartegg beigesetzt. Sein Sohn, Robert Lucas, der letzte männliche

Angehörige der Pearsall de Willsbridge (j" 1865), nahm auf dem Schloss

Wohnsitz, geriet jedoch bald in finanzielle Nöte, so dass der Besitz bereits
1858 gerichtlich versteigert wurde und in die Hände des Bauaccordanten
Friedrich Müller von Chur und Stuttgart gelangte.49 Ob sich zu dieser Zeit
das Missale noch auf Schloss Wartensee befunden hat und ebenfalls Objekt der

Versteigerung war, oder ob die Handschrift bereits früher von dort weggebracht

und verkauft worden war, lässt sich nicht sagen.
Zu Beginn des 20. Jahrhunderts war die Handschrift jedoch nachweislich

in England und gehörte zur beträchtlichen Sammlung von John Meade Falkner,

einem erfolgreichen Geschäftsmann, Schriftsteller und Gelehrten.
Falkner, geboren am 8. Mai 1858 in Manningford Bridge (Wiltshire) war

Sohn eines gebildeten, aber wenig ambitiösen Pfarrers. Bereits 1859 siedelt
die Familie nach Dorchester über, wo derVater eine Unterpfarrei übernahm,50
1871 dann nach Weymouth (Dorset), wo der Vater als leitender Geistlicher
wirkte. Nach der schulischen Grundausbildung wurde Falkner 1873—77 am
Marlborough College fur ein universitäres Studium vorbereitet und begann
anschliessend sein Studium in Oxford am Hertford College.51 Er besuchte
Kurse in alten Sprachen sowie mittelalterlicher und moderner Geschichte
und schloss seine Studien 1882 mit einem nicht allzu rühmlichen Examen ab

als B. A. (Bachelor of Arts).52 Anschliessend wurde er von Andrew Noble als

Privatlehrer für dessen Sohn John angestellt. Die Verbindung mit der Familie
Noble war für Falkners künftige Karriere von entscheidender Bedeutung:
Andrew Noble war Leiter der Firma Armstrong & Co, eines weltweit
agierenden Ingenieur- und Waffenbetriebs im Nordosten Englands. Bald schon
wurde Falkner Privatsekretär von Andrew Noble, 1888 Sekretär in der
fusionierten Amstrong, Mitchell & Co, und schliesslich ab 1901 Direktor im durch
eine weitere Fusion erweiterten Rüstungsbetrieb Armstrong Withword Company.

Trotz fehlender Ingenieurausbildung waren Falkners Sprachkenntnisse
und seine langjährigen Erfahrungen anerkannt, und seine Karriere im
Geschäftsleben gipfelte in seiner Ernennung zum Vorsitzenden der Geschäftsleitung

der Armstrong Withword Company im Jahr 1915, eine Position, die er
bis 1920 innehatte. Bis zu seinem Rückzug aus dem aktiven Geschäftsleben
1926 blieb er weiterhin Mitglied der Geschäftsleitung.

Seit seiner Jugend hatte Falkner ein lebhaftes Interesse an Kirchenbauten,
an Landschaften und Sehenswürdigkeiten. Daneben schrieb er Gelegenheitsgedichte.

Ernsthafter wurden seine literarischen Bemühungen, aber auch sein
kulturelles Engagement erst nach seiner Ubersiedlung nach Durham zu Beginn

89



der 1890er-Jahre.53 Er wurde Mitglied der «Architectural and Archaeological
Society of Durham and Northumberland» und stand in engem Kontakt mit
der dortigen Universität, die ihm 1895 den Grad eines M. A. (Master ofArts)
verlieh. Er erlangte Zugang zu der Bibliothek der Kathedrale und verfasste

einen Reiseführer für das Oxfordshire'4, wenige Jahre später eine Geschichte
des Oxfordshire.55 In den 90er-Jahren des 19. Jahrhunderts festigte sich auch
sein Ruf als Schriftsteller: Sein Roman «The Lost Stradivarius», ein viktoriani-
sches Melodrama, war nur ein mässiger Erfolg, doch «Moonfleet», eine
abenteuerliche Geschichte um Schmuggel und Schatzfund, wird bis heute immer
wieder neu publiziert und erfreut sich in englischsprachigen Ländern grosser
Beliebtheit.

Bei seinen häufigen geschäftlichen Reisen nach Italien, insbesondere nach

Rom, fand er immer wieder Zeit, in Bibliotheken alte Handschriften zu
studieren — ein Interesse, das sich, seit dem er in Durham lebte, stetig intensivierte.

Dank seines beträchtlichen Reichtums vermochte er als Sammler auf
verschiedensten Gebieten die ihm zusagenden Stücke erwerben. Sein Interesse

galt alten Möbeln, Kunstgegenständen (hier vor allem Silberschmiedarbeiten),

vor allem aber Büchern.56 Hier galt seine besondere Aufmerksamkeit
liturgischen Handschriften.57 Die wichtigsten Stücke seiner umfangreichen
Sammlung waren dabei englischen Ursprungs, doch in Falkners Sammlung
fanden sich auch Handschriften aus Schwaben und Bayern.58 1921, nach dem
Rücktritt des Bibliothekars der Kathedrale von Durham, übernahm er die

Stellung eines «Honorary Librarian». Seine Aufgabe war es, den Bibliotheksbetrieb

zu überwachen, praktische und wissenschaftliche Aufgaben erfüllten
dabei der angestellte Unterbibliothekar und seine Assistenten. Zu etwa der

gleichen Zeit wurde er von der Universität in Durham zum Dozent für Paläo-

graphie berufen. Diese Berufung war jedoch nicht mit einer Lehrverpflichtung

verbunden, denn dieses Fach war an der Universität gar nicht vertreten,
sondern sie war Ehrung und Anerkennung für einen verdienten Förderer und
Freund des akademischen Zirkels.

Die letzten Jahre seines Lebens verbrachte Falkner mit Reisen und Studien;
er führte ein beschauliches Leben, das jedoch mehr und mehr von körperlichen

Beschwerden überschattet war. Am 22. Juli 1932 starb er in Durham.
Seine grosse Sammlung von Büchern gelangte kurz vor Weihnachten 1932

zur Auktion. InVorbereitung dieser Auktion, die vom 12.-14. Dezember
stattfand, erstellte Sotheby's einen Katalog.59 Seine Sammlung wurde aufgelöst, ein
Teil der wertvolleren Handschriften englischen Ursprungs blieb in England,
einige gelangten nach Amerika. Auf dieser Auktion erwarb das Buchantiquariat

Laube aus Zürich die Missalhandschrift. Sie kehrte wieder in die Schweiz
zurück, wo sie in private Hände gelangte, bis sie 2005 wieder nach Lenzburg
kam. C. B.

Fotos: Jörg Müller, Aarau

90



' Gottfried Wälchli, «Ein aargauisches Kunstdenkmal», in: «Aargauer Tagblatt» 1934 Mai 5, S. 872;

Georges Gloor, «Eine mittelalterliche Kostbarkeit», in: «Lenzburger Neujahrsblätter» 54 (1983), S. 25—28.
2 Bis Blatt 140 stehen die Einstichlöcher am Rand des Schriftraums, ab Blatt 141 aufden seitlichen Blatträndern.
3 Georges Gloor, «Mittelalterliche Geistliche und Gelehrte in und um Lenzburg», in: «Lenzburger Neujahrsblätter»

40 (1969), S. 83 und 94f; Gloor, «Eine mittelalterliche Kostbarkeit» (wieAnm. 1), S. 26f.
4 Staatsbibliothek zu Berlin, Einbanddatenband (umnv.hist-einband.de), Werkstatt-Nr. w002411, Stempel-Nr.

s016342. Die beiden anderen Stempel (Rautengerank und Rosette) konnten nicht nachgewiesen werden.
5 V-76'.
6 76'-85".
7 Dazu siehe unten S. 77-84.
8 «Te igitur, clementissime pater, per lesum Christum, filium tuum, dominum nostrum, supplices rogamus ac

petimus, uti accepta habeas et benedicas, haec dona, haec munera, haec sancta sacrißcia illibata...» —

«Dich, gütiger Vater, bitten wir demütig und flehen zu Dir durch Jesus Christus, Deinen Sohn, unsern Herrn:

nimm wohlgefällig an und segne diese Gaben, diese Geschenke, diese heiligen, makellosen Opfergaben...»
9 86'-120".

10 Ein Vergleich mit dem Missale festivum des Basler Bischofs Christoph von Utenheim (1502—1527,
«Helvetia sacra», I, 1, Bern 1972, S. 199/.), Bibliothèque cantonale jurassienne, Ms. 7 zeigt weitere

inhaltliche Ubereinstimmungen, z. B. bei den Hallelujaversen der Osterwoche; Rudolf Gamper / Romain

Jurot, «Catalogue des manuscrits médiévaux conservés à Porrentruy et dans le canton du Jura», Dietikon-

Zürich 1999, S. 61.

" «Helvetia sacra», I, 1, S. 130.
12 Zusätzliche Sequenzen finden sich zu den Herrenfesten Weihnachten, Ostern, Auffahrt, Pfingsten, Trinitas,

Fronleichnam, zu den Heiligenfesten von Johannes dem Täufer, Petrus und Paulus, Laurentius, Bartholomäus,

Augustinus, Mauritius, Michael, Gallus, Ursula, Leonhard, Martin und Katherina. Nicht in das Sequentiar

aufgenommen wurde dagegen ein Stück zum Fest der Enthauptung von Johannes dem Täufer.
13 158"-174".
14 174"-180'.
15 Margarete, die Tochter eines heidnischen Priesters, wurde nach der Legende vom Satan in der Gestalt eines

Drachen verschlungen. Der Drache zerbarst und die Heilige nahm keinen Schaden. Daher, weil sie unversehrt

aus dem Leib des Drachen entkommen ist, wird sie von Schwangeren angerufen; «Handwörterbuch des

deutschen Aberglaubens», hrsg. v. Hanns Bächtold-Stäubli, Berlin/Leipzig 1932/1933, Bd. 5, Sp. 1634f.
16 Vgl. 1 Thes 1,14: «Si enim credimus quod Iesus mortuus est et resurrexit ita et deus eos qui dormierunt per

lesum adducet cum eo.» — «WennJesus — und das ist unser Glaube — gestorben und auferstanden ist, dann

wird Gott durch Jesus auch die Verstorbenen zusammen mit ihm zur Herrlichkeit führen.»
17 Werner Seibt / Nikolaus Henkel, Artikel «Physiologus», in: «Lexikon des Mittelalters», Bd. 6, 1999, Sp. 2218f.
18 Io 19,34: «... sed unus militum lancea latus eius aperuit et continuo exivit sanguis et aqua» — «... sondern

einer der Soldaten stiess mit der Lanze in seine Seite, und sogleich floss Blut und Wasser heraus».
19 Abbildung: «Spätmittelalter am Oberrhein. Maler und Werkstätten 1450-1525», Ausstellungskatalog Staatliche

Kunsthalle Karlsruhe, Stuttgart 2001, S. 215.
20 Ich danke Dr. Stephan Kemperdick, Kunstmuseum Basel,für hilfreiche Hinweise zur stilistischen Einordnung.
21 Bernd Konrad, «Die Buchmalerei in Konstanz, am westlichen und am nördlichen Bodensee von 1400 bis

zum Ende des 16.Jahrhunderts», in: «Buchmalerei im Bodenseeraum, 13. bis 16. Jahrhundert», hrsg. von

Eva Moser, Friedrichshafen 1997, S. 109—154, hier S. 134.
22 Die Miniatur steht nicht auf einem Einzelblatt; ein solches nachträglich einzufügen, wäre arbeitstechnisch die

einfachste Lösung gewesen.
23 Siehe unten, S. 86ff.
24 Möglicherweise entstand das Missale im Auftrag der Herren von Hallwyl; diese Vermutung lässt sich aber aus

den vorhandenen Quellen nicht belegen.
25 August Bickel, «Die Herren von Hallwil im Mittelalter. Beitrag zur schwäbisch-schweizerischen

Adelsgeschichte», Aarau 1978, S. 48-60.

91



26 Peter Niederhäuser, «Ein heraldisches Denkmal als Zeugnis von Familienpolitik?» in: «900Jahre Leben auf
Schloss Hallwyl. Hinteres Schloss /Mühleinsel», Bern 2005 (Beiträge zurAusstellung im Schloss Hallwyl,
Bd. 2), S. 33-48.

27 Bickel (wieAnm. 25), S. 185; «Helvetia sacra», Bd. I, 1, S. 282f; «Der Basler Münsterschatz».

Ausstellungskatalog, hrsg. v. Historischen Museum Basel, Basel 2001, S. 110-112.
28 Zu den Adelsgräbern im Kloster Kappel erscheint ein Aufsatz von Roland Böhmer und Peter Niederhäuser,

in: «Mittelalter. Zeitschrift des Schweizerischen Burgenvereins» 11 (2006).
29 Böhmer / Niederhäuser (wieAnm. 28).
30 Reinhold Bosch, «Aus der Geschichte der Kirche von Seengen», Seengen 1922, S. 4—7; Carl Brun, «Die

Grabdenkmäler im Schloss Hallwil und das Hallwilsche Familienbegräbnis in der alten Kirche von Seengen»,

in: «Heimatkunde aus dem Seetal» 1 (1933), S. 1—40; Michael Stettier / Emil Maurer, «Die Kunstdenkmäler

des Kantons Aargau», Bd. 2: «Die Bezirke Lenzburg und Brugg», Basel 1953, S. 184f.
31 Karl-Heinz Spiess, «Liturgische Memoria und Herrschaftsrepräsentation im nichtfürstlichen Hochadel des

Spätmittelalters», in: Werner Rösener (Hrsg.), «Adelige und bürgerliche Erinnerungskulturen des

Spätmittelalters und der Frühen Neuzeit», Göttingen 2000 («Formen der Erinnerung», Bd. 8), S. 116-119.
32 Nils Lithberg, «Schloss Hallwil», Bd. 1, Stockholm 1925, S. 178-180 und Abb. 235-238.
33 Ob es sich bei dem von Brun (wieAnm. 30), S. 3,genannten «maier vonAr[o]w» um einen Wand- oder

einen Tafelmaler handelte, wissen wir nicht.
34Jahrzeitbuch von Seengen, Bern, Staatsarchiv, Familienarchiv von Hallwyl, A 813, S. 56. Stifter war Rudolf

von Hallwyl, wahrscheinlich derselbe, der dem Domkapitel Basel 1470 das sog. Hallwyl-Reliquiar verkaufte

(«Der Basler Münsterschatz» [wieAnm. 27], S. 100—105).
35 Bickel (wieAnm. 25), S. 175f; Brun (wieAnm. 30), S. 2.

36Jahrzeitbuch (wieAnm. 34), S. 75.
37 Böhmer / Niederhäuser (wieAnm. 28).
38 Eine spätere Verwendungfür Totenmessen ist zwar möglich; wahrscheinlich stammen aber die Gebrauchsspuren

aus der Zeit, als das Missale im Besitz der Herren von Hallwyl war.
39 Walther Merz, «Die mittelalterlichen Burganlagen und Wehrbauten des Kantons Argau», Bd. 1, Arau 1905,

Stammtafel nach S. 224; Peter Niederhäuser, «Hallwiler Herrlichkeiten: Hegi im 16. Jahrhundert», in:

«Hegi. Ein Dof in der Stadt», «Neujahrsblatt der Stadtbibliothek Winterthur» 332 (2002), S. 35—40.
40 «Schweizerisches Geschlechterbuch», Bd. 12, Zürich 1965, S. 3.
41 «Historisches Lexikon der Schweiz», Bd. 2, S. 477f., Basel 2003.
42 Stammtafel bei Merz, «Burganlagen» (wieAnm. 39), Bd. 1, S. 224/225.
43 «Helvetia sacra», I, 1, S. 204f; «Historisches Lexikon der Schweiz», Bd. 2, S. 478f.
44 Paul Stärkle, «Zur Familiengeschichte der Blarer», in: «Zeitschriftfür Schweizerische Kirchengeschichte» 43

(1949), S. 115.
45 Stärkle (wieAnm. 44), S. 115f; PeterAlbertin, «Schloss Wartensee ob Rorschach SG. Ein Beitrag zur

baugeschichtlichen Entstehung und Bedeutung», in: «Mittelalter. Zeitschrift des Schweizerischen Burgenvereins» 2

(1997), S. 8, Abb. 13.

46Albertin (wieAnm. 45), S. 7f
47 Zur Besitzgeschichte:Albertin (wieAnm. 45), S. 1 Of.
48 Pearsalls Tochter Philippa Swinnerton schenkte den gesamten musikalischen Nachlass ihres Vaters dem Kloster

Einsiedeln; Lukas Helg, «Robert Lucas Pearsall (1795-1856) und seine Beziehungen zum Kloster

Einsiedeln», in: «Lebendiges Kloster». FestschriftfürAbt Georg Holzherr zum 70. Geburtstag, Freiburg 1997,

S. 503-530.
49 Liste der wechselnden Eigentümer, insbesondere auch im 19. und 2O.Jahrhundert bei Albertin (wieAnm. 45),

S. 11.
50 Kenneth Warren, «John Meade Falkner 1858—1932.A Paradoxical Life», Lewiston (N.Y.) 1995, S. 3JJ.

51 Warren (wieAnm. 50), S. 29JJ.
52 Warren (wieAnm. 50), S. 39.
53 Warren (wieAnm. 50), S. 70.

92



54 «Murray's Handbookfor Travellers», Oxfordshire, 1894.
55 John Meade Falkner, «A History of Oxfordshire», 1898.
56 Warren (wieAnm. 50), S. 233.
57 Warren (wieAnm. 50), S. 242: «[Alfred] Cochrane [ein langjähriger Freund Falkners, recht erfolgreicher

Dichter der Zeit] once summed up howfully he [Falkner] was possessed by love ofbooks: (Books, all aspects of
books — even to the ravages of the bookworm, of which he once produced at Elswick a specimen in a glass case

— provided him with his greatest and most lasting interest. All his life he collected them; atfirst early editions,

rarities andfine bindings, nothing ofgreat value but each representing a thrill either as a find or as having cost a

little more than he could afford. Later, when, owing increased means, hefound regretfully that the thrill was no

longer there, he turned to liturgical books, where hefound once more no difficulty in paying more than he

thought he ought to, with the result that by the end ofhis life he was the owner ofone of the outstanding
collections of such books in the country. >»

58 Nach Warren (wieAnm. 50), S. 231, ist bis anhin kein Verzeichnis der Bücher, die Falkner besass, zu Tage

gekommen, doch in der Mitte der 20er-Jahre des 20.Jhs. wurde aus Versicherungsgründen ein Inventar erstellt,

das 2 Bände umfasste (ebenda, S. 241).
59 «Catalogue of the well-known collection ofFine Illuminated and other Manuscripts, Rare Early Service Books,

Incunables and other Valuable Printed Books, formed by the lateJohn Meade Falkner, Esq., M.A. which

will be sold by auction by Messrs. Sotheby & Co. on Monday, 12th of December, 1932, and Twofollowing
Days, at one o'clock precisely». Das Missale ist verzeichnet auf S. 44 «290: Missal. Use ofBasel, Manuscript

on Vellum, 205 II. written in a bold gothic letter,full-page Crucifixion within borderfacing Canon, initials in

red and blue, one or two blank margins cut away, contemporary calf,gilt quinquefoil ornament within compartment

stamped in blind, brass bosses and corners (1214 in. by 8/4 in.). Swiss, 1483. Colophon on fol. 205
<Per me Ulricum Hirslin de lentzburg Anno 1483> (Lentzburg, Canton Aarau, Switzerland).»

93




	Das Missale des Ulrich Hirslin : eine prächtige Handschrift aus Lenzburg

