
Zeitschrift: Lenzburger Neujahrsblätter

Herausgeber: Ortsbürger-Kulturkommission Lenzburg

Band: 74 (2003)

Artikel: Wort Gottes im Bild : russische Ikonen vom 16. bis 19. Jahrhundert im
Museum Burghalde

Autor: Deschler, Jean-Paul / Halder, Heiner

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-917825

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-917825
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Wort Gottes im Bild. Russische Ikonen
vom 16. bis 19. Jahrhundert im Museum
Burghalde
von Dr. Jean-Paul Deschler

Fotos von Hans Weber

Zum Geleit

«Wie die Jungfrau zum Kind» ist das Museum Burghalde Lenzburg
in den Besitz einer bedeutenden Ikonen-Sammlung gekommen. Wunder

gibt es immer wieder, im Bereich der Kulturfbrderung und des

Mäzenatentums insbesondere. Aber auch für Wunder braucht es ein
Unifeld, damit sie geschehen können. In unserem Fall sind es ein
Geflecht besonderer biographischer, familiärer und freundschaftlicher
Beziehungen sowie kulturelles Bewusstsein und politischer Wille, welche

zu dieser einzigartigen Bereicherung des ansonsten regionalen
Sammlungsbestandes im städtischen Museum führten.

Professor Dr. med. Urs Peter Haemmerli, der grosszügige Donator,
entstammt einer angesehenen Lenzburger Familie, die seit dem 17.Jahr¬
hundert im Städtchen ansässig ist und aus der immer wieder hervorragende

Persönlichkeiten hervorgegangen sind. Ursprünglich Ebenisten,
verlegte sich ein Zweig der Dynastie im 18. Jahrhundert auf die Waffen-
fabrikation; Haemmerli-Sportpistolen sind trotz veränderten Besitzverhältnissen

der Firma immer noch ein weltbekannter Begriff. Urs Peter
Haemmerli ist nicht in Lenzburg aufgewachsen, aber der angesehene
Chefarzt der Medizinischen Klinik am Triemli-Spital Zürich hatte

engen Kontakt mit derVerwandtschaft in seinerVaterstadt. Als die Familien
Haemmerli vor einigen Jahren dem Museum Burghalde Lenzburg aus

ihrem Privatbesitz eines der wertvollsten der seltenen Haemmerli-
Möbel zum Geschenk machten, war der Kontakt des Zürcher Professors

auch mit dieser Institution geknüpft. Gesundheitliche Probleme im
fortgeschrittenen Alter Hessen in ihm den Entschluss reifen, seine

umfangreiche Sammlung historischer russischer Ikonen dem Lenzburger
Stadtmuseum zu vermachen.

3



Die Stiftung Museum Burghalde nahm dieses Angebot gerne auf und
bemühte sich, für die Präsentation der rund 65 Tableaux das adäquate

würdige und sichere Umfeld zu gewährleisten. Dies fiel ihr umso leichter,

als Prof. Haemmerli sich bereit erklärte, nebst der Schenkung der
kostbaren Sammlung auch die notwendigen Finanzen zur Verfugung zu

stellen, um wo nötig die Restaurierung, die Katalogisierung und vor
allem entsprechende bauliche Massnahmen treffen zu können. Die
Verträge wurden im Januar 1998 unterzeichnet und sogleich wurde mit
der Projektierung des «Ikonenmuseums» begonnen. Als ein weiterer
Glücksfall erwies sich dabei die vorhandene Bausubstanz in der historischen

Burghaldengruppe, welche von der Ortsbürgergemeinde Lenzburg

für kulturelle und gesellschaftliche Anlässe genutzt und baulich
vorbildlich gepflegt wird. Mit der Erstellung einer unterirdischen
Verbindung zwischen der alten Burghalde, dem Sitz des Museums, und der
Villa Burghalde sind der interne Rundgang und die Sicherheitsmass-
nahmen gewährleistet. Der ehemalige städtische Weinkeller — mit dem
Gewölbe und in seiner Dimension ein Raum von geradezu sakraler

Ausstrahlung — darf nach der Restauration und unaufdringlichen
Ausgestaltung wohl als würdiger Ort für die Schaustellung sakraler Kunst
bezeichnet werden.

Prof. Urs Peter Haemmerli hat sich gewiss nicht leicht von seiner
während Jahrzehnten aufgebauten Sammlung getrennt, denn die
russischen Ikonen waren für ihn weit mehr als eine Kapitalanlage in Form
gediegenen Wandschmucks in seiner Wohnung in Unterengstringen.
Der an Kirchengeschichte interessierte passionierte Literaturfreund,
Jäger und Sammler setzte sich stets auch wissenschaftlich mit Wesen und
Wirkung dieser «Bilder der Seele» auseinander.

Die Stiftung Museum Burghalde ist umso dankbarer und freut sich

herzlich, dass dank der Grosszügigkeit von Prof. Urs Peter Haemmerli
nun auch eine weitere Öffentlichkeit den Zugang zu diesen herrlichen
«Fenstern zum Himmel» erhält. Der vorliegende Museumskatalog
möge als kurz gefasster Wegweiser durch die Ausstellung mithelfen, das

mystische Geheimnis der russischen Ikonen zu ergründen.

Heiner Halder

Lenzburg, Ostern 2002

4



Einzug Christi in Jerusalem
Festtags-Ikone: Palmsonntag (Russland, 17.Jh.)

Eine Festtags-Ikone wie die vom Einzug des

Herrn inJerusalem ist geeignet, das Lesen von
Bildern zu üben. Die «nüchterne Dramatik»
der Darstellung schildert viele Details des

Geschehens (vgl. Mt 21,1 Jf. par.) als

«Evangelium in Farben»: Vom Olberg her

nähert sich Christus mit den Aposteln der

Stadt; Er sitzt majestätisch auf dem Esel (den

die Russen gern zum Pferd machen) wie auf
einem Thron und wird auch wie ein König im
Altertum empfangen. Weil aber die Volksmasse

einen irdischen Befreier-Messias erwartet,
während doch Sein Reich nicht von dieser Welt
ist (Jo 18,36), legen Kinder Gewänder als

Huldigungs teppich auf den Weg (gemäss Psalm

8,3: «Aus dem Mund der Kinder...») und
drücken so den christlichen Glauben aus, dass

Jesu Eintreten in die Leidensgeschichte den

Antritt Seiner himmlischen Herrschaft bedeutet.

5



Das Mandylion
Das Tuchbild des Erlösers (Russland, 17. Jh.)

«Das nicht von Menschenhand gemachte Bild»
(die «Acheiropoietos») ist das Tuch, dasJesus der

Tradition gemäss mit dem Abdruck Seines

Antlitzes dem König Abgar von Edessa sandte.

Das ebenmässige Antlitz strahlt Menschlichkeit
und Hoheit zugleich aus. Im Gegensatz zum
«Schweisstuch der Veronika», dessen Legende im
mittelalterlichen Westen aufgekommen ist, zeigt
die Ikone weder Dornenkrone noch Wunden,
sondern den Kreuznimbus als Merkmal des

Gottmenschen.

6



Zeugnis des rechten Glaubens

Die Ikone als Kultbild und Kunstwerk

Ikone bedeutet allgemein «Bild» oder «Abbildung». In einem etwas

engeren Sinn bezeichnet das Wort in der Ostkirche eine Darstellung
Christi, der Muttergottes und der Heiligen, ob es sich um Monumentalmalerei

handelt (also Fresken oder Mosaiken an den Kirchenwänden)
oder um ein bewegliches Bildnis in beliebiger Technik, und zwar flächig
oder plastisch gestaltet. (Dazu zählen also auch Reliefs und
Seidenstickereien.) Im engsten Sinn - und im Sprachgebrauch sowohl der
Kirche als auch des Kunsthandels — versteht man unter Ikone ein sakrales

Bild, das meist in Eitempera auf eine Holztafel gemalt ist.

Die Ikone ist das Kultbild der Ostkirche und somit grundsätzlich von
der christlichen Theologie her zu betrachten, zu interpretieren und
auch zu benutzen. Dabei ist die Bilderlehre massgebend, die von den

Verteidigern der Ikonenverehrung während der Zeit des Ikonoklasmus
ausgearbeitet und vom Siebten Ökumenischen Konzil - dem zweiten
zu Nikaia - 787 als rechtgläubiges Bekenntnis und verbindliche Lehre
anerkannt worden ist.

Die Kirche der byzantinischen Tradition feiert jährlich am ersten

Sonntag der Grossen Fastenzeit den Sieg über den Ikonoklasmus. Weil
die Bilderfeindlichkeit letztlich mit einer Häresie zusammenhängt,
heisst dieses Fest Sonntag der Orthodoxie. Die Bezeichnung hat hierbei
nicht die einengende konfessionelle Bedeutung, sondern ist im
ursprünglichen Sinn von «Rechtgläubigkeit» und «richtiger
Gottesverehrung» zu verstehen.

Die religiöse Kunst des Westens begann sich in der Zeit der Gotik
von der Tradition zu entfernen; sie verlor mehr und mehr den Sinn für
das Sakrale und für die Transzendenz, das Jenseitige. Der Ikonenmaler
des Ostens — in der Regel Mönch und Theologe — orientiert sich an
der Lehre der Kirche, den liturgischen Hymnen und der Heiligen

7



Schrift. So steht die Darstellung im Dienst der Objektivität und
Wahrheit, richtet sich deshalb nach den Kanones sowie den
entsprechenden ikonologischen Normen und untersteht der Kontrolle durch
den Bischof. Im Abendland dagegen tendiert die künstlerische Darstellung

seit dem ausgehenden Mittelalter in die Richtung des Individualismus:

Der Maler schafft ein Kunstwerk nach seiner Fantasie und nach
der zeitgenössischen Mode, ein Kunstbild, das sich oft genug auf die
Ebene des sinnlich Erfahrbaren beschränkt, während der Ikonograph
ein Kultbild malt, ein Bild, das die Seele des Betrachters heiligen soll.

Die Malerei der Renaissancezeit ist bestrebt, die Welt so abzubilden, wie
sie dem Auge erscheint — daher bemüht sie sich so sehr um die
Linearperspektive —, und Menschengestalten in anatomischerVollkommenheit
darzustellen, schön, in realistischer Natürlichkeit. Anders im Osten:
Da gilt nicht das Schlagwort vom Humanismus, sondern das Leitwort
Theosis: Es geht um die Betrachtung des Göttlichen, Unsterblichen,
Ewigen. Daher ist die Ikone eines Heiligen kein Porträt im naturalistischen

Sinn, sondern ein Idealbild.

Was dem Abendländer auf den Ikonen ungewohnt und seltsam oder

gar bizarr vorkommen könnte — z. B. die «unnatürliche», stilisierte
Landschaft, die feierliche Haltung der Personen, ihre hieratische Unbe-
weglichkeit, die Polychromie, die Flächigkeit und die umgekehrte
Perspektive —, all das ist als Hinweis auf das Ubernatürliche, auf die ewige
Wahrheit zu verstehen.

Die theologische Grundlage der Ikone ist die Inkarnation: Weil der

Logos Gottes «Fleisch geworden ist und unter uns Wohnung genommen

hat» (Jo 1,14), Gott sich also mit der Materie verbunden hat,
bedeutet die Anfertigung von Ikonen ein Glaubenszeugnis, ist somit nicht
nur erlaubt und möglich, sondern sogar nötig und geboten.

Die Verbindung von Gottheit und Menschheit in Jesus ermöglicht
eine milde Auslegung des alttestamentlichen Bilderverbots. Noch mehr:
das alte Gesetz mit seiner propädeutischen Aufgabe findet die Vollendung

in Christus, Der es nicht aufgehoben, sondern mit Seinem Gebot
wirklich und endgültig erfüllt hat. Das Alte Testament, die Zeit des

Hörens, ist vollendet im Neuen Testament, der Zeit des Schauens. Der
christliche Glaube erkennt in der Geburt Jesu die zentrale Tatsache der

Heilsgeschichte und sieht in Ihm «das Bild des Vaters» (2 Kor 4,4;
Kol 1,15); die Gläubigen bekennen dies nicht nur in der Verkündigung

8



Seines Wortes, sondern auch durch die Darstellung Seines Bildes.
Deshalb singen sie am Sonntag der Orthodoxie im Kontakion:

«Das unumschreibbare Wort des Vaters

ist umschreibbar geworden,
indem es aus dir Fleisch angenommen,
Gottesgebärerin.»

Dieser Satz drückt die christologische Grundlage der Ikone aus; das

Bildnis Christi gibt das Dogma des Konzils von Chalkedon (451) wieder:

Es stellt die Person Jesu dar - dem Vater gleich in Seiner göttlichen
Natur, uns Menschen aber gleich in Seiner menschlichen Natur. Da
sich keine der beiden Naturen isoliert darstellen lässt, zeigt die Ikone
Christus immer als Gott-Menschen in Seiner Herrlichkeit (ôôlja,
gloria): durch Nimbus und Gloriole, durch die griechische Inschrift
O Q N bzw. O <D N («der Seiende», vgl. die Gottesoffenbarung
Ex 3,14), den Ausdruck von Würde und Hoheit.

Das Dogma von der Doppelnatur Christi ist eng verbunden mit dem

von der Gottesmutterschaft Mariens (Ephesus 431). Nach der Muttergottes

sind es alle Heiligen, die durch die Verklärung, die Vergottung
ihres Wesens Anteil an der himmlischen Herrlichkeit erlangen. Daher
fährt das Kontakion vom Sonntag der Orthodoxie weiter:

«Der Sohn hat das befleckte Abbild
wieder ins Urbild gewandelt
und mit göttlicher Schönheit erfüllt.»

Diese Worte enthalten den soteriologischen Aspekt, den wir aus der
wiederholten Formulierung der Kirchenväter kennen: «Gott ist Mensch
geworden, damit wir vergöttlicht werden.» Denn das entstellte Bild
Gottes ist in Christus wiederhergestellt worden. Die Heiligkeit des

Menschen wird auf einer Ikone deutlich in seiner Haltung - es gibt da

kein unruhiges Gestikulieren —, in seinem Blick, mit dem er sich dem
Betrachter zuwendet - darum keine Profilansicht selbst die Nacktheit
— bei Christusnarren und Büsserinnen, bei der Darstellung der Taufe —

ist nie ohne Würde, schon gar nicht Gelegenheit erotisierender Gedanken.

Die Heiligkeit leuchtet aus dem Menschen hervor und teilt sich
seiner Umgebung mit: Auf den Ikonen hat die Welt — Landschaft, Tiere,
Gebäude — ihr Aussehen verändert; die Harmonie der Schöpfung ist

wiederhergestellt, die Einheit in Gott und der Friede sind wieder
gefunden. Die Ikone zeigt die Verklärung des Kosmos mit Hilfe beson-

9



derer Stilmittel, die geeignet sind, die zukünftige Welt widerzuspiegeln,
in der die physikalischen Gesetze keine Geltung haben. Das Kontakion
endet mit einem dritten Satz:

«Indem wir das Heil bekennen,
stellen wir dies dar in Wort und Werk.»

Das heisst: Unsere Antwort an Gott besteht darin, Seinen Heilsplan
anzunehmen und zu bekennen.Wir bezeugen die Wahrheit auf zweifache
Weise: erstens indem wir den Wortlaut des Dogmas mündlich oder
schriftlich verkünden, zweitens indem wir es durch Werke bekannt
machen, z. B. durch Anfertigung von Bildern.

Man kann die pädagogisch-didaktische Rolle der Bilder hervorheben:

Sie sind die biblia pauperum, die Schrift der Analphabeten (Gregor
d. Gr., ep. ad Serenum, PL 77,1027). Die religiöse Kunst des Westens ist
auf diesem Gesichtspunkt stehen geblieben, während im Osten die

Ikone vom philosophischen Hintergrund her zu verstehen ist. Als
gedankliches Werkzeug zur Ausarbeitung ihrer Bilderlehre diente den
Kirchenvätern der Piatonismus. Wie nach Piaton die Naturdinge nur als

Bilder und Schatten durch Teilhabe an den ewigen Ideen bestehen, so

verbindet die Ähnlichkeit das gemalte Abbild (den Antitypos) mit dem

Urbild (dem Prototypos). Durch die kirchliche Weihe - letztlich also

durch das Wirken des Heiligen Geistes - wird die Ikone zum Ort einer

geistigen Gegenwart des Dargestellten. Damit ist auch eine angemessene

Verehrung des Bildes begründbar: So wie Kreuz und Evangeliar in
Ehrfurcht geküsst werden, geschieht es mit den Ikonen. Die Konzilsväter

von Nikaia betonen aber, es bestehe ein Unterschied zwischen der

Anbetung, die allein der göttlichen Natur zukomme, und der
Verehrung, die allen geheiligten Dingen entgegengebracht werde und die

übrigens nicht dem Stofflichen des Gegenstandes gelte, denn — sie zitieren

ein berühmtes Wort Basileios d. Gr. — «die dem Abbild erwiesene
Ehre geht auf das Urbild über» (Mansi 13,37).

Die Verbindung zwischen Urbild und Abbild wird in besonderer
Weise auch durch den Namen hergestellt und gesichert. Wie wichtig
die Beschriftung der Ikonen ist, muss man sich bewusst machen, indem

man sich ihre Funktionen vor Augen hält.

Die historische Ermöglichung des sakralen Bildes war gegeben, als

dank Kaiser Konstantin das Christentum toleriert und bald sogar zur
Staatsreligion erklärt wurde. Der vormalige Zwang, den römischen

10



Erlöser in den Himmelsmächten
Majestät und Barmherzigkeit (A. 18.Jh.)

Der erhöhte Christus auf dem himmlischen

Thron ist der Herr und Richter der Geschichte,

zugleich aber der menschenliebende Erlöser:

«Kommt zu mir alle, die ihr voll Mühsal und
beladen seid, und ich will euch ausruhen lassen»

(Mt 11,28). Die Mandala-artige, von Engeln
besetzte Gloriole bedeutet die Sphäre der

göttlichen Herrlichkeit gemäss der Vision des

Propheten Ezechiel (Ez 1,4 ff; 10,9ff.).

11



Herrscher mit der Verehrung seines Porträts durch Weihrauch als göttlich

anzuerkennen, fiel dahin, und sowohl Weihrauch als auch Bilder
konnten jetzt dem Kult des wahren Gottes dienen (ganz ähnlich der

hymnischen Sprache der heidnischen Mysterien, die sich auch fiir den
christlichen Gottesdienst als geeignet erwies). Deren Verwendung
bedeutete nun nicht mehr heidnische Kaiservergottung, Götzendienst
und Abfall von Christus.

Der Kunsthistoriker muss diese theologischen und kirchengeschichtlichen

Hintergründe kennen; wenn er das Bild ikonographisch einordnet,

kulturhistorische und psychologische Zusammenhänge feststellt
sowie die Beschriftung und die liturgischen Bezüge beachtet, dann —

und nur dann! — wird es ihm gelingen, es als sakrales Kunstwerk richtig
zu würdigen.

Im Hinblick auf den dargestellten Gegenstand können wir drei

Gruppen von Ikonen unterscheiden: autonome Figurenbilder, komplexe

Szenenbilder und theologische Lehrbilder. Die geforderte umfassende

Interpretation fällt bei der ersten und zweiten Art (also bei den
reinen Porträt-Ikonen und den szenischen Darstellungen) verhältnismässig

leicht, denn diese halten sich an die Regel, dass die Aussage einer
Ikone ebenso eindeutig sein muss wie die (entsprechenden) Worte der

Heiligen Schrift oder des hagiographischen Textes. Ikonen der dritten
Gruppe verbildlichen mystische und dogmatische, bald abstrakt-theologische,

bald mystagogisch-hymnische Inhalte. Es handelt sich hier
meistens um die Wiedergabe von längeren Texten — z. B. des

Glaubensbekenntnisses oder des Christus-Hymnus O einziggeborener Sohn —, und

man gibt diesen Darstellungen die Bezeichnung «mystisch-didaktische
Ikonen».

Im Glaubensvollzug der östlichen Christen hat die Ikone einen
bedeutenden Stellenwert. Die psychologische Bedeutung rührt daher, dass

die Ikone dem natürlichen Verlangen des Menschen nach Schönheit

entgegenkommt. Uber die ästhetische Schönheit hinaus ist es die innerliche

Schönheit, die unsere Seele anrührt, der Reichtum an Symbolik,
die geistige Dichte, der theologische Gehalt, die Ordnung und der
Friede. Die soziale Bedeutung der Ikone ist darin zu sehen, dass sie das

Bedürfnis nach Kommunikation befriedigt; denn sie hat uns etwas zu

sagen. Die «Sprache der Ikonen» ist wie die menschliche Lautsprache
ein Zeichensystem, dessen Elemente der Benutzer nach und nach ken-

12



nen lernt (wie Wortschatz und Grammatik), was mit einigem Aufwand
verbunden ist. Am wichtigsten ist die religiöse Bedeutung der Ikonen.
Sie begleiten sowohl das Privatleben des Gläubigen als auch das Leben
der Gemeinde, die sich zum Kult versammelt. So gibt es in der «schönen

Ecke» der Privathäuser Ikonen, vor die man sich zum Gebet
hinstellt. Für ein neugeborenes Kind lassen die Eltern gern eine Ikone des

Namenspatrons malen (eine «Massikone» in der Grösse des Kindes). Es

ist auch Brauch, dass die Eltern ihren Kindern zur Elochzeit oder bei
anderen wichtigen Gelegenheiten eine Ikone schenken und sie damit

segnen. Wenn wir in eine byzantinische Kirche eintreten, sehen wir uns

umgeben von den Heiligen, die auf Mauern, Säulen und Tafeln gemalt
sind; vor allem aber fällt uns die Ikonostase auf, deren Darstellungen die

ganze Heilsgeschichte vor Augen fuhren. Die Gläubigen fühlen sich so

geradezu aufgefordert, mit der himmlischen Kirche in Verbindung zu
treten.

Die Einbettung der Ikonenverehrung in den Gottesdienst verhindert
ein Abgleiten in einen autonomen Ikonenkult, der die Gefahr von
götzendienerischen Praktiken mit sich brächte. In der Liturgie ist das Wort
— sei es das der Schrift, sei es das der theologischen Hymnendichter —

von solchem Gewicht, und die Ikonen sind so eng mit diesen Texten
verbunden, dass diese Gefahr grundsätzlich ausgeschlossen ist. Zwar sind
die Bilder für Glauben und Kult nicht unerlässlich, aber sie haben in der

Byzantinischen Kirche doch einen solchen Grad von Sakralität erlangt,
dass man nur im Notfall auf sie verzichtet. Wie alles Geweihte sind die
Ikonen «von göttlicher Energie und Gnade erfüllt» und somit den
Sakramenten vergleichbare heilige Zeichen. Die Dankbarkeit (vgl. «Eucharistie»)

für das Kommen des Herrn als Erlöser, die eschatologische

Erwartung und die Freude über die göttliche Herrlichkeit haben aus

der schlichten Zusammenkunft ein prachtvolles Gesamtkunstwerk
gemacht, in welchem die Ikone einen wichtigen Platz einnimmt.

13



Technik und Stilmittel - TPA<DH

Die klassische Technik der Ikonenmalerei ist das Tempera-Verfahren,
das bis zum 6. Jh. mit der Enkaustik (Maltechnik mit erhitzten Wachsfarben)

wetteiferte. Auf den Bildträger, eine Holztafel mit eingetieftem

Bildfeld, wird ein dünner Leinenstoff geklebt und als Malgrund die

Leukas (russ.: der Levkas), eine Leim-Kreide-Mischung, aufgetragen.

Die Malerei beginnt mit der Vorzeichnung (mittels Kohle, Bleistift,
Kratznadel und Pinsel) - je nach Können frei oder mit Hilfe eines

Musterbuchs. Viel Geschick erheischt die Vergoldung von Nimben und
andern Flächen, in der Regel mit Blattgold. Auch die Zubereitung und
das Auftragen der Farben ist hohe Kunst. Sie bestehen aus mineralischen

Pigmenten und Ei-Emulsion (Eigelb mit Essig oder Bier bzw. Kvas) als

Bindemittel mit Wasser als Verdünnungsflüssigkeit. Im richtigen Verhältnis

gemischt, erhalten sie eine wachsende Festigkeit. Der Maler baut die
Farben in hauchdünnen Schichten auf, von dunklen Grundtönen in
grossen Flächen über kleiner werdende hellere Flächen bis zum Aufsetzen

der Glanzlichter. Dank dieser Lasurtechmk entsteht bei russischen

Ikonen der Eindruck, als ob sie von innen heraus leuchteten.

14



Die Beschriftung mit Titel und Namen schafft die eindeutige Identität

und Funktion des Kultbildes, das eine klare Aussage zu machen hat.
Ein Firnis aus Leinöl und Harzstaub schützt die Farben und verhilft
ihnen zu grösserer Leuchtkraft.

Ein wirklicher Könner hat in der Gestaltung des Bildes viel Spielraum,

solang er sich an die Grenzen hält, die von der Glaubenslehre her
gesetzt sind. Um den Eindruck eines heidnischen Götterbildes zu
vermeiden, zieht die ostkirchliche Kunst die flächige Darstellung vor und
verwendet bewusst antinaturalistische Stilmittel, die das Übernatürlich-
Göttliche ausdrücken.

Die Bewegungslosigkeit der Dargestellten soll den Betrachter vom
irdischen Treiben lösen; der ruhige Blick kündet vom Frieden in Gott.
Viel antikes Erbgut steckt in den Aussagen der Gebärden und in der
Anwendung des Signalwerts der Farben.

Die umgekehrte Perspektive schaltet die natürlich-irdischen Massstäbe

aus: Das Bild erscheint nicht als Fortsetzung des diesseitigen
Raumes, sondern öffnet sich zum Jenseits.

Deesis
Fürbittegruppe in drei Tafeln (Russland, 18. Jh.)

Die eindrucksvolle Deesis in drei Tafeln zeigt die

heiligen Gestalten als Schulterstücke. Christus trägt
einen roten Chiton mitfeiner Chrysographie, darüber
ein grün-schwarzes (ursprünglich wohl blaues)
Himation. Hoheitsvoll wirken auch die Gesichtszüge,
vor allem der ernste und zugleich gütige Blick der

grossen Augen.
Bei der Muttergottes sind die Farben vom

Untergewand und Maphorion gegenüber denen von Christus
ivie gewöhnlich vertauscht. Die edelsteinbesetzten

Goldborten an den Säumen bewirken einen erhabenen

Eindruck, es handelt sich ja um die «Königin der

Engel», die alle Geschlechter selig preisen (Lk 1,48).
Auch der WüstenpredigerJohannes - «der Grösste
aller von einer Frau Geborenen» (Mt 11,11) — ist
als ehrfurchtgebietende Gestalt gezeichnet; die Züge
des leiblichen Vetters und WegbereitersJesu gleichen
denen des Messias.

15



Bild und Wort - ElKßN

Die Entstehung einer Ikone ist ein komplexer geistiger und materieller

Prozess. Dies entspricht ganz dem Werden und dem Wesen dieser
sakralen Kunst. Die theologische Grundlage und Rechtfertigung für die
bildliche Darstellung heiliger Personen ist die Inkarnation, die Verbindung

von Gottheit und Menschheit in Jesus Christus. Und wie die

Schöpfung der stofflichen Welt nur durch das Wirken von Gottes Geist
denkbar ist, wie auch in jedem menschlichen Werk Geist und Materie
unabdingbare Komponenten darstellen, so ist es im Besonderen beim
Malen einer Ikone. Dieses ist durchaus dem Schaffen an einem literarischen

Text vergleichbar: Die Wörter, die eine Aussage formen, besitzen
als Lautgebilde eine physikalisch-stoffliche Seite und als sprachliche
Bedeutungsträger eine gedanklich-geistige Wirklichkeit.

Wenn Gott zu den Menschen «spricht», tut Er dies häufig inVisionen
und Auditionen, d.h. in Gesichten und Hör-Erfahrungen von
Propheten, die eigentlich «Unsagbares» auf die menschliche Ebene bringen.
Es ist auch nicht verwunderlich, dass die Sprache der Heiligen Schriften
voll ist von Bildern, die das Wort Gottes in die Menschensprache zu
übertragen versuchen. Schon von daher liegt es nahe, die Aussagen der
Bibel zu illustrieren oder überhaupt durch Bilder zu ersetzen. Die göttliche

Offenbarung ist nicht auf die Sprache des Wortes allein angewiesen.

Das Konzil von Nikaia stellt fest, dass die Heilige Schrift und das

Heilige Bild einander gegenseitig erklären, ja gleichwertig sind (Mansi
13,269 f.) - wie denn auch das griechische graphe (ypacpfi) sowohl
Schrift und Schreiben als auch Bild und Gemälde bedeuten kann.

16



Die Aittestamentliche Dreifaltigkeit
Die Philoxenie als Theophanie
(Russland, E. 17.Jh.)

Seit den Kirchenvätern gilt der Besuch der drei

Engel hei Abraham und Sara (Gen 18) als

Offenbarung des dreifaltigen Gottes. Diese

Szene bot ursprünglich die einzige Möglichkeit,
die Dreifaltigkeit darzustellen, denn

grundsätzlich darf im Bild nur wiedergegeben

werden, was Gott augenfällig geoffenbart hat.

Im Gegensatz zur berühmten Ikone des Andrej
Rublëv ist auf dem vorliegenden Beispiel die

biblische Erzählung durch viele Details ins Bild
umgesetzt: die Eichen von Mamre, Becken und
Kannenfür die Fusswaschung, die Schlachtung
des Mastkalbs, die Bedienung der Gäste durch

Abraham, die am Zelteingang lauschende Sara.

Das rote Velum über der Architektur im

Hintergrund ist ein Hinweis darauf dass sich

die Szene im Innern eines Gebäudes abspielt.

17



Jesus Christus - 2L2THP

In der «Fülle der Zeit» (Gal 4,4) ist der ewige Logos «Fleisch geworden

und hat unter uns Wohnung genommen» (Jo 1,14). Unzählige
Hymnen der orthodoxen Kirche lassen die Gläubigen erleben, dass «Er

um unseres Heiles willen vom Himmel herabgestiegen» (Credo) und
die Weltgeschichte dadurch zur Heilsgeschichte geworden ist.

Den Ikonodulen zur Rechtfertigung des Kultbildes und den Malern
als kanonische Vorlage für die Darstellung Christi dienen verschiedene

Typen des «nicht von Menschenhand gemachten Bildes». Die bekannteste

Acheiropoietos ist das Edessenum, das Tuch (Mandylion), das der
Herr mit dem Abdruck Seines Antlitzes dem König Abgar von Edessa

sandte.

Durch Sein Leben und Sterben als Mensch und Seine Auferstehung,
die der Menschheit die Vergottung wieder ermöglicht hat, wurde
Christus zum Erlöser, Dessen Menschenfreundlichkeit in der Liturgie
immer wieder gepriesen wird. Eine weitere auf Ikonen übliche
Bezeichnung ist Pantokrator («Allherrscher»), die auf den Gottestitel im
griechischen Alten Testament zurückgeht.

Die verschiedenen Aspekte werden durch klare ikonographische
Elemente dargestellt: das goldschraffierte Gewand und die Engel-Gloriole
weisen auf die göttliche Herrlichkeit hin; der Kreuznimbus mit der

griechischen Inschrift O CO N («der Seiende», Ex 3,14) identifiziert
Ihn als den Gott Israels; der sternartige Doppel-Rhombus ist das

Zeichen der Neuen Schöpfung am Ende der Zeiten, die Thronbereitung
(Hetoimasia) Symbol für das Weltgericht und für Christus den
Kommenden.

Bei aller Erhabenheit des erhöhten Herrn bleibt Christus der erfahrbare

Gott.

18



Das berühmte Kontakion des Romanos (f 573) fasst das Geheimnis

von Weihnachten prägnant zusammen:
«Die Jungfrau gebiert heute den Uberseienden,
und die Erde bietet eine Höhle dem Unnahbaren.
Die Engel lobsingen mit den Hirten,
die Weisen reisen mit dem Gestirne.
Denn für uns ist geboren
ein kleines Kind, der vorewige Gott.»

Geburt Christi
Die Weihnachts-Ikone (Russland, E. 16. Jh.)

Das zentrale Glaubensgut der Christenheit ist die

Inkarnation des ewigen Logos, die Vereinigung der

göttlichen mit der menschlichen Natur.

Die Weihnachtsikone stellt die Verbindung von

Himmel und Erde bildlich dar. Die Geschehnisse

sind in eine Terrassenlandschaft eingebettet, deren

Zentrum die Geburtshöhle von Bethlehem (A)
bildet, um die herum in Simultandarstellung
verschiedene Einzelszenen angeordnet sind.

Während die Muttergottes gewöhnlich auf einer

roten Kline vor der Krippe liegt, sitzt sie hier
hinter dem Kind, Dein sie sich betend

zuwendet. Christus liegt in Windeln gewickelt
im steinernen Futtertrog, mit dem gleichzeitig
ein Schlachtopfer-Altar angedeutet ist. Im

Vordergrund links sitzt grübelndJosef (1), rechts

waschen Hebamme und Dienerin das Kind (2).

Der wachende Hirte darüber (3) erhält vom

Engel (4) die Freudenbotschaft; die übrige
himmlische Schar (4 u. S) singt das Gotteslob.

Links von der Krippe knien anbetend die drei

Weisen (Magier, Sterndeuter) aus dem

Morgenland (6).

19



Ikone und Liturgie - 0ECXEANEIA

Nach Kaiser Konstantins Duldungserlass 313 konnten die Christen
ungescheut zur Ehre Gottes Weihrauch und Bilder verwenden, ohne
dadurch den Glauben zu verleugnen. Durch die kirchliche Weihe den
Sakramenten vergleichbare heilige Zeichen geworden, dürfen Ikonen
wie Kreuz und Evangeliar in Ehrfurcht geküsst werden, und diese

Verehrung gilt letztlich Gott.

Die Ikonenverehrung ist grundsätzlich in den Gottesdienst eingebettet.
Das liturgische Leben ermöglicht den Gläubigen den Heilsweg der mystischen

Gotteserfahrung im Dreischritt von Reinigung, Erleuchtung und

Gotteinigung.

Die eucharistische Liturgie des byzantinischen Ritus ist die Darstellung
— Ikone! — des öffentlichen Lebens Christi. Sie ist sozusagen ein
Gesamtkunstwerk: Alle sakralen Künste wirken zusammen, um das

Christusgeheimnis zu deuten und zu feiern, Malerei, Kirchenbau, Dichtung und
Musik. Gerade das Bildprogramni des Kirchenraums hilft dem Gläubigen,
das Wesentliche der Liturgie zu erleben: die Gemeinschaft mit Gott.

Im Verlauf des Kirchenjahres erklingen Tausende von Hymnen, und
viele davon haben Ikonen kreiert. Ahnlich wie die Heilige Schrift das

Wort Gottes enthält — als Mitteilung und Ereignis —, so spricht auch die
Ikone Verstand und Gemüt an. Als «Fenster zur Ewigkeit» erweitert sie

unsern Blick: Durch die Ikone schauen wir auf die Welt jenseits von
Zeit und Raum.

20



Die Leiter des heiligen Johannes
Ein Bild von Vision und Spiritualität
(Russland, um 1780)

Mönchtum und Askese haben in der

ostkirchlichen Spiritualität und Ikonographie
einen wichtigen Stellenwert. — Im 6. Jh.
verfasste nachJahrzehnten strengster
Bussübungen Ioannes,Abt des Sinai-Klosters,

für seine Mönche eine Abhandlung über die

Tugenden; in Anspielung auf die

alttestamentlicheJakobsleiter vergleicht er den

Kampf um geistliche Vollkommenheit mit einem

Aufstieg auf einer Leiter (Klimax, daher sein

Beiname Klimakos), die mit 30 Sprossen — von
der Weltentsagung bis zur vollkommenen
Liebe - zum Himmelführt. Der heilige Lehrer

ruft den Mönchen zu: «Steigt empor, Brüder,

steigt empor.» Die Teufel versuchen jedoch,
sie daran zu hindern, zu Christus und den

Heiligen zu gelangen, und sie zum Absturz in
den Höllenschlund zu bringen.

21



Maria - 0EOTOKO2

Hunderte von Gottesmutter-Hymnen und -Ikonen bringen dem
Beter in unendlicher Variation die Bedeutung Marias nahe. Die frühe
Kirche ist zwar im Umfeld von orientalischen Mutterkulten entstanden,

aber im Gegensatz zu diesen hat die Marienverehrung eine
geschichtliche Grundlage; sie wird nie zum selbständigen Kult, sondern
bleibt auf Christus bezogen: Weil Er aus ihr hervorgegangen «wie die
Blüte aus dem Zweig» (vgl.Jes 11,1), ist Maria Gottesgebärerin (Konzil
von Ephesus 431); und weil Gott das Erlösungswerk an ihre Bereitschaft

gebunden hat (Lk 1,38), ist sie nach der Verkündigung (Lk l,26ff.)
Geist- und Christusträgerin, und so ist jede Ikone der Gottesmutter ein
Bild Christi und des Heiligen Geistes.

Im Hinblick auf ihre Gottesmutterschaft und ihre machtvolle
Fürbitte bei ihrem Sohn können die Gläubigen Maria mit Titeln wie «Heil
unserer Seelen» anreden und im Hymnos Akathistos singen:

«Dich, Gebärerin Gottes,
wenn den Sohn wir besingen,
verehren wir als lebenden Tempel.
Deinen Schoss hat zur Wohnung erwählt,
Welcher alle Welt in Händen hält...» (Oikos XII)

22



Gottesmutter von Vladimir
Palladium Russlands (Russland, 1651/52)

Die Vladimirskaja gehört zum Typus der

«Gottesmutter des Erbarmens» (griech. Eleousa,

russ. Umilénie), auch «der Zärtlichkeit»

genannt. Ihr berühmtes Urbild, ein

byzantinisches Werk, kam im 12.Jh. mit dem

Fürsten Andrej Bogoljubskij von Kiev nach

Vladimir, und nach mehreren Ortswechseln

1480 endgültig in die neue Residenzstadt
Moskau. Durch alleJahrhunderte ist es als

wundertätiges Gnadenbild und Palladium
Russlands hoch verehrt worden.

Die Darstellung zeigtJesus als Schutz
suchendes und gleichzeitig in königliche
Gewandung gekleidetes göttliches Kind.
Haltung und Antlitz der Muttergottes drücken

tiefe Zärtlichkeit aus, aber auch ahnungsvolle

Trauer über das bevorstehende Leiden.
Charakteristisch für diesen Typ ist die Art, wie
sich die Wangen von Mutter und Kind
aneinander schmiegen, wie dessen linke Hand
unter dem Maphorion sichtbar wird und wie es

die Sohle seines linken Fusses zeigt.
Besonderheiten der vorliegenden Ikone sind
das weiss getupfte Kopftuch (nach der Art einer

Perlen-Riza) über dem Maphorion, die

Verzierungen der Nimben und die Krone,
Zugaben als Ausdruck von Dankbarkeit und

Wertschätzung.
Eine Seltenheit stellt der Vermerk unten dar:

«Im Jahre 7160 [d. i. 1651/52] wurde diese

Ikone kopiert nach Mass und Plan der

wundertätigen Ikone der Allheiligen
Gottesgebärerin von Vladimir im Kloster
Volokolamsk. Gemalt hat sie der staatliche

Ikonenmaler Andrej Fëdorov.»

23



Die Heiligen - 0EQ2I2

«Gott ist Mensch geworden, damit wir vergöttlicht werden», sagen
die Theologen von Athanasios bis Martin Luther. Denn das entstellte
Bild Gottes (Sündenfall, Gen 3) ist in Christus wiederhergestellt worden,

und indem Er die «Geister im Kerker» befreite (1 Pet 3,20), führte
Er sie zum Heil. Die Erlösung besteht nicht in einem Akt der
«Rechtfertigung», sondern in der Erneuerung der menschlichen Natur — von
Gott her im liebenden Aufruf zur Nachfolge Christi, vom Menschen
her in der Abkehr vom Bösen und der Hinwendung zu Gott, die eine
heile Beziehung auch zur Natur einschliesst.

Heiligkeit kann sich in verschiedenen Lebensformen äussern, aber
bezeichnend ist die Verbindung von asketischer Strenge und über-
schwänglicher Freude, und manche Menschen sind vom Heiligen Geist

so erfüllt, dass besondere Gaben wie die des Heilens oder der Hellsichtigkeit

fast selbstverständlich werden.

Mit ihren verschiedenen, doch miteinander verbundenen Zonen
deutet manche Ikone die Bereiche von Himmel und Erde und die
Gemeinschaft der Heiligen an, das Bewusstsein der Christen, dass die

Gläubigen im Diesseits mit denen im Himmel eine Einheit bilden. (Zu
ihr gehören ebenso die Engel als konkret erfahrbare Geistwesen der

göttlichen Sphäre und die Gerechten des Alten Testaments.) Auch weist
der Nimbus daraufhin, dass die Heiligen Anteil an Gottes Herrlichkeit
haben.

Anrufung und Verehrung der Heiligen ist Dank für ihr beispielhaftes
Leben, ihren standhaften Glauben, ihre spirituelle Führung, ihre
hilfreiche Fürbitte, kurz: das Wirken des Heiligen Geistes in den
Menschen.

24



Apostel Petrus
Aus dem Deesis-Rang einer Ikonostase

(Russland, um 1500)

Petrus, in den liturgischen Texten hymnisch
als Fundament der Kirche gepriesen (vgl. Mt
16,18), nähert sich in ehrfürchtiger Haltung
dem Thron Christi, in der Linken eine

Schriftrolle so vor sich haltend, dass sie sich

trichterförmig halb öffnet und die Worte seines

Messiasbekenntnisses zeigt: «Du bist der Sohn

Gottes» (Mt 16,16). Ausser an seiner typischen

Physiognomie - dem kurzen, gelockten Haupt-
und Barthaar, dem verinnerlichten Blick der

konkaven Gesichtszüge - ist Petrus auch durch

das Attribut des Schlüssels gekennzeichnet,
der an roter Schnur herunterhängt.
Am Hauptfest der beiden Protokoryphäen
Peter und Paul (29.Juni) fasst ein Hymnus
die Bedeutung der beiden Apostel zusammen:
«Petrus, Anführer der ruhmreichen Apostel,
du Fels des Glaubens,
und Paulus, du Künder und Erleuchtet der

heiligen Kirchen,
die ihr vor dem Throne Gottes steht,

bittet Christusfür uns.»

Apostel Paulus
Aus dem Deesis-Rang einer Ikonostase

(Russland, 17.Jh.)

Dem Apostel Paulus, dem nach seiner

dramatischen Bekehrung das Evangelium für die

Unbeschnittenen anvertraut war (Gal 2,7),
kommt aufgrund seiner Bedeutung als

«auserwähltes Werkzeug» (Apg 9,15), als

Verkünder und Theologe dergleiche Ehrenplatz
in der Deesisreihe zu wie Petrus, dem

«Judenapostel».
Paulus wendet sich zum Thron Christi, mit
beiden Händen einen Kodex vor sich haltend,
der ihn als Lehrer und Vefasser von Schriften
ausweist, die zum Kanon des Neuen Testaments

gehören. Die mächtige Stirn bezeugt ebenfalls
die Geisteskraft des Mannes, der seine jüdische
und griechische Bildung, seinen Scharfsinn und
seine Mystik - seine Gelehrsamkeit hinderte
ihn nicht daran, bis in den dritten Himmel
entrückt zu werden (2 Kor 12,2) — in den

Dienst des Herrn stellt.

25



Die Ikonostase - OIKONOMIA

Die Ikonostase (das Tempion) ist eine Bilderwand zwischen Kirchenschiff

und Altarraum, die sich aus den frühchristlichen Chorschranken
entwickelt hat und wie das antike Theater mit drei Türen versehen ist.

Ikonostasen-Ikone
(Abriss der Heilsgeschichte, A. 19.Jh.)
Die Ikonostasen-Ikone ist die Wiedergabe des

Anblicks, der sich dem Gläubigen in einer

russischen Kirche bietet, der in Richtung zum
Altar stehend betet. Sie gliedert
sich wie die Bilderwand in Ränge, dabei sind

jedoch Deesis- und Festreihe vertauscht.

26



Die «Ansammlung» vieler Einzelbilder auf der Ikonostase - wie die

Ausmalung der Wände, Kuppeln und Säulen einer Kirche mit Fresken

überhaupt — ist keine willkürliche Komposition des Künstlers, sondern
stellt einen hierarchischen Kosmos dar, ein nach heilsgeschichtlichen
Gesichtspunkten geordnetes Bildprogramm.

Die russische Ikonostase erhielt schon im 14. Jh. bis fünf Stockwerke,
deren Bilder von oben nach unten die Heilsgeschichte ablesbar
machen. Im Zentrum des obersten Ranges thront Gott Zebaot («der Herr
der Heere», neutestamentlich «GottVater») oder die Gestalten des

dreifaltigen Gottes; Ihm wenden sich die Vorväter des Alten Testaments in
Verehrung zu. Darunter folgt der Rang der Propheten, die den
kommenden Messias verkündet haben und deshalb zur Jungfrau Maria in
der Mitte hin schauen. In der Reihe der Festtage ist das Zentrum oft
das Bild der Auferstehung Christi als «Fest der Feste». Den Hauptrang
bildet die Reihe der Deesis, wo sich die Zeugen Jesu fürbittend um den

Pantokrator scharen. Auf Augenhöhe der Gläubigen, neben den drei

Türen, liegt die Ortsreihe mit den Ikonen Christi und der Gottesmutter
sowie Bildern, die dem Weihetitel der Kirche und ausgewählten Themen

gewidmet sind. Schliesslich kann zuoberst, über dem Patriarchenrang,

eine Passionsreihe oder auch nur eine Kreuzigungsgruppe
(«Golgatha») die Ikonostase krönen.

Die Kompositionsskizze der nebenstehenden

Ikonostasen-Ikone zeigt die Gliederung
mit Hilfe von Ziffern und Buchstaben:

Die Ortsreihe ist mit den Kleinbuchstaben

a bis d bezeichnet, die eigentlichen Ränge
mit den Grossbuchstaben A bis D, die

Passionsbilder darüber mit e bis f.
Als Symmetrieachse erhalten die Felder über

der Königstür die Ziffer 0, die Felder auf
der linken (Nord-)Seite Zahlen mit einem

— (Minuszeichen), die auf der rechten

(Süd-)Seite solche mit einem + (Pluszeichen),
und zwar stets von der Mitte ausgehend.

Damit sind die symmetrisch angeordneten

Entsprechungen gut ersichtlich,
bei dieser Ikone z. B.

C —i David - +Î Salomo

B -1 Petrus - +1 Paulus

4321-0+1234 27



Die Bilderwand hat zwar die Aufgabe, den Altarbereich (das «Heiligtum»)

auszusondern, zugleich aber unterstützt ihr theologisches
Programm das Verständnis der Gläubigen für die kultischen Handlungen
und damit ihre aktive Teilnahme am Gottesdienst.

Die grosse Bedeutung, die in einer Kirche byzantinischer Tradition
der Bilderwand zukommt, führte dazu, dass für den Gebrauch zu Hause
und auf der Reise kleinere Nachbildungen entstanden, sei es in Form
einer Faltikonostase, eines Polyptychons mit deutlich grösserer Breite als

Höhe, sei es in Form einer Ikonostasen-Ikone mit dem üblichen
Hochrechteck einer normalen Ikone, jedoch als Komposition von fünfzig bis

hundertfünfzig Ikonen in Miniaturmalerei.

Funktion und Bedeutung - ©EQPIA

Die praktische Verwendung der Ikonen im religiösen Alltag, das Beten

vor ihnen in der Kirche und in der Privatwohnung ist nicht einfach
ein Ritual; auch verstehen orthodoxe Christen die Ikonen nicht nur als

«Armenbibel», als Möglichkeit einer alternativen Schriftlesung. Die
Betrachtung eines Bildes prägt die Seele des Betrachters, und wenn schon
ein profanes Gemälde einen merklichen Einfluss ausüben kann, wie viel
mehr darf das kirchlich geweihte Kultbild, durch den Heiligen Geist
«mit göttlichen Energien erfüllt», dem gläubigen Beter als ein Gnadenmittel

auf dem Weg zu Gott helfen. Wie die Sakramente wirkt es einerseits

nicht als magischer Gegenstand von sich aus, andererseits ist es

nicht bloss ein Objekt subjektiver Frömmigkeitsübung, sondern eine

Möglichkeit der Manifestation des göttlichen Heilswirkens am
Menschen, der sich der Gnade öffnet, um die verdunkelte Gottebenbildlichkeit

(Gen 1,27) in der neuen Schöpfung wieder zu erlangen
(2 Kor 5,17; Eph 4,24).

Laut Johannes von Damaskus gelangt der Mensch durch die leibliche
Schau (acopatixfi Recopia) zur geistigen Schau (Ttveupaxixf)
Recopia), die zur mystischen Einigung mit Gott hinführt.

28



</ - W' i < iw^u Tw\\wi « l4

.M " 'x 'J
1 ') 4 '5 9« I) 0 0 « 0 I) f) I» » 'I o <nj « »I,«,,,

*>tt.rri j'sn?/ r>> > ?m 15>w?v w. :??.i^^ / V / {
•; Î(V > \\ *'M

IS V" '

IIIfé -W' i M njm «/V ;.,J^

i -i M ') •, :j ', I 1 ).') ') 3 J 1 ' '' 7,'1

2M22iil

Grossmärtyrer Georg und Heilige
Metall-Ikone (Russland, 1. HJ. 19. Jh.)

Die gegossene Ikone stellt Georgs Drachen ¬

wunder (Sinnbild des Sieges über das Böse) in

der üblichen Forin dar, beschränkt sich jedoch auf
die Figuren von Drache und Pferd, Georg und

Christi Segenshand im Himmelsquadranten.

Dafür ist sie in eine Rahmenikone eingelassen,

die achtzehn Medaillons mit Brustbildern

aufreiht: in der obern Waagrechten ist eine

fünfteilige Deesis zu sehen, auf den Rändern
seitwärts und unten ein Engel, heilige Apostel,
Kirchenväter, Märtyrer (u.a. wieder Georg, denn

derselbe Rahmenguss wird auch mit andern

Ikonen kombiniert) und Mönche.

29


	Wort Gottes im Bild : russische Ikonen vom 16. bis 19. Jahrhundert im Museum Burghalde

