Zeitschrift: Lenzburger Neujahrsblatter
Herausgeber: Ortsburger-Kulturkommission Lenzburg

Band: 74 (2003)

Artikel: Wort Gottes im Bild : russische lkonen vom 16. bis 19. Jahrhundert im
Museum Burghalde

Autor: Deschler, Jean-Paul / Halder, Heiner

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-917825

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-917825
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

WORT GOTTES IM BILD. RUSSISCHE IKONEN
voM 16. BIS 19. JAHRHUNDERT IM MUSEUM
BURGHALDE

von Dr. Jean-Paul Deschler
Fotos von Hans Weber

Z.UM GELEIT

«Wie die Jungfrau zum Kind» ist das Museum Burghalde Lenzburg
in den Besitz einer bedeutenden Ikonen-Sammlung gekommen. Wun-
der gibt es immer wieder, im Bereich der Kulturférderung und des
Mizenatentums insbesondere. Aber auch flir Wunder braucht es ein
Umfeld, damit sie geschehen konnen. In unserem Fall sind es ein Ge-
flecht besonderer biographischer, familiirer und freundschaftlicher
Beziehungen sowie kulturelles Bewusstsein und politischer Wille, wel-
che zu dieser einzigartigen Bereicherung des ansonsten regionalen
Sammlungsbestandes im stidtischen Museum fiihrten.

Professor Dr. med. Urs Peter Haemmerli, der grossziigige Donator,
entstammt einer angesehenen Lenzburger Familie, die seit dem 17. Jahr-
hundert im Stidtchen ansissig ist und aus der immer wieder hervorra-
gende Personlichkeiten hervorgegangen sind. Urspriinglich Ebenisten,
verlegte sich ein Zweig der Dynastie im 18. Jahrhundert auf die Waften-
fabrikation; Haemmerli-Sportpistolen sind trotz verinderten Besitzver-
hiltnissen der Firma immer noch ein weltbekannter Begrift. Urs Peter
Haemmerli ist nicht in Lenzburg aufgewachsen, aber der angesehene
Chefarzt der Medizinischen Klinik am Triemli-Spital Ziirich hatte en-
gen Kontakt mit der Verwandtschaft in seiner Vaterstadt. Als die Familien
Haemmerli vor einigen Jahren dem Museum Burghalde Lenzburg aus
threm Privatbesitz eines der wertvollsten der seltenen Haemmerli-
Mobel zum Geschenk machten, war der Kontakt des Zurcher Profes-
sors auch mit dieser Institution gekntipft. Gesundheitliche Probleme im
fortgeschrittenen Alter liessen in thm den Entschluss reifen, seine um-
fangreiche Sammlung historischer russischer Ikonen dem Lenzburger
Stadtmuseum zu vermachen.



Die Stiftung Museum Burghalde nahm dieses Angebot gerne auf und
bemiihte sich, fiir die Prisentation der rund 65 Tableaux das adiquate
wiirdige und sichere Umfeld zu gewiahrleisten. Dies fiel ihr umso leich-
ter, als Prof. Haemmerli sich bereit erklirte, nebst der Schenkung der
kostbaren Sammlung auch die notwendigen Finanzen zur Verfligung zu
stellen, um wo notig die Restaurierung, die Katalogisierung und vor
allem entsprechende bauliche Massnahmen treften zu konnen. Die
Vertrige wurden im Januar 1998 unterzeichnet und sogleich wurde mit
der Projektierung des «lkonenmuseums» begonnen. Als ein weiterer
Glicksfall erwies sich dabei die vorhandene Bausubstanz in der histori-
schen Burghaldengruppe, welche von der Ortsbiirgergemeinde Lenz-
burg fiir kulturelle und gesellschaftliche Anlasse genutzt und baulich
vorbildlich gepflegt wird. Mit der Erstellung einer unterirdischen Ver-
bindung zwischen der alten Burghalde, dem Sitz des Museums, und der
Villa Burghalde sind der interne Rundgang und die Sicherheitsmass—
nahmen gewihrleistet. Der ehemalige stidtische Weinkeller — mit dem
Gewdlbe und in seiner Dimension ein Raum von geradezu sakraler
Ausstrahlung — darf nach der Restauration und unaufdringlichen Aus-
gestaltung wohl als wiirdiger Ort fiir die Schaustellung sakraler Kunst
bezeichnet werden.

Prof. Urs Peter Haemmerli hat sich gewiss nicht leicht von seiner
wihrend Jahrzehnten aufgebauten Sammlung getrennt, denn die russi-
schen Tkonen waren fiir ihn weit mehr als eine Kapitalanlage in Form
gediegenen Wandschmucks in seiner Wohnung in Unterengstringen.
Der an Kirchengeschichte interessierte passionierte Literaturfreund,
Jager und Sammler setzte sich stets auch wissenschaftlich mit Wesen und
Wirkung dieser «Bilder der Seele» auseinander.

Die Stiftung Museum Burghalde ist umso dankbarer und freut sich
herzlich, dass dank der Grossziigigkeit von Prof. Urs Peter Haemmerli
nun auch eine weitere Offentlichkeit den Zugang zu diesen herrlichen
«Fenstern zum Himmel» erhilt. Der vorliegende Museumskatalog
moge als kurz gefasster Wegweiser durch die Ausstellung mithelfen, das
mystische Geheimnis der russischen Ikonen zu ergriinden.

Heiner Halder
Lenzburg, Ostern 2002



Einzug Christi in Jerusalem
Festtags-Tkone: Palinsonntag (Russland, 17. Jh.)

Eine Festtags-Ikone wie die vom Einzug des
Herrn in_Jerusalem ist geeignet, das Lesen von
Bildern zu iiben. Die «niichterne Dramatik»
der Darstellung schildert viele Details des
Geschehens (vgl. Mt 21,1 ff. par.) als
«Evangelium in Farben»: Vom Olberg her
nahert sich Christus mit den Aposteln der
Stadt; Er sitzt majestitisch auf dem Esel (den

die Russen gern zum Pferd machen) wie auf
einem Thron und wird auch wie ein Konig im
Altertum empfangen. Weil aber die Volksmasse
einen irdischen Befreier-Messias envartet,
wihrend doch Sein Reich nicht von dieser Welt
ist (Jo 18,36), legen Kinder Gewander als
Huldigungsteppich auf den Weg (gemdss Psalm
8,3: «Aus dem Mund der Kinder...») und
driicken so den christlichen Glauben aus, dass
Jesu Eintreten in die Leidensgeschichte den
Antritt Seiner himmlischen Herrschaft bedeutet.

5



Das Mandylion
Das Tiichbild des Erlosers (Russland, 17. Jh.)

«Das nicht von Menschenhand gemachte Bild»
(die «Acheiropoietos») ist das Tich, das Jesus der
Tradition gemdss mit dem Abdruck Seines
Antlitzes dem Konig Abgar von Edessa sandte.

6

Das ebenmdssige Antlitz strahlt Menschlichkeit
und Hoheit zugleich aus. Im Gegensatz zum
«Schweisstuch der Veronika», dessen Legende im
mittelalterlichen Westen aufgekommen ist, zeigt
die Ikone weder Dornenkrone noch Wunden,
sondern den Kreuznimbus als Merkmal des
Gottmenschen.



ZEUGNIS DES RECHTEN (GLAUBENS

DIE IKONE ALS KULTBILD UND KUNSTWERK

Ikone bedeutet allgemein «Bild» oder «Abbildung». In einem etwas
engeren Sinn bezeichnet das Wort in der Ostkirche eine Darstellung
Christi, der Muttergottes und der Heiligen, ob es sich um Monumen-
talmalerei handelt (also Fresken oder Mosaiken an den Kirchenwinden)
oder um ein bewegliches Bildnis in beliebiger Technik, und zwar flichig
oder plastisch gestaltet. (Dazu zihlen also auch Reliefs und Seiden-
stickereien.) Im engsten Sinn — und im Sprachgebrauch sowohl der
Kirche als auch des Kunsthandels — versteht man unter Ikone ein sakra-
les Bild, das meist in Eitempera aut eine Holztafel gemalt ist.

Die Ikone ist das Kultbild der Ostkirche und somit grundsitzlich von
der christlichen Theologie her zu betrachten, zu interpretieren und
auch zu benutzen. Dabei ist die Bilderlehre massgebend, die von den
Verteidigern der Ikonenverehrung wihrend der Zeit des Ikonoklasmus
ausgearbeitet und vom Siebten Okumenischen Konzil — dem zweiten
zu Nikaia — 787 als rechtgliubiges Bekenntnis und verbindliche Lehre
anerkannt worden ist.

Die Kirche der byzantinischen Tradition feiert jihrlich am ersten
Sonntag der Grossen Fastenzeit den Sieg iber den Ikonoklasmus. Weil
die Bilderfeindlichkeit letztlich mit einer Hiresie zusammenhingt,
heisst dieses Fest Sonntag der Orthodoxie. Die Bezeichnung hat hierbei
nicht die einengende konfessionelle Bedeutung, sondern ist im
urspriinglichen Sinn von «Rechtgliubigkeit» und «ichtiger Gottes-
verehrung» zu verstehen.

Die religiose Kunst des Westens begann sich in der Zeit der Gotik
von der Tradition zu entfernen; sie verlor mehr und mehr den Sinn fir
das Sakrale und fur die Transzendenz, das Jenseitige. Der Ikonenmaler
des Ostens — in der Regel Monch und Theologe — orientiert sich an
der Lehre der Kirche, den liturgischen Hymnen und der Heiligen

7



Schrift. So steht die Darstellung im Dienst der Objektivitit und
Wahrheit, richtet sich deshalb nach den Kanones sowie den entspre-
chenden ikonologischen Normen und untersteht der Kontrolle durch
den Bischof. Im Abendland dagegen tendiert die kiinstlerische Darstel-
lung seit dem ausgehenden Mittelalter in die Richtung des Individua-
lismus: Der Maler schafft ein Kunstwerk nach seiner Fantasie und nach
der zeitgendssischen Mode, ein Kunstbild, das sich oft genug auf die
Ebene des sinnlich Erfahrbaren beschrinkt, wihrend der Ikonograph
ein Kultbild malt, ein Bild, das die Seele des Betrachters heiligen soll.
Die Malerei der R enaissancezeit ist bestrebt, die Welt so abzubilden, wie
sie dem Auge erscheint — daher bemiiht sie sich so sehr um die Linear-
perspektive — und Menschengestalten in anatomischer Vollkommenheit
darzustellen, schon, in realistischer Natirlichkeit. Anders im Osten:
Da gilt nicht das Schlagwort vom Humanismus, sondern das Leitwort
Theosis: Es geht um die Betrachtung des Gottlichen, Unsterblichen,
Ewigen. Daher ist die Ikone eines Heiligen kein Portrit im naturalisti-
schen Sinn, sondern ein Idealbild.

Was dem Abendlinder auf den Ikonen ungewohnt und seltsam oder
gar bizarr vorkommen konnte — z. B. die «unnatiirliche», stilisierte
Landschaft, die feierliche Haltung der Personen, ihre hieratische Unbe-
weglichkeit, die Polychromie, die Flichigkeit und die umgekehrte Per-
spektive —, all das ist als Hinweis auf das Ubernatiirliche, auf die ewige
Wahrheit zu verstehen.

Die theologische Grundlage der Ikone ist die Inkarnation: Weil der
Logos Gottes «Fleisch geworden ist und unter uns Wohnung genom-
men hatr (Jo 1,14), Gott sich also mit der Materie verbunden hat, be-
deutet die Anfertigung von Ikonen ein Glaubenszeugnis, ist somit nicht
nur erlaubt und moglich, sondern sogar notig und geboten.

Die Verbindung von Gottheit und Menschheit in Jesus ermoglicht
eine milde Auslegung des alttestamentlichen Bilderverbots. Noch mehr:
das alte Gesetz mit seiner propideutischen Aufgabe findet die Vollen-
dung in Christus, Der es nicht aufgehoben, sondern mit Seinem Gebot
wirklich und endgiiltig erfiillt hat. Das Alte Testament, die Zeit des
Horens, ist vollendet im Neuen Testament, der Zeit des Schauens. Der
christliche Glaube erkennt in der Geburt Jesu die zentrale Tatsache der
Heilsgeschichte und sieht in Thm «das Bild des Vaters» (2 Kor 4,4;
Kol 1,15); die Gliubigen bekennen dies nicht nur in der Verkiindigung

8



Seines Wortes, sondern auch durch die Darstellung Seines Bildes.
Deshalb singen sie am Sonntag der Orthodoxie im Kontakion:

«Das unumschreibbare Wort des Vaters

ist umschreibbar geworden,

indem es aus dir Fleisch angenommen,

Gottesgebirerin.»

Dieser Satz driickt die christologische Grundlage der Ikone aus; das
Bildnis Christi gibt das Dogma des Konzils von Chalkedon (451) wie-
der: Es stellt die Person Jesu dar — dem Vater gleich in Seiner géttlichen
Natur, uns Menschen aber gleich in Seiner menschlichen Natur. Da
sich keine der beiden Naturen isoliert darstellen lisst, zeigt die Ikone
Christus immer als Gott-Menschen in Seiner Herrlichkeit (06Ea,
gloria): durch Nimbus und Gloriole, durch die griechische Inschrift
O Q2 N bzw. O W N («der Seiende», vgl. die Gottesoftenbarung
Ex 3,14), den Ausdruck von Wiirde und Hoheit.

Das Dogma von der Doppelnatur Christi ist eng verbunden mit dem
von der Gottesmutterschaft Mariens (Ephesus 431). Nach der Mutter-
gottes sind es alle Heiligen, die durch die Verklirung, die Vergottung
ihres Wesens Anteil an der himmlischen Herrlichkeit erlangen. Daher
fahrt das Kontakion vom Sonntag der Orthodoxie weiter:

«Der Sohn hat das befleckte Abbild
wieder ins Urbild gewandelt
und mit gottlicher Schonheit erfiillt.»

Diese Worte enthalten den soteriologischen Aspekt, den wir aus der
wiederholten Formulierung der Kirchenviter kennen: «Gott ist Mensch
geworden, damit wir vergottlicht werden.» Denn das entstellte Bild
Gottes st in Christus wiederhergestellt worden. Die Heiligkeit des
Menschen wird auf einer Ikone deutlich in seiner Haltung — es gibt da
kein unruhiges Gestikulieren —, in seinem Blick, mit dem er sich dem
Betrachter zuwendet — darum keine Profilansicht —; selbst die Nacktheit
— bet Christusnarren und Biisserinnen, bei der Darstellung der Taufe —
ist nie ohne Wiirde, schon gar nicht Gelegenheit erotisierender Gedan-
ken. Die Heiligkeit leuchtet aus dem Menschen hervor und teilt sich
seiner Umgebung mit: Auf den Ikonen hat die Welt — Landschaft, Tiere,
Gebiaude — ihr Aussehen verindert; die Harmonie der Schopfung ist
wiederhergestellt, die Einheit in Gott und der Friede sind wieder
gefunden. Die Tkone zeigt die Verklirung des Kosmos mit Hilfe beson-

9



derer Stilmittel, die geeignet sind, die zukiinftige Welt widerzuspiegeln,
in der die physikalischen Gesetze keine Geltung haben. Das Kontakion
endet mit einem dritten Satz:

«Indem wir das Heil bekennen,

stellen wir dies dar in Wort und Werk.»

Das heisst: Unsere Antwort an Gott besteht darin, Seinen Heilsplan an-
zunehmen und zu bekennen. Wir bezeugen die Wahrheit auf zweifache
Weise: erstens indem wir den Wortlaut des Dogmas miindlich oder
schriftlich verkunden, zweitens indem wir es durch Werke bekannt
machen, z. B. durch Anfertigung von Bildern.

Man kann die pidagogisch-didaktische Rolle der Bilder hervorhe-
ben: Sie sind die biblia pauperum, die Schrift der Analphabeten (Gregor
d. Gr., ep. ad Serenum, PL 77,1027). Die religise Kunst des Westens ist
auf diesem Gesichtspunkt stehen geblieben, wihrend im Osten die
Ikone vom philosophischen Hintergrund her zu verstehen ist. Als ge-
dankliches Werkzeug zur Ausarbeitung ihrer Bilderlehre diente den Kir-
chenvitern der Platonismus. Wie nach Platon die Naturdinge nur als
Bilder und Schatten durch Teilhabe an den ewigen Ideen bestehen, so
verbindet die Ahnlichkeit das gemalte Abbild (den Antitypos) mit dem
Urbild (dem Prototypos). Durch die kirchliche Weihe — letztlich also
durch das Wirken des Heiligen Geistes — wird die lkone zum Ort einer
geistigen Gegenwart des Dargestellten. Damit ist auch eine angemes-
sene Verehrung des Bildes begriindbar: So wie Kreuz und Evangeliar in
Ehrfurcht gekiisst werden, geschieht es mit den lkonen. Die Konzils-
viter von Nikaia betonen aber, es bestehe ein Unterschied zwischen der
Anbetung, die allein der gottlichen Natur zukomme, und der Ver-
ehrung, die allen geheiligten Dingen entgegengebracht werde und die
Uibrigens nicht dem Stoftlichen des Gegenstandes gelte, denn — sie zitie-
ren ein berthmtes Wort Basileios d. Gr. — «die dem Abbild erwiesene
Ehre geht auf das Urbild tiber» (Mansi 13,37).

Die Verbindung zwischen Urbild und Abbild wird in besonderer
Weise auch durch den Namen hergestellt und gesichert. Wie wichtig
die Beschriftung der Tkonen ist, muss man sich bewusst machen, indem
man sich ihre Funktionen vor Augen hilt.

Die historische Ermoglichung des sakralen Bildes war gegeben, als
dank Kaiser Konstantin das Christentum toleriert und bald sogar zur
Staatsreligion erklirt wurde. Der vormalige Zwang, den romischen

10



Erloser in den Himmelsmdchten
Majestit und Barmherzigkeit (A. 18.Jh.)

Der erhéhte Christus auf dem himmlischen
Thron ist der Herr und Richter der Geschichte,
zugleich aber der menschenliebende Erldser:

«Kommt zu mir alle, die ihr voll Miihsal und
beladen seid, und ich will euch ausnihen lassen»
(Mt 11,28). Die Mandala-artige, von Engeln
besetzte Gloriole bedeutet die Sphdre der
gottlichen Herrlichkeit gemdss der Vision des
Propheten Ezechiel (Ez 1,4 ff; 10,9 ff.).

11



Herrscher mit der Verehrung seines Portrits durch Weihrauch als gott-
lich anzuerkennen, fiel dahin, und sowohl Weihrauch als auch Bilder
konnten jetzt dem Kult des wahren Gottes dienen (ganz dhnlich der
hymnischen Sprache der heidnischen Mysterien, die sich auch fiir den
christlichen Gottesdienst als geeignet erwies). Deren Verwendung be-

deutete nun nicht mehr heidnische Kaiservergottung, Gotzendienst
und Abfall von Christus.

Der Kunsthistoriker muss diese theologischen und kirchengeschicht-
lichen Hintergriinde kennen; wenn er das Bild ikonographisch einord-
net, kulturhistorische und psychologische Zusammenhinge feststellt
sowie die Beschriftung und die liturgischen Beziige beachtet, dann —
und nur dann! — wird es ithm gelingen, es als sakrales Kunstwerk richtig
zu wiirdigen.

Im Hinblick auf den dargestellten Gegenstand konnen wir dre1
Gruppen von Ikonen unterscheiden: autonome Figurenbilder, kom-
plexe Szenenbilder und theologische Lehrbilder. Die geforderte umfas-
sende Interpretation fillt bei der ersten und zweiten Art (also bei den
reinen Portrit-lTkonen und den szenischen Darstellungen) verhiltnis-
missig leicht, denn diese halten sich an die Regel, dass die Aussage einer
[kone ebenso eindeutig sein muss wie die (entsprechenden) Worte der
Heiligen Schrift oder des hagiographischen Textes. Ikonen der dritten
Gruppe verbildlichen mystische und dogmatische, bald abstrakt-theo-
logische, bald mystagogisch-hymnische Inhalte. Es handelt sich hier
meistens um die Wiedergabe von lingeren Texten — z. B. des Glaubens-
bekenntnisses oder des Christus-Hymnus O einziggeborener Sohn —, und
man gibt diesen Darstellungen die Bezeichnung «mystisch-didaktische
Ikoneny.

Im Glaubensvollzug der &stlichen Christen hat die Ikone einen be-
deutenden Stellenwert. Die psychologische Bedeutung riithrt daher, dass
die Tkone dem natiirlichen Verlangen des Menschen nach Schonheit
entgegenkommt, Uber die 4sthetische Schonheit hinaus ist es die inner-
liche Schonheit, die unsere Seele anriihrt, der Reichtum an Symbolik,
die geistige Dichte, der theologische Gehalt, die Ordnung und der
Friede. Die soziale Bedeutung der Ikone ist darin zu sehen, dass sie das
Bediirfnis nach Kommunikation befriedigt; denn sie hat uns etwas zu
sagen. Die «Sprache der Ikonen» ist wie die menschliche Lautsprache
ein Zeichensystem, dessen Elemente der Benutzer nach und nach ken-

12



nen lernt (wie Wortschatz und Grammatik), was mit einigem Aufwand
verbunden 1st. Am wichtigsten ist die religiose Bedeutung der Ikonen.
Sie begleiten sowohl das Privatleben des Gliubigen als auch das Leben
der Gemeinde, die sich zum Kult versammelt. So gibt es in der «scho-
nen Ecke» der Privathiauser Ikonen, vor die man sich zum Gebet hin-
stellt. Flir ein neugeborenes Kind lassen die Eltern gern eine Ikone des
Namenspatrons malen (eine «Massikone» in der Grosse des Kindes). Es
ist auch Brauch, dass die Eltern ihren Kindern zur Hochzeit oder bei
anderen wichtigen Gelegenheiten eine Ikone schenken und sie damit
segnen. Wenn wir in eine byzantinische Kirche eintreten, sehen wir uns
umgeben von den Heiligen, die auf Mauern, Siulen und Tafeln gemalt
sind; vor allem aber fillt uns die Ikonostase auf, deren Darstellungen die
ganze Heilsgeschichte vor Augen fithren. Die Glaubigen fiihlen sich so
geradezu aufgefordert, mit der himmlischen Kirche in Verbindung zu
treten.

Die Einbettung der Ikonenverehrung in den Gottesdienst verhindert
ein Abgleiten in einen autonomen lkonenkult, der die Gefahr von got-
zendienerischen Praktiken mit sich brachte. In der Liturgie ist das Wort
— seil es das der Schrift, sei es das der theologischen Hymnendichter —
von solchem Gewicht, und die Ikonen sind so eng mit diesen Texten
verbunden, dass diese Gefahr grundsitzlich ausgeschlossen ist. Zwar sind
die Bilder fiir Glauben und Kult nicht unerlisslich, aber sie haben in der
Byzantinischen Kirche doch einen solchen Grad von Sakralitit erlangt,
dass man nur im Notfall auf sie verzichtet. Wie alles Geweihte sind die
Ikonen «won gottlicher Energie und Gnade erfillt» und somit den Sak-
ramenten vergleichbare heilige Zeichen. Die Dankbarkeit (vgl. «Eucha-
ristie») fur das Kommen des Herrn als Erloser, die eschatologische
Erwartung und die Freude iiber die gottliche Herrlichkeit haben aus
der schlichten Zusammenkunft ein prachtvolles Gesamtkunstwerk ge-
macht, in welchem die Ikone einen wichtigen Platz einnimmt.

13



TECHNIK UND STILMITTEL — I'PA®H

Die klassische Technik der Ikonenmalerei ist das Tempera-Verfahren,
das bis zum 6. Jh. mit der Enkaustik (Maltechnik mit erhitzten Wachs-
farben) wetteiferte. Auf den Bildtriger, eine Holztafel mit eingetieftem
Bildfeld, wird ein diinner Leinenstoff geklebt und als Malgrund die
Leukas (russ.: der Levkas), eine Leim-Kreide-Mischung, aufgetragen.
Die Malerei beginnt mit der Vorzeichnung (mittels Kohle, Bleistift,
Kratznadel und Pinsel) — je nach Konnen frei oder mit Hilfe eines Mus-
terbuchs.Viel Geschick erheischt die Vergoldung von Nimben und an-
dern Flichen, in der Regel mit Blattgold. Auch die Zubereitung und
das Auftragen der Farben ist hohe Kunst. Sie bestehen aus mineralischen
Pigmenten und Ei-Emulsion (Eigelb mit Essig oder Bier bzw. Kvas) als
Bindemittel mit Wasser als Verdiinnungsfliissigkeit. Im richtigen Verhilt-
nis gemischt, erhalten sie eine wachsende Festigkeit. Der Maler baut die
Farben in hauchdiinnen Schichten auf, von dunklen Grundtonen in
grossen Flichen iiber kleiner werdende hellere Flichen bis zum Aufset-
zen der Glanzlichter. Dank dieser Lasurtechnik entsteht bei russischen
Ikonen der Eindruck, als ob sie von innen heraus leuchteten.

14




Die Beschriftung mit Titel und Namen schafft die eindeutige Iden-
titdt und Funktion des Kultbildes, das eine klare Aussage zu machen hat.
Ein Firnis aus Leinol und Harzstaub schiitzt die Farben und verhilft ih-
nen zu grosserer Leuchtkraft.

Ein wirklicher Konner hat in der Gestaltung des Bildes viel Spiel-
raum, solang er sich an die Grenzen hilt, die von der Glaubenslehre her
gesetzt sind. Um den Eindruck eines heidnischen Goétterbildes zu ver-
meiden, zieht die ostkirchliche Kunst die flichige Darstellung vor und
verwendet bewusst antinaturalistische Stilmittel, die das Ubernatiirlich-
Gottliche ausdriicken.

Die Bewegungslosigkeit der Dargestellten soll den Betrachter vom
irdischen Treiben 16sen; der ruhige Blick kiindet vom Frieden in Gott.
Viel antikes Erbgut steckt in den Aussagen der Gebirden und in der
Anwendung des Signalwerts der Farben.

Die umgekehrte Perspektive schaltet die natiirlich-irdischen Mass-
stibe aus: Das Bild erscheint nicht als Fortsetzung des diesseitigen
Raumes, sondern o6ftnet sich zum Jenseits.

Deesis
Fiirbittegruppe in drei Tafeln (Russland, 18. Jh.)

Die cindrucksvolle Deesis in drei Tafeln zeigt die
heiligen Gestalten als Schulterstiicke. Christus trigt
einen roten Chiton it _feiner Chrysographie, dariiber
ein griin-schwarzes (urspriinglich wohl blaues)
Himation. Hoheitsvoll wirken auch die Gesichtsziige,
vor allem der ernste und zugleich giitige Blick der
grossen Augen.

Bei der Muttergottes sind die Farben vom Unter-
gewand und Maphorion gegeniiber denen von Christus
wie gewdhnlich vertauscht. Die edelsteinbesetzten
Goldborten an den Saumen bewirken cinen erhabenen
Eindruck, es handelt sich ja um die «Konigin der
Engel», die alle Geschlechter selig preisen (Lk 1,48).
Auch der Wiistenprediger Johannes — «der Grosste
aller von einer Frau Geborenen» (Mt 11,11) — ist
als chrfurchtgebietende Gestalt gezeichnet; die Ziige
des leiblichen Vetters und Wegbereiters Jesu gleichen
denen des Messias.

15



BiLD uND WORT — EIKQN

Die Entstehung einer Ikone ist ein komplexer geistiger und materiel-
ler Prozess. Dies entspricht ganz dem Werden und dem Wesen dieser
sakralen Kunst. Die theologische Grundlage und R echtfertigung fiir die
bildliche Darstellung heiliger Personen ist die Inkarnation, die Verbin-
dung von Gottheit und Menschheit in Jesus Christus. Und wie die
Schopfung der stoftlichen Welt nur durch das Wirken von Gottes Geist
denkbar ist, wie auch in jedem menschlichen Werk Geist und Materie
unabdingbare Komponenten darstellen, so ist es im Besonderen beim
Malen einer Ikone. Dieses 1st durchaus dem Schaffen an einem literari-
schen Text vergleichbar: Die Worter, die eine Aussage formen, besitzen
als Lautgebilde eine physikalisch-stoftliche Seite und als sprachliche Be-
deutungstriger eine gedanklich-geistige Wirklichkeit.

Wenn Gott zu den Menschen «sprichtr, tut Er dies hiufig in Visionen
und Auditionen, d.h. in Gesichten und Hor-Erfahrungen von Pro-
pheten, die eigentlich «Unsagbares» auf die menschliche Ebene bringen.
Es ist auch nicht verwunderlich, dass die Sprache der Heiligen Schriften
voll ist von Bildern, die das Wort Gottes in die Menschensprache zu
tibertragen versuchen. Schon von daher liegt es nahe, die Aussagen der
Bibel zu illustrieren oder tiberhaupt durch Bilder zu ersetzen. Die gott-
liche Oftenbarung ist nicht auf die Sprache des Wortes allein angewie-
sen. Das Konzil von Nikaia stellt fest, dass die Heilige Schrift und das
Heilige Bild einander gegenseitig erkliren, ja gleichwertig sind (Mansi
13,269 f.) — wie denn auch das griechische graphe (ypoagr) sowohl
Schrift und Schreiben als auch Bild und Gemdlde bedeuten kann.

16



Die Alttestamentliche Dreifaltigkeit
Die Philoxenie als Theophanie
(Russland, E. 17. Jh.)

Seit den Kirchenvdtern gilt der Besuch der drei
Engel bei Abraham und Sara (Gen 18) als
Offenbarung des dreifaltigen Gottes. Diese
Szene bot urspriinglich die einzige Maglichkeit,
die Dreifaltigkeit darzustellen, denn
grundsdatzlich darf im Bild nur wiedergegeben
werden, was Gott augenfallig geoffenbart hat.

Im Gegensatz zur beriihmten Ikone des Andrej
Rublév ist auf dem vorliegenden Beispiel die
biblische Erzéihlung durch viele Details ins Bild
umgesetzt: die Eichen von Mamve, Becken und
Kannen fiir die Fusswaschung, die Schlachtung
des Mastkalbs, die Bedienung der Gdste durch
Abraham, die am Zelteingang lauschende Sara.

Das rote Velum iiber der Architektur im
Hintergrund ist ein Hinweis darauf, dass sich
die Szene im Innern eines Gebdudes abspielt.

17



JESus CHRISTUS — ZQTHP

In der «Fiille der Zeit» (Gal 4,4) ist der ewige Logos «Fleisch gewor-
den und hat unter uns Wohnung genommen» (Jo 1,14). Unzidhlige
Hymnen der orthodoxen Kirche lassen die Gliaubigen erleben, dass «Er
um unseres Heiles willen vom Himmel herabgestiegen» (Credo) und
die Weltgeschichte dadurch zur Heilsgeschichte geworden ist.

Den Ikonodulen zur Rechtfertigung des Kultbildes und den Malern
als kanonische Vorlage flir die Darstellung Christi dienen verschiedene
Typen des «nicht von Menschenhand gemachten Bildes». Die bekann-
teste Acheiropoietos ist das Edessenum, das Tuch (Mandylion), das der
Herr mit dem Abdruck Seines Antlitzes dem Konig Abgar von Edessa
sandte.

Durch Sein Leben und Sterben als Mensch und Seine Auferstehung,
die der Menschheit die Vergottung wieder ermoglicht hat, wurde
Christus zum Erloser, Dessen Menschenfreundlichkeit in der Liturgie
immer wieder gepriesen wird. Eine weitere auf Ikonen iibliche Be-
zeichnung ist Pantokrator («Allherrscher»), die auf den Gottestitel im
griechischen Alten Testament zurtickgeht.

Die verschiedenen Aspekte werden durch klare ikonographische Ele-
mente dargestellt: das goldschrattierte Gewand und die Engel-Gloriole
weisen auf die gottliche Herrlichkeit hin; der Kreuznimbus mit der
griechischen Inschrift O (O N («der Seiende», Ex 3,14) identifiziert
Thn als den Gott Israels; der sternartige Doppel-Rhombus ist das Zei-
chen der Neuen Schépfung am Ende der Zeiten, die Thronbereitung
(Hetoimasia) Symbol flir das Weltgericht und fiir Christus den Kom-
menden.

Bei aller Erhabenheit des erhohten Herrn bleibt Christus der erfahr-
bare Gott.

18



Das beriihmte Kontakion des Romanos (T 573) fasst das Geheimnis
von Weihnachten prignant zusammen:

«Die Jungfrau gebiert heute den Uberseienden,

und die Erde bietet eine Hohle dem Unnahbaren.

Die Engel lobsingen mit den Hirten,

die Weisen reisen mit dem Gestirne.

Denn flr uns ist geboren

ein kleines Kind, der vorewige Gott.»

Geburt Christi
Die Weihnachts-Ikone (Russland, E. 16. Jh.)

Das zentrale Glaubensgut der Christenheit ist die
Inkarnation des ewigen Logos, die Vereinigung der
gottlichen mit der menschlichen Natur.

Die Weihnachtsikone stellt die Verbindung von
Himmel und Erde bildlich dar. Die Geschehnisse
sind in eine Terrassenlandschaft eingebettet, deren
Zentrum die Geburtshohle von Bethlehem (A)
bildet, um die herum in Simultandarstellung
verschiedene Einzelszenen angeordnet sind.
Wiihrend die Muttergottes gewdshnlich auf einer

roten Kline vor der Krippe liegt, sitzt sie hier
hinter dem Kind, Dem sie sich betend
zuwendet. Christus liegt in Windeln gewickelt
im steinernen Futtertrog, mit dem gleichzeitig
ein Schlachtopfer-Altar angedeutet ist. Im
Vordergrund links sitzt griibelnd Josef (1), rechts
waschen Hebamme und Dienerin das Kind (2).
Der wachende Hirte dariiber (3) erhdlt vom
Engel (4) die Freudenbotschaft; die iibrige
himmlische Schar (4 u. 5) singt das Gotteslob.
Links von der Krippe knien anbetend die drei
Weisen (Magier, Sterndeuter) aus dem
Morgenland (6).

19



IKONE UND LITURGIE — OEO®ANEIA

Nach Kaiser Konstantins Duldungserlass 313 konnten die Christen
ungescheut zur Ehre Gottes Weithrauch und Bilder verwenden, ohne
dadurch den Glauben zu verleugnen. Durch die kirchliche Weihe den
Sakramenten vergleichbare heilige Zeichen geworden, diirfen Ikonen
wie Kreuz und Evangeliar in Ehrfurcht gekiisst werden, und diese Ver-
ehrung gilt letztlich Gott.

Die Ikonenverehrung ist grundsitzlich in den Gottesdienst eingebettet.
Das liturgische Leben ermdglicht den Gliubigen den Heilsweg der mysti-
schen Gotteserfahrung im Dreischritt von Reinigung, Erleuchtung und
Gotteinigung.

Die eucharistische Liturgie des byzantinischen Ritus st die Darstellung
— Ikone! — des 6ftentlichen Lebens Christi. Sie ist sozusagen ein Gesamt-
kunstwerk: Alle sakralen Kiinste wirken zusammen, um das Christus-
geheimnis zu deuten und zu feiern, Malerei, Kirchenbau, Dichtung und
Musik. Gerade das Bildprogramm des Kirchenraums hilft dem Gliubigen,
das Wesentliche der Liturgie zu erleben: die Gemeinschaft mit Gott.

Im Verlauf des Kirchenjahres erklingen Tausende von Hymnen, und
viele davon haben Ikonen kreiert. Ahnlich wie die Heilige Schrift das
Wort Gottes enthalt — als Mitteilung und Ereignis —, so spricht auch die
Ikone Verstand und Gemiit an. Als «Fenster zur Ewigkeit» erweitert sie
unsern Blick: Durch die Ikone schauen wir auf die Welt jenseits von
Zeit und Raum.

20



Die Leiter des heiligen Johannes
Ein Bild von Vision und Spiritualitdt
(Russland, um 1780)

Monchtum und Askese haben in der
ostkirchlichen Spiritualitit und Ikonographie
einen wichtigen Stellenwert. — Im 6. Jh.
verfasste nach Jahrzehnten strengster
Bussiibungen Ioannes, Abt des Sinai-Klosters,
fiir seine Monche eine Abhandlung fiber die
Tiigenden; in Anspielung auf die

alttestamentliche Jakobsleiter vergleicht er den
Kampf um geistliche Vollkommenheit mit einem
Aufstieg auf einer Leiter (Klimax, daher sein
Beiname Klimakos), die mit 30 Sprossen — von
der Weltentsagung bis zur vollkommenen

Liebe — zum Himmel fiihrt. Der heilige Lehrer
rift den Monchen zu: «Steigt empor, Briider,
steigt empor.» Die Teufel versuchen jedoch,

sie daran zu hindern, zu Christus und den
Heiligen zu gelangen, und sie zum Absturz in
den Hollenschlund zu bringen.

21



MARIA — OEOTOKOX

Hunderte von Gottesmutter-Hymnen und -Ikonen bringen dem
Beter in unendlicher Variation die Bedeutung Marias nahe. Die friihe
Kirche ist zwar im Umfeld von orientalischen Mutterkulten entstan-
den, aber im Gegensatz zu diesen hat die Marienverehrung eine ge-
schichtliche Grundlage; sie wird nie zum selbstindigen Kult, sondern
bleibt auf Christus bezogen: Weil Er aus ihr hervorgegangen «wie die
Bliite aus dem Zweigy (vgl. Jes 11,1), ist Maria Gottesgebirerin (Konzil
von Ephesus 431); und weil Gott das Erlosungswerk an ihre Bereitschaft
gebunden hat (Lk 1,38), ist sie nach der Verkiindigung (Lk 1,26ft.)
Geist- und Christustrigerin, und so ist jede Ikone der Gottesmutter ein
Bild Christi und des Heiligen Geistes.

Im Hinblick auf ithre Gottesmutterschaft und ihre machtvolle Fiir-
bitte bei threm Sohn kénnen die Gliubigen Maria mit Titeln wie «Heil
unserer Seelen» anreden und im Hymnos Akathistos singen:

«Dich, Gebirerin Gottes,

wenn den Sohn wir besingen,

verehren wir als lebenden Tempel.

Deinen Schoss hat zur Wohnung erwihlt,
Welcher alle Welt in Hinden hilt...» (Oikos XII)

22



Gottesmutter von Vladimir
Palladium Russlands (Russland, 1651/52)

Die Vladimirskaja gehort zum Typus der
«Gottesmutter des Erbarmens» (griech. Eleousa,
russ. Umilénie), auch «der Zirtlichkeit»
genannt. Ihr beriihmtes Urbild, ein
byzantinisches Werk, kam im 12. Jh. mit dem
Fiirsten Andrej Bogoljubskij von Kiev nach
Viadimir, und nach mehreren Ortswechseln
1480 endgiiltig in die neue Residenzstadt
Moskau. Durch alle Jahrhunderte ist es als
wundertdtiges Gnadenbild und Palladium
Russlands hoch verehrt worden.

Die Darstellung zeigt Jesus als Schutz
suchendes und gleichzeitig in konigliche
Gewandung gekleidetes gottliches Kind.
Haltung und Antlitz der Muttergottes driicken
tiefe Zartlichkeit aus, aber auch ahnungsvolle

Trauer iiber das bevorstehende Leiden.
Charakteristisch_fiir diesen Typ ist die Art, wie
sich die Wangen von Mutter und Kind
aneinander schmiegen, wie dessen linke Hand
unter dem Maphorion sichtbar wird und wie es
die Sohle seines linken Fusses zeigt.
Besondetheiten der vorliegenden Ikone sind
das weiss getupfte Kopftuch (nach der Art einer
Perlen-Riza) iiber dem Maphorion, die
Verzierungen der Nimben und die Krone,
Zugaben als Ausdruck von Dankbarkeit und
Wertschdtzung.

Eine Seltenheit stellt der Vermerk unten dar:
«Im Jahre 7160 [d.i. 1651/52] wurde diese
Ikone kopiert nach Mass und Plan der
wundertitigen Ikone der Allheiligen
Gottesgebdrerin von Vadimir im Kloster
Volokolamsk. Gemalt hat sie der staatliche
Ikonenmaler Andréj Fédorov.»

23



DIE HEILIGEN — OEQIIE

«Gott ist Mensch geworden, damit wir vergottlicht werden», sagen
die Theologen von Athanasios bis Martin Luther. Denn das entstellte
Bild Gottes (Siindenfall, Gen 3) 1st in Christus wiederhergestellt wor-
den, und indem Er die «Geister im Kerker befreite (1 Pet 3,20), flihrte
Er sie zum Heil. Die Erlosung besteht nicht in einem Akt der «Recht-
tertigungy, sondern in der Erneuerung der menschlichen Natur — von
Gott her im liebenden Aufruf zur Nachfolge Christi, vom Menschen
her in der Abkehr vom Bosen und der Hinwendung zu Gott, die eine
heile Beziehung auch zur Natur einschliesst.

Heiligkeit kann sich in verschiedenen Lebensformen Hussern, aber
bezeichnend ist die Verbindung von asketischer Strenge und tiber-
schwinglicher Freude, und manche Menschen sind vom Heiligen Geist
so erfullt, dass besondere Gaben wie die des Heilens oder der Hellsich-
tigkeit fast selbstverstindlich werden.

Mit ihren verschiedenen, doch miteinander verbundenen Zonen
deutet manche Ikone die Bereiche von Himmel und Erde und die Ge-
meinschaft der Heiligen an, das Bewusstsein der Christen, dass die
Gliubigen im Diesseits mit denen im Himmel eine Einheit bilden. (Zu
ihr gehoren ebenso die Engel als konkret erfahrbare Geistwesen der
gottlichen Sphire und die Gerechten des Alten Testaments.) Auch weist
der Nimbus darauf hin, dass die Heiligen Anteil an Gottes Herrlichkeit
haben.

Anrufung und Verehrung der Heiligen ist Dank fiir ihr beispielhaftes
Leben, ihren standhaften Glauben, ihre spirituelle Fithrung, ithre hilf-
reiche Flirbitte, kurz: das Wirken des Heiligen Geistes in den Men-
schen.



Apostel Petrus
Aus dem Deesis-Rang einer Ikonostase
(Russland, um 1500)

Petrus, in den liturgischen Texten hymnisch

als Fundament der Kirche gepriesen (vgl. Mt
16,18), ndhert sich in ehrfiirchtiger Haltung
dem Thron Christi, in der Linken eine
Schriftrolle so vor sich haltend, dass sie sich
trichterfsrmig halb Sffnet und die Worte seines
Messiasbekenntnisses zeigt: « Du bist der Sohn
Gottes» (Mt 16,16). Ausser an seiner typischen
Physiognomie — dem kurzen, gelockten Haupt-
und Barthaar, dem verinnerlichten Blick der
konkaven Gesichtsziige — ist Petrus auch durch
das Attribut des Schliissels gekennzeichnet,

der an roter Schinur herunterhingt.

Am Hauptfest der beiden Protokoryphden
Peter und Paul (29. Juni) fasst ein Hymnus
die Bedeutung der beiden Apostel zusammen:
«Petrus, Anfiihrer der ruhmreichen Apostel,

du Fels des Glaubens,

und Paulus, du Kiinder und Erleuchter der
heiligen Kirchen,

die thr vor dem Throne Gottes steht,

bittet Christus fiir uns.»

Apostel Paulus
Aus dem Deesis-Rang einer Ikonostase
(Russland, 17. Jh.)

Dem Apostel Paulus, dem nach seiner
dramatischen Bekehrung das Evangelium fiir die
Unbeschnittenen anvertraut war (Gal 2,7),
kommt aufgrund seiner Bedeutung als
«auserwihltes Werkzeug» (Apg 9,15), als
Verkiinder und Theologe der gleiche Ehrenplatz
in der Deesisreihe zu wie Petrus, dem
«Judenapostel».

Paulus wendet sich zum Thron Christi, mit
beiden Hinden einen Kodex vor sich haltend,
der ihn als Lehrer und Verfasser von Schriften
ausweist, die zum Kanon des Neuen Testaments
gehoren. Die méchtige Stirn bezeugt ebenfalls
die Geisteskraft des Mannes, der seine jiidische
und griechische Bildung, seinen Scharfsinn und
seine Mystik — seine Gelehrsamkeit hinderte

ihn nicht daran, bis in den dritten Himmel
entriickt zu werden (2 Kor 12,2) — in den
Dienst des Herrn stellt.

25



DIE IKONOSTASE — OIKONOMIA

Die Tkonostase (das Templon) ist eine Bilderwand zwischen Kirchen-
schiff und Altarraum, die sich aus den frithchristlichen Chorschranken
entwickelt hat und wie das antike Theater mit drei Tiren versehen ist.

Ikonostasen-Ikone russischen Kirche bietet, der in Richtung zum
(Abriss der Heilsgeschichte, A. 19. Jh.) Altar stehend betet. Sie gliedert

Die Ikonostasen-Ikone ist die Wiedergabe des sich wie die Bilderwand in Ringe, dabei sind
Anblicks, der sich dem Glaubigen in einer Jjedoch Deesis- und Festreihe vertauscht.




=]

0

DT o B ==}

Die «Ansammlungy» vieler Einzelbilder auf der Ikonostase — wie die
Ausmalung der Winde, Kuppeln und Siulen einer Kirche mit Fresken
tiberhaupt — ist keine willkiirliche Komposition des Kiinstlers, sondern
stellt einen hierarchischen Kosmos dar, ein nach heilsgeschichtlichen
Gesichtspunkten geordnetes Bildprogramm.

Die russische Ikonostase erhielt schon im 14. Jh. bis finf Stockwerke,
deren Bilder von oben nach unten die Heilsgeschichte ablesbar ma-
chen. Im Zentrum des obersten Ranges thront Gott Zebaot («der Herr
der Heere», neutestamentlich «Gott Vater») oder die Gestalten des drei-
faltigen Gottes; Thm wenden sich die Vorviter des Alten Testaments in
Verehrung zu. Darunter folgt der Rang der Propheten, die den kom-
menden Messias verkiindet haben und deshalb zur Jungfrau Maria in
der Mitte hin schauen. In der Rethe der Festtage ist das Zentrum oft
das Bild der Auferstehung Christi als «Fest der Feste». Den Hauptrang
bildet die Reihe der Deesis, wo sich die Zeugen Jesu flirbittend um den
Pantokrator scharen. Auf Augenhéhe der Gliubigen, neben den drei
Tiiren, liegt die Ortsrethe mit den Tkonen Christi und der Gottesmutter
sowie Bildern, die dem Weihetitel der Kirche und ausgewihlten The-
men gewidmet sind. Schliesslich kann zuoberst, iiber dem Patriarchen-
rang, eine Passionsreihe oder auch nur eine Kreuzigungsgruppe («Gol-
gatha») die Ikonostase kronen.

/é\ Die Kompositionsskizze der nebenstehenden
/K‘!:Y\ Ikonostasen-Ikone zeigt die Gliederung
_'/’( Q Nl mit Hilfe von Ziffern und Buchstaben:

Die Ortsreihe ist mit den Kleinbuchstaben
/ O O O a bis d bezeichnet, die eigentlichen Rdinge

? mit den Grossbuchstaben A bis D, die
Passionsbilder dariiber mit e bis f.

) Als Symmetrieachse erhalten die Felder tiber
der Konigstiir die Ziffer 0, die Felder auf
der linken (Nord-)Seite Zahlen mit einem

} — (Minuszeichen), die auf der rechten
(Siid-)Seite solche mit einem + (Pluszeichen),
und zwar stets von der Mitte ausgehend.
™ = Damit sind die symmetrisch angeordneten
Entsprechungen gut ersichtlich,
bei dieser Ikone z. B.

C —1 David - +1 Salomo
B —1 Petrus — +1 Paulus

4 32 1-0+1 2 3 4
27



Die Bilderwand hat zwar die Aufgabe, den Altarbereich (das «Heilig-
tum») auszusondern, zugleich aber unterstiitzt ihr theologisches Pro-
gramm das Verstindnis der Gliubigen flir die kultischen Handlungen
und damit ihre aktive Teilnahme am Gottesdienst.

Die grosse Bedeutung, die in einer Kirche byzantinischer Tradition
der Bilderwand zukommt, fiihrte dazu, dass flir den Gebrauch zu Hause
und auf der Reise kleinere Nachbildungen entstanden, sei es in Form
einer Faltikonostase, eines Polyptychons mit deutlich grosserer Breite als
Hohe, sei es in Form einer Ikonostasen-Ikone mit dem tiblichen Hoch-
rechteck einer normalen Ikone, jedoch als Komposition von flinfzig bis
hundertflinfzig Ikonen in Miniaturmalerei.

FUNKTION UND BEDEUTUNG — OEQPIA

Die praktische Verwendung der Ikonen im religiosen Alltag, das Be-
ten vor thnen in der Kirche und in der Privatwohnung ist nicht einfach
ein Ritual; auch verstehen orthodoxe Christen die Ikonen nicht nur als
«Armenbibel», als Moglichkeit einer alternativen Schriftlesung. Die Be-
trachtung eines Bildes prigt die Seele des Betrachters, und wenn schon
ein profanes Gemilde einen merklichen Einfluss ausiiben kann, wie viel
mehr dart das kirchlich geweihte Kultbild, durch den Heiligen Geist
«mit gottlichen Energien erfiillt», dem gliubigen Beter als ein Gnaden-
mittel auf dem Weg zu Gott helfen. Wie die Sakramente wirkt es einer-
seits nicht als magischer Gegenstand von sich aus, andererseits ist es
nicht bloss ein Objekt subjektiver Frommigkeitsiibung, sondern eine
Moglichkeit der Manifestation des gottlichen Heilswirkens am Men-
schen, der sich der Gnade offnet, um die verdunkelte Gottebenbild-
lichkeit (Gen 1,27) in der neuen Schopfung wieder zu erlangen
(2 Kor 5,17; Eph 4,24).

Laut Johannes von Damaskus gelangt der Mensch durch die leibliche
Schau (CopoTxn Yewmpla) zur geistigen Schau  (TvevuoTL
Yewpla), die zur mystischen Einigung mit Gott hinfiihrt.

28



Grossmdrtyver Georg und Heilige Dafiir ist sie in eine Rahmenikone eingelassen,

Metall-Tkone (Russland, 1. Hf. 19. Jh.) die achtzehn Medaillons mit Brustbildern
aufreiht: in der obern Waagrechten ist eine

Die gegossene Ikone stellt Georgs Drachen- fiinfteilige Deesis zu sehen, auf den Randern

wunder (Sinnbild des Sieges iiber das Bose) in seitwdrts und unten ein Engel, heilige Apostel,

der iiblichen Form dar, beschrinkt sich jedoch auf  Kirchenviiter, Martyrer (u.a. wieder Georg, denn

die Figuren von Drache und Pferd, Georg und derselbe Rahmenguss wird auch mit andern

Christi Segenshand im Himmelsquadranten. Ikonen kombiniert) und Monche.

2D



	Wort Gottes im Bild : russische Ikonen vom 16. bis 19. Jahrhundert im Museum Burghalde

