
Zeitschrift: Lenzburger Neujahrsblätter

Herausgeber: Ortsbürger-Kulturkommission Lenzburg

Band: 73 (2002)

Artikel: Landschaftstempel Lenzburg

Autor: Derungs, Kurt

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-917889

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-917889
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Landschaftstempel Lenzburg

von Dr. Kurt Derungs

Ein Ort der Grossen Göttin in der Schweiz
Die Region Lenzburg ist aus archäologischer Sicht einer der

bedeutendsten Orte der Schweiz. Schon vor 2000 Jahren befand sich hier eine gallo-
römische Stätte mit einer Theateranlage für 4000 Personen. Diese Kapazität
zeigt, dass der Ort mit dem erschlossenen Namen Lent(i)a, wie Lenzburg
damals vermutlich hiess, eine überregionale Bedeutung hatte und als Versammlungsplatz

diente. Doch die Geschichte weist uns noch weiter zurück. So fanden

Archäologen unter dem römischen Theater ein eisenzeitliches (keltisches)
Pferdeopfer, ferner in der Region eisenzeitliche Grabanlagen. Auf dem Kestenberg

befand sich eine mindestens 3000 Jahre alte Siedlung aus der Bronzezeit,
und aus Sarmenstorf sind 5000 Jahre alte Grabanlagen bekannt. So überrascht es

nicht, dass die kulturgeschichtlichen Anfänge von Lenzburg vor etwa 50 Jahren
durch einen sensationellen Fund bis in die Jungsteinzeit zurück datiert werden

konnten. Zwischen Schlossberg und Goffersberg fanden Bauarbeiter und
Archäologen 1959 eine Grabanlage aus Steinkisten, die etwa 6000 Jahre alt ist.

Damit begann eine neue geschichtliche Betrachtung der Region Lenzburg
und ein nachhaltiges Interesse für den Ort, denn die Steinkistengräber aus der
Jungsteinzeit waren von besonderem Wert. Verblüffend war nicht nur die

Menge der überkommenen Steinplatten, sondern auch die Komplexität der
Bestattung, worauf wir noch zu sprechen kommen.

So wurde das archäologische Material mit grossem Aufwand gesichert und
fortlaufend dokumentiert. Heute befinden sich Teile davon im Landesmuseum

in Zürich und im Museum Burghalde in Lenzburg. Einen vorläufigen
Abschluss der Dokumentation können wir in der vom Schweizerischen
Landesmuseum 1998 veröffentlichen Publikation ersehen: René Wyss, Das neolithi-
sche Hockergräberfeld von Lenzburg, Kt. Aargau.

Trotz aller Sorgfalt und detaillierten Beschreibungen gelang es jedoch nicht,
die Bedeutung des Hockergräberfeldes in seiner Kulturgeschichte zu erfassen.

Dies aus verschiedenen Gründen. Einmal ist es die Eigenart der heutigen
traditionellen Archäologie, sich vor allem auf das materielle Kulturgut zu beschränken

und dieses museologisch zu bewahren. Das ideelle Kulturgut aber, das mit
jedem Fund immer untrennbar verbunden ist, wird kaum in Betracht gezogen.

Es wird argumentiert, dass dieses unwiderruflich verloren gegangen sei.

Dagegen steht aber eine andere Sichtweise und Methode, vor allem jedoch
eine Erkenntnis, dass auch das ideelle Kulturgut einer Kontinuität unterworfen
ist, sich also durchaus gewandelt tradieren kann.

Andererseits begegnen wir in der klassischen Archäologie einer (veralteten)
Vorgehensweise, die sich am Punktuellen und Isolierten orientiert. Dies mag

3



fur eine gewisse Zeit seine Berechtigung haben, doch wird es einer modernen
systemischen Betrachtung in keinerWeise gerecht. So stellt sich kaum ein Autor,
der das Hockergräberfeld von Lenzburg beschreibt, die Frage, warum gerade
dieser Ort zwischen Schlossberg und Goffersberg für die verstorbenen Menschen

ausgesucht wurde. Doch gerade dies ist der Schlüssel fur die Bedeutung
des Gräberfeldes.

Damit sind wir bei der Landschaftsmythologie angelangt, die der Verfasser
seit über zehn Jahren entwickelt und für verschiedene Stätten beschreibt. Die
moderne Landschaftsmythologie ist keine «geomantische» oder «esoterische»

Beschäftigung, sondern eine Synthese verschiedener Wissensgebiete mit einer
systemisch-kulturgeschichtlichen Methode. Dort, wo eine einzelne isolierte
Betrachtung, wie z.B. die Archäologie, keinen Erkenntnisgewinn mehr erlangt,
ist es ratsam, zu einer systemischen und interdisziplinären Betrachtungsweise
überzugehen. Diese «nächsthöhere» Ebene ist vom Ort aus gesehen die Region
oder gesamte Landschaft, was unmittelbar zu einer landschaftsmythologischen
Sicht führt, denn dort treffen sich die natur- und kulturwissenschaftlichen
Bereiche. Für die Erschliessung der Landschaft Lenzburg waren die Archäologie,
die Ethnologie (Volksbrauchtum), die Sagenforschung und die Kirchenmythologie

besonders wichtig.
Nach langjähriger Vorarbeit konnte der Verfasser im Sommer 2000 ein

Buchprojekt abschliessen, das auch den Landschaftstempel Lenzburg beschreibt:
Kurt Derungs, Landschaften der Göttin. Avebury, Silbury, Lenzburg, Sion. Somit darf
ich für diesen Beitrag und die Quellenangaben auf dieses Buch verweisen, das

auch einen Einblick in die moderne Landschaftsmythologie vermittelt.

Der geographische Raum
Die natürliche Gegebenheit der Region Lenzburg zeigt einen geographischen

Raum, wie er sakralen Anlagen eigen ist. Im engeren Kreis bewirken
der Schlossberg, der Goffersberg, der Bölli, die Heidenburg und der Staufberg
ein «geschlossenes» System von Hügeln und einer tieferen Ebene, die als «Kessel»

wahrgenommen werden kann. Durch diesen Raum fliesst von Süden her der
Aabach, der in Richtung Niederlenz der Aare zu den Lenzburger Raum ver-
lässt. Der Aabach dürfte in gallo-römischer Zeit Lenta oder Lentia geheissen
haben, so wie die Siedlung beim heutigen Lindwald selbst. Lind oder linth
bezeugt die alte Wahrnehmung des Wassers als lebenspendenden Drachen, der in
der Sagenwelt von Lenzburg immer noch eine bedeutende Rolle spielt.
Sprachlich verwandt ist der uns geläufige Begriff Lindwurm, der eigentlich
zweimal den Drachen oder die Schlange meint.

Durch den natürlichen Fluss des Aabaches/Lentia von Süden nach Norden
wird eine astronomische Kardinalausrichtung beschrieben, gleichzeitig teilt
der Schlangenfluss den Raum Lenzburg in zwei Hälften, nämlich in eine
westliche mit dem Staufberg und in eine östliche mit den drei Hügeln Schlossberg,

Goffersberg und Bölli.Von Norden aus gesehen — und dies war die alte

Betrachtungsweise — liegt somit die Hügel-Dreiheit auf der linken Seite, wäh-

4



rend der Einzelhügel sich auf der rechten Seite befindet. Diese Makro-Betrachtung

der Landschaft Lenzburg ist von grundlegender Bedeutung, denn
sie wiederholt sich in der Positionierung derVerstorbenen in den Steinkistengräbern

der Mikroebene. Dadurch ist die Links-Rechts-Thematik in diesem
Raum deutlich erkennbar, was auch zu einer archäologischen und ethnologischen

Diskussion geführt hat. Mehrheitlich ist man sich einig, die linke Seite
als «weiblich» und die rechte als «männlich» aufzufassen. Für Lenzburg gilt
dies in einem hohen Mass, so dass die östliche, links gelegene Hügel-Dreiheit
von Schlossberg, Goffersberg und Bölli als die «weibliche» Hälfte, und der
westliche, rechts gelegene Einzelhügel Staufberg als die «männliche» Hälfte des

landschaftsmythologischen Systems betrachtet werden kann (Abb. 1 und 2).

Abb. i Der geographische Raum Lenzburg-Staufierg-Heidenburg von Süden nach Norden betrachtet

5



Die vielfachen Beziehungen Ost-West, Links-Rechts, Weiblich-Männlich
und Nord-Süd kehren in zahlreichen Tempelanlagen und deren Architektur
wieder, sie sind oft jedoch nur ein «künstliches» Abbild der natürlichen
Gegebenheiten. So betrachtet können wir von einem harmonischen Landschaftstempel
Lenzburg sprechen, der ein Geschenk der letzten Eiszeit ist und von den Menschen

der Jungsteinzeit vor 6000 Jahren erkannt und entsprechend mythologisiert

wurde.

Die liegende Landschaftsgöttin
Die Mythologisierung der Landschaft durch die Menschen derJungsteinzeit

beruht auf einem alten Weltbild, das unserem diametral entgegensteht. So war
die Natur an sich heilig, weil sie im Zyklus von Werden und Vergehen Leben
hervorbringen kann. An ganz besonderen Orten und Plätzen, wo sich die Natur

6



durch ihre geographischen Gegebenheiten speziell manifestiert, erkannten die
Menschen diese Sakralität, d.h. sie erfassten sprachlich-mythologisch ihre
natürliche Umgebung mit ihrem kulturell-mythologischen Verständnis. Dieses
frühe Weltbild äussert sich z.B. in der Benennung der Landschaft (vgl. Aabach
Lenta Drachenschlange), in der Architektur von Grabanlagen oder in der
Wahl des Ortes für eine Kultstätte bzw. natürliche Tempelanlage, wie wir sie in
Lenzburg vorfinden. Trotz kultureller Veränderungen verschwindet die
Bedeutung einer Kultstätte nie gänzlich, sondern wird — zuweilen fast bis zur
Unkenntlichkeit transformiert — überliefert. In friedlichen Zeiten wird dieses

Wissen von Generation zu Generation tradiert, herrscht jedoch Krieg, so

können Techniken und Erkenntnisse degenerieren.
Durch die landschaftsmythologische Methode lässt sich kulturvergleichend

sagen, dass die Menschen damals eine direkte Naturverehrung kannten, d.h.

Quellen, besondere Steine, Bäume, Hügel oder Berge fanden eine sakrale

Betrachtung. Dies nicht aus einem romantischen Verständnis heraus, wie oft
geglaubt wird, sondern basierend auf ihrem mythologischen Weltbild, in dem
sich die Menschen welterklärend aufgehoben fühlten. Auch hat diese natürliche

Mythologie nichts zu tun mit den späteren Mythen der Griechen,
Römer, Kelten oder Germanen, in denen oft nur noch lächerliche Gestalten
figurieren. Die frühe Mythologie war tiefverwurzelt mit der Ahnenverehrung der
Sippen. DieVerstorbenen existierten mit den Lebenden weiter und hielten sich
als Ahnenseelen in der Natur auf: In Steinen, in Bäumen, im Wasser oder in
Höhlen und Grotten. Damit verbunden war der feste Glaube an eine Wieder-

Abb. 3 Die Hügel «bey Lenzburg», Rötelzeichnung von E.Jenner (1756-1813)

7



geburt der Ahnen durch eine junge Frau der verwandten Sippe. Bewahrt sind
solche Anschauungen in totemistischen oder schamanistischen Uberlieferungen,
sofern sie nicht patriarchalisiert, eliminiert oder ausgebeutet wurden. Ganz
besonders aber war die frühe Mythologie mutterrechtlich-matriarchal mit der

entsprechenden Gesellschaftsform. Haben wir einmal diesen Standpunkt
erarbeitet, so bietet er uns einen Schlüssel zum Verständnis der Landschaftsmythologie

und der landschaftsmythologischen Systeme, die in der Jungsteinzeit
geschaffen und von den nachfolgenden Kulturen teilweise übernommen wurden.

Denn die Kernfrage in Lenzburg ist immer noch, warum gerade zwischen
Schlossberg und Goffersberg ein solches Hockergräberfeld angelegt wurde.
Allein hier nur die geologischen Bedingungen zu betrachten, greift zu kurz.
Vom Staufberg aus blicken wir nach Osten, zur linken «weiblichen» Hälfte des

Landschaftssystems, und erkennen drei liegende Hügel, die in ihrer Dreidi-
mensionalität eine liegende Gestalt bilden. Den Kopf bezeichnet der heute
fast überbaute Bölli, den Rumpf bildet der langgezogene Goffersberg, und der
Bauch besteht aus dem runden Hügel Schlossberg (Abb. 3).

Diese einst heiligen drei Hügel reflektieren die mutterrechtlich-matriar-
chale Mythologie der jungsteinzeitlichen Menschen, denn sie erkannten nicht
nur ihre sakrale Drei(heit) wieder, die sie mit der Mondin in Verbindung
brachten, sondern vor allem ihre Schöpferahnin und Erdgöttin, die sich hier
vom Umriss und der Form her eindeutig als weibliche, liegende Hügelgestalt
manifestiert. Diese weibliche Körperanalogie, die sich in der Architektur, in
der Grabanlage oder in der direkten Naturverehrung immer wieder äussert,
öffnet uns die Türen zum Verständnis der 6000 Jahre alten Steinkistenstätte

von Lenzburg (Abb. 4).

Die Grabstätte als Mikrokosmos
Betrachten wir die Dreihügelgestalt etwas genauer. Die Erdgöttin oder

Kornmutter befindet sich auf der linken «weiblichen» Hälfte im Osten des

Landschaftstempels. Osten wird in vielen Kulturen als die Seite des Lichtes,
des Sonnenaufgangs und der (Wieder)-Geburt aufgefasst, also allgemein als

die Seite des Lebens. Tatsächlich gebärt ja die Schöpfergöttin jeden Tag die
Sonne aus ihrem kosmischen Schoss. Die Ahnin selbst liegt linksseitig und
blickt gegen Westen in Richtung Staufberg, also zur rechten «männlichen»
Hälfte. Hier erhebt sich ein Einzelhügel, der den männlichen Partner der

Landschaftsgöttin repräsentiert. Dieser ist auf die Kornmutter im Osten bezogen,

weist jedoch mit der Westorientierung daraufhin, dass er mit dem Reich
der Wandlung und mit dem Jenseits verbunden ist. Dieser Sonnenheros «stirbt»

jeden Tag bei Abenddämmerung in den kosmischen Schoss der Schöpfergöttin,

um durch sie in der Morgendämmerung im Osten wiedergeboren zu
werden.

Die Landschaftsgöttin liegt nicht nur linksseitig, sondern ist mit ihrem runden

Schlossberg-Bauch auch schwanger. Damit weist sie nochmals auf ihre
kosmische und irdene Schöpfung hin und stellt einen Bezug her zu jeder

8



Abb. 4 Liegende Landschaftsgöttin von Lenzburg, gebildet aus Bölli (Kopf), Gojfersberg (Rumpf) und Schlossberg

(Bauch). Der Kreis bezeichnet die Fundstelle der Hockergräber.

(Wieder)-Geburt durch eine Frau. Markieren wir nun beim weiblichen
Hügelkörper den Ort der jungsteinzeitlichen Gräber, so fällt auf, dass dieser mit
der Körperanalogie übereinstimmt und dort zu liegen kommt, wo sich der
weibliche Schoss und Uterus befindet. Gleichzeitig lagen die verstorbenen
Frauen, Männer und Kinder ebenfalls linksseitig und in der sogenannten
Hockerstellung, die wir auch als Embryonal- oder Fötalstellung bezeichnen
können. Dadurch wurden sie in der Position der Landschaftsgöttin gebettet
und erwarteten in deren schwangeren Bauch ihre glückliche Wiedergeburt
(Abb. 5a). Die Steinkiste selbst bildet eine sakrale Höhlung und hat die
architektonische Form des Erdgöttinnenschosses. Darin fanden die Menschen in

9



Lenzburg (links); Hocker- oder Embryonalstellung der Steinkistengräber (rechts)

Embryonalstellung ihre Ahnenstätte. Die Steinkiste als Schoss erscheint als

Mikrokosmos der Erdgöttin, denn die Lage aller Steinkisten wiederholt auf
einer Makroebene die Körperanalogie der weiblichen Schossregion zwischen
Schlossberg und GofFersberg.

Eine Mikro-Makro-Beziehung erkennen wir auch in den stilisierten Frau-
enfigiirchen, die seit der Altsteinzeit immer wieder verschiedene Ausformungen

zeigen. Einzelne von ihnen sind recht klein und weisen eine Ose auf, so
dass sie an einer Halskette getragen werden konnten. Andere sind recht
«umfassend» in ihrer Körperbetonung und zeigen die Ahnfrau als Göttin der
Fülle. Interessant ist, dass sie vielfach ohne Gesicht dargestellt wurde. Uberhaupt

haben diese Figuren einen hohen Symbolcharakter mit einer
bewunderungswürdigen Abstraktion und Aussagekraft. Bekannt sind zum Beispiel
Funde vom Petersfels (Deutschland) oder von Neuenburg (Abb. 5b).

Die sakrale Geometrie und Astronomie
Ein Tempel zeichnet sich durch eine bestimmte Architektur und Geometrie

aus, und so ist es auch bei einem Landschaftstempel. Eine Vermessung des

Lenzburger Raumes ergab, dass eine Grundstrecke erkennbar ist, die vom
höchsten Punkt des Schlossberges zum höchsten Punkt des Staufberges
(Staufbergkirche) verläuft. Diese verbindet somit den Bauchhügel der
Landschaftsgöttin mit dem männlichen Einzelberg. Gleichzeitig ist diese Grundstrecke

eine geographisch-geometrische, eine sichtbare und eine astronomische

Kultlinie. Die Grundlänge Schlossberg-Staufberg wiederholt sich bei einer
zweiten Kultlinie, nämlich der Strecke Schlossberg-Heidenburg, die dieselbe

10



Länge aufweist. Die Heidenburg in ihrem Hügelausläufer wird dadurch auch

geometrisch in den Landschaftstempel einbezogen. Es war nun offensichtlich
zu erkennen, dass drei Punkte in der Landschaft markiert werden sollten, so
dass sich aus den drei Fixpunkten Schlossberg, Staufberg und Heidenburg ein
gleichschenkliges Dreieck konstruieren Hess. Die Strecke Staufberg-Heiden-
burg, also die Basis dieses Dreiecks, ist ebenfalls eine astronomische Kultlinie,
wie wir noch sehen werden.

Ist dieses Dreieck eine «künstliche» Formation, so stellen wir fest, dass

auch der Aabach/Schlangenfluss und der Stadtbach ein zusammenfliessendes,
natürlichesV bilden, was einem landschaftlichen Vorbild gleichkommt. Das V-
Muster und das Dreieck gehören zu den ältesten Ornamenten überhaupt, was
an zahlreichen Artefakten und Tongefässen erkennbar ist. Dazu ist zu sagen,
dass es sich hier nicht einfach um Verzierung oder Schmuck handelt, also um
Form ohne Inhalt, sondern um eine Sinnbedeutung gemäss dem
gesellschaftlich-mythologischen Weltbild der Künstlerin oder des Künstlers. Diese
archaische Architektur und Geometrie lebt vom konkreten und sinnlichen
Bezug zur umgebenden Natur. Eine künstliche Abstraktion ohne Sinn exisiert
noch nicht. So ist das Dreieck Sinnbild für das weibliche Schamdreieck, das

lebenschöpfend das landschaftliche Schossdreieck der Erdgöttin meint.
Ein Grundprinzip eines Landschaftstempels besagt, dass er mehrdimensional

angelegt ist. Und so ist es auch mit der geometrischen Form. Das

gleichschenklige Dreieck von Lenzburg lässt sich durch ein Oval ergänzen, das

ebenfalls zur sakralen Geometrie gehört. Das Oval ist aber wiederum ein
klassisches Schoss-Symbol und verdoppelt das Schossdreieck. Zudem ist es auch
das Symbol für das kosmische und lebenschöpfende Ei, das dem Weiblichen
und der Grossen Ahnfrau zugeordnet wird. Um oder durch dieses

Landschafts-Oval-Dreieck fliesst in Lenzburg der wasserspendende Aabach alias

Lenta, was ein bemerkenswertes Sinnbild ergibt. Vor uns ist im Landschaftstempel

ein Urbild erkennbar, nämlich die hegende Erd- und Schöpfergöttin
mit ihrem Dreieck oder Schoss-Oval-Ei, die mit ihrer Drachenschlange
«spielt». Dies ist ein symbolhaftes und zugleich konkretes Abbild der kosmischen

und irdischen Schöpfung durch die Ahnfrau, wie auch immer sie bei
unterschiedlichenVölkern genannt wurde (Abb. 6).

Ein weiteres Grundprinzip eines Tempels oder Landschaftstempels ist seine
astronomische Ausrichtung. Noch in der christlichen Architektur lassen sich

Längsachsen von Kirchen messen, die nach Osten (Sonnenaufgang im Frühling

und Herbst), nach Nordosten (Sonnenaufgang Mittsommer) oder nach
Südosten (Sonnenaufgang Mittwinter) orientiert sind. Dazu gesellen sich in
den frühen Kulturen Mond- und Sternorientierungen. Diese
Himmelsbeobachtung war nicht einfach Spielerei, sondern besass einen kultischen wie
praktischen Charakter: Gemeint ist ein Jahreszeitenkalender, der auf verschiedenen

Techniken basieren kann, und eigentlich einen sakralen Bauernkalender

darstellt, der hohe Feste und Zyklen der Natur harmonisiert. Gemäss
mündlicher und schriftlicher Überlieferung sowie anhand des Volksbrauchtums

11



lassen sich verschiedene Agrar-Zyklenfeste beobachten: Im Vorfrühling war
dies Anfang Februar das Fest der Brigit oder später Maria Lichtmess. Dann folgte
das Frühlingsfest, das mit dem Mond und Ostern in Verbindung steht. Anfang
Mai gab es ein Vorsommerfest, das später Walpurgis oder Beltene genannt
wurde. An Mittsommer wurden vor allem erotische Feste gefeiert, was später
mit dem Johannisfest christlich überdeckt werden sollte. Anfang August war
Lugnasad oder das Lammasfest bekannt, an dem es vor allem um das Gedeihen
der Feldfrüchte und das Schneiden des Kornes ging. Im Herbst sind auch
heute noch allenorts Erntedankfeste im Gang, woraufAnfang November der
alte Bauernwinter beginnt, der dann am Tag der Brigit im Februar endet. Damit

verbunden ist Halloween oder Samhain Ende des Sommers). Zu dieser
Zeit begegneten sich die Ahnen und die Lebenden auf besondere Art und
Weise, denn bald folgte das Fest des Neubeginns und der Wiedergeburt, was

an Mittwinter (Weihnachten, Neujahr, Drei Könige) gefeiert wurde.

12



Somit erhalten wir vier bis acht Fest- und Agrarabschnitte, die einen
Jahreskreis beschreiben. Dies äussert sich auch in der Bauernmalerei oder in der
Volkskunst, die oft die Ornamentik des speichigen Rades (Lebensrad) verwendet.
Sinnbild wiederum sind die konkreten Naturbezüge, nämlich das Wachsen
im Frühling, das Blühen im Sommer, das Welken im Herbst und die Wiedergeburt

im Winter. Auf mythologischer Ebene stehen diese Jahresabschnitte
im Zeichen der Erd- und Mondgöttin und eines ihr zugesellten männlichen
Partners, so wie wir es bei der Landschaftsgöttin von Lenzburg feststellen
konnten. Dabei gleicht nach alterVorstellung die Erscheinung der Göttin dem

jahreszeitlichen Landschaftsbild. Im Frühling ist sie die lichte und begrünende
weisse Frau, oft in Mädchengestalt. Im Sommer erscheint sie als blühende,

rote Frau der Liebe und Fruchtbarkeit. Im Herbst und Winter ist sie die
Grosse Wandlerin und Schnitterin, die Göttin der Unterwelt, die zuweilen als

alte Vettel erscheint, um bald wieder als weisse Göttin die Welt zu segnen.
Auf männlicher Seite stehen für den Heros der Göttin im Frühling Aufgaben

der Initiation, im Sommer das hohe Fest der Heiligen Hochzeit, im Herbst
die Zeit der Wandlung und Jenseitsreise, sowie im Winter die glückliche
Wiedergeburt durch die Erd- und Mondgöttin, die im christlichen Kalender mit
Maria und Jesus nachklingt.

Im Landschaftstempel Lenzburg liegt der ideale Aussichtspunkt für astronomische

Orientierungen auf dem Staufberg. Wir blicken von dort nach Osten
und befinden uns auf einer idealen Höhe: Von hier aus lässt sich eine weite
Ebene und ein jahreszeitlicher Horizontkalender beobachten, in dem Sonne,
Mond und Sterne eine Rolle spielen. Eine astronomische Hauptlinie ist dabei
die Grundstrecke Staufberg-Schlossberg. Diese ist eine Azimutlinie, denn
Anfang Mai und Anfang August geht die Sonne in Richtung Schlossberg auf,
was vom Staufberg aus zu erkennen ist (Abb. 7). Umgekehrt geht vom Schlossberg

in Richtung Staufberg die Sonne Anfang November und Anfang Februar
unter. Damit verorten wir im Sonnenjahr gleichzeitig vier sakrale Bauern-
kalenderfeste, nämlich Brigit/Maria Lichtmess (Februar), Walpurgis (Mai),
Lammas (August) und Halloween/Samhain (November).

Nach Nordosten, in Richtung römisches Theater und Grosser Römerstein
im Lindwald, orientiert sich eine Azimutlinie mit Sonnenaufgang an Mittsommer,

was wir mit der Zeit der Heiligen Hochzeit in Verbindung brachten. Das
Datum der Frühlings- und Herbst-Tagundnachtgleiche im März bzw. im
September erhalten wir durch die Beobachtung, dass zu dieser Zeit vom Staufberg

aus die Sonne bei der Halskehle der liegenden Göttin aufgeht, also
zwischen Bölli und Goffersberg. Damit sind das Frühlingsfest (Ostern) und das

herbstliche Erntedankfest bezeichnet. An Mittwinter (Weihnachten) erhebt
sich die Sonne im Südosten, und zwar etwas nördlich der Heidenburg in
Richtung des Ausflusses des Stadtbaches.

Damit sind die Sonnenorientierungen etwa beschrieben. Doch genauso
beachtet, wenn nicht sogar sorgfältiger, wurden von den jungsteinzeitlichen
Menschen die Mondin und ihre Erscheinungsbilder. Allgemein ist von verschie-

13



Abb. 7 Sonnenaufgang über dem Schlossberg Anfang Mai und August

14



denen Tempelanlagen bekannt, dass besonders der neunjährige Rhythmus der
Vollmondaufgänge berücksichtigt wurde, d.h. die sogenannten Mondextreme.
Eine solche Mondaufgangslinie finden wir im Landschaftstempel Lenzburg in
der südöstlichen Strecke Staufberg-Heidenburg, die auch die Basis des

gleichschenkligen Dreiecks bildet, aber auch eine parallele Querachse des Schoss-
Oval-Eies darstellt. Die nordöstliche Strecke Staufberg-Kleiner Römerstein,
der sich in der Nähe des römischen Theaters befindet, bezeichnet ebenfalls
eine Mondaufgangslinie. Gerade dieser Stein zeigt zudem ein deutliches
Zeichen eines weiblichen Schossdreieckes, so dass wir ihn als weitere
Erscheinungsform der Landschaftsgöttin erkennen können (Abb. 8).

Und auch diese astronomische Kultlinie ist eine Parallele, und zwar zur
Längsachse des Schoss-Oval-Eies. Damit erhalten wir eine weitere Bedeutung
des Ovals, nämlich als Sinnbild der Vollmondin, die für das Wachstum von

Abb. 8 Kleiner Römerstein im Lindwald mit weiblichem Schossdreieck der Steinahnin

15



Menschen,Tieren und Pflanzen zuständig war, jedoch vor allem für die Kraft
der Regeneration, Wandlung und Wiedergeburt stand.

Kirchenmythologie und Volksbrauch
Die christliche Kirche war in der Spätantike die Erbin der gallo-römischen

Religion. Sowohl in der römischen wie in der gallischen (keltischen) Religion
finden wir alteuropäische Spuren einer Mythologie, die ihre Wurzeln in der
Bronze- und Jungsteinzeit haben. Durch eine fortschreitende Patriarchalisierung
(Keltisierung, Romanisierung und Christianisierung etc.) werden diese transformiert,

umgestaltet und verflüchtigen sich. Letzte Reste und Spuren dieser alteu-
ropäisch-matriarchalen Mythologie finden wir im frühen Mittelalter im
Volksglauben und imVolkskatholizismus, wobei dieser selbst durch die Missionierung
der «unteren» Schichten mehr und mehr «heidnisch» wurde. Dies bezeugen
z.B. die zahlreichen heiligen Quellen, die einst vorchristliche Kultorte waren.

Betrachten wir die Situation im Landschaftstempel Lenzburg, so ist kein

Ort, weder derjenige der Staufbergkirche noch deijenige der Stadtkirche,
genuin christlich, sondern übernommen worden. Gleiches gilt für das Schloss

auf dem Schlossberg. Aber auch die Römer haben den Ort des römischen
Theaters von den Menschen der späten Eisenzeit (Kelten) übernommen, so
wie diese bereits die Kulthügel und Kultsteine der Bronze- und Jungsteinzeit
eroberten. Trotz diesem Prozess der Veränderung lassen sich in der
Kirchenmythologie Elemente der frühen Zeit finden, denn die Transformation
geschah oft systematisch nach gewissen Anhaltspunkten.

Ein gutes Beispiel ist die Staufbergkirche. In Bezug auf die direkte
Naturverehrung und im Landschaftstempel können wir den Staufberg als

männlichen Partner im Westen erkennen, der als Sonnenheros gedacht wurde.
Dieser erlebt besonders die Zeit der Wandlung und Wiedergeburt durch die

Landschaftsgöttin im Osten. Am Platz der heutigen Kirche dürfte in vorkeltischer

und noch in keltischer Zeit eine Steinsetzung vorhanden gewesen sein.

In gallo-römischer Zeit finden wir dann ein erstes Gebäude, wobei der Ort
dem römischen Merkur oder Apollo geweiht war. In frühchristlicher Zeit
wurde eine Kirche errichtet, die als Patron den heiligen Laurentius nennt.
Anknüpfungspunkt war dabei die Legende des Heiligen, denn dieser soll im
Feuer auf einem Rost gestorben sein. Im Völksbrauchtum erscheint nun auf
dem Staufberg das Silvesterfeuer, das ein Mittwinter- und Neujahrsfest
bezeichnet (Abb. 9). Hier schimmert die alte Sakralstätte und der Herospartner
der Landschaftsgöttin durch, denn dieser erfuhr einst symbolisch die Zeit der

Wandlung und Wiedergeburt. Der heilige Laurentius mit seinem Rost ist
nichts anderes als die christliche Variante des volkstümlichen (heidnischen)
Silvesterfeuers, das mit dem einstigen Sonnenheros in Verbindung gebracht
wurde.

Interessanterweise hat zwar Laurentius das Patrozinium der Staufbergkirche
inne, doch auf den Glasmalereien erscheint vor allem das Leben von Jesus, der
ebenfalls als eine Art Sonnenheros gilt, wenn auch in einem patriarchalen Um-

16





feld. Dieser wird durch eine Mittwintergöttin (wiedergeboren, die als Maria
überliefert ist. Denn auf den Glasmalereien erkennen wir die beiden «Cousinen»

Elisabeth und Maria, die schwanger dargestellt sind. Auch sie dürften, wie
der heilige Laurentius, in den alteuropäischen Fussstapfen wandeln, so dass sie

als letztes Ebenbild der liegenden, schwangeren Landschaftsgöttin gelten können.
Einen weiteren, kirchenmythologischen Hinweis gibt das alte Patrozinium

der Stadtkirche von Lenzburg. Dieses zeigt die Heiligen Drei Könige, die den
sakralen Ort der Kirche übernommen haben. Historisch gesehen sind aber
die drei Könige männliche Nachfolger einer weit älteren Frauendreiheit, die
in der Volksfrömmigkeit Margaretha, Katharina und Barbara oder im
Volksglauben Ambeth, Wilbeth und Borbeth genannt werden. Sie alle stehen den
mittwinterlichen Schicksalsfrauen sehr nahe, die an der Krippe des Kindes
erscheinen, es begaben und den Schicksalsfaden spinnen. In diesem Sinn erinnern

wir uns, dass auch die liegende Landschaftsgöttin sich in einer Dreiheit
manifestiert, nämlich als Dreihügelgestalt. Somit bilden die drei Hügel nicht
nur den Körper der Erdgöttin, sondern stellen auch die Mondin in ihrer Dreifaltigkeit

dar.

In Lenzburg ist überdies auf die Gestalt des heiligen Nikolaus hinzuweisen.
Dieser soll im hohlen Goffersberg wohnen und schlafen und jeweils an
Mittwinter die Menschen besuchen und beschenken. Der Goffersberg ist dabei
ein sich öffnender und schliessender Berg, der mit diesem Motiv an den Körper
und den heiligen Schoss der Landschaftsgöttin erinnert. Es ist dieser Schoss,
der alles Leben und die Gaben der Natur hervorbringt, so wie es auch das

Füllhorn oder der Kessel der Wandlung symbolisieren. Der Name gof(f)er
dürfte von römisch cubare, d.h. liegen, abzuleiten sein, so dass das Wort auf
den liegenden Körperhügel hinweist. Im historischen Vergleich ist nun auch
die Figur des Nikolaus ein christlicher Versuch, eine weibliche Göttingestalt
der Mittwinterzeit zu vermännlichen. Zu denken ist an eine Lucia, eine Frau
Percht (Bertha) oder an eine Frau Holle, besonders aber an das weissgeklei-
dete Weihnachtskind mit dem Gabenkorb, das in Hallwil südlich von Lenzburg

bis heute im Brauchtum überleben konnte und von einem jungen
Mädchen gespielt wird (Abb. 10).

Im Lindwald begegnen wir einem alten Steinkult im christlichen Gewand.
Die Rede ist vom Grossen Römerstein, der östlich des römischen Theaters zu
finden ist. Uberhaupt markieren der Kleine Römerstein, das Theater und der
Grosse Römerstein einen besonderen Ort, der sich sehr nahe nördlich von
der liegenden Landschaftsgöttin befindet. Berichte aus den 1930erJahren
überliefern, dass der Grosse Römerstein als Altar gedient hat und dort Messe gelesen
wurde. Damit reiht sich der heute nicht mehr beachtete Stein in die zahlreichen

Ahninnensteine aus vorchristlicher Zeit ein, wie wir dies schon beim
Kleinen Römerstein gesehen haben. Die Namen «Römerstein» sind übrigens
nicht sehr alt, sondern datieren ins 19. Jahrhundert. Die Steine selbst wurden
schon in der Jungsteinzeit mythologisiert und zeigen die Ahnfrau im Steinkult.

Gemäss einer Sage soll der Grosse Römerstein der Mittelpunkt einer

18



Abb. 10Junges Mädchen als weissgekleidetes «Weihnachtskind» in Hallwil

heidnischen Stadt Lorenz (Lentia) gewesen sein. Er wird damit zu einem
Omphalos- oder Nabelstein, der die Landschaftsgöttin im Zentrum der Welt
repräsentiert, wie es noch in der Antike gebräuchlich war. So ist wiederum die
Kontinuität überraschend, wenn er im christlichen Kontext als Altarstein
dient (Abb. 11).

19



Noch erstaunlicher ist aber die Tatsache, dass die Predigt jeweils Anfang
August abgehalten wurde. Also genau zu der Zeit, in der vom Staufberg aus
die Sonne in Richtung Schlossberg aufgeht. Im Jahreskreis bezeichnet dieses

Ereignis das Lammasfest, das der Korngöttin mit ihrem Kornkind geweiht

Abb. i 1 Grosser Römerstein als Steinahnin mit Gesichtsprofil

20



war, aber auch der Schnitterin der Ernten. ImVerborgenen war bei der Messe
beim Römerstein nicht die Predigt das Wesentliche, sondern der Nabel- und
Ahninstein als Altar, der die liegende Landschaftsgöttin und Kornmutter
vergegenwärtigte. In diesem Sinn ist die Kirchenmythologie von hohem
Erkenntnisgewinn, wenn wir sie rückschliessen können.

Sagenmythologie und Kultplätze
Sagen, Märchen und Mythen bilden einen wichtigen Forschungszweig der

modernen Landschaftsmythologie, die sich auch mit dem traditionellen
Erzählgut beschäftigt. Jede Uberlieferung, und besonders eine mündliche, ist aber
der Veränderung unterworfen. Sie kann also nicht einfach eins zu eins

übernommen und interpretiert werden, denn wie bei der Landschaft stellen wir
verschiedene Schichten und Transformationen fest. Sagen haben den Vorteil,
dass in ihnen oft ein lokaler, örtlicher Hinweis gegeben wird, so dass ein Platz

landschaftsmythologisch untersucht werden kann. Und auch wenn kein
archäologischer Fund vorliegt, kann ein Ort durchaus als bedeutsame Stätte im
landschaftlichen System vernetzt sein.

Allgemein müssen wir jede Sage kritisch lesen und uns die ältesten Schichten

und Motive erarbeiten. Auf keinen Fall dürfen wir einen Text als gegeben
betrachten und uns nur auf der Oberfläche verweilen. In Sagen sind
neuzeitlich-bürgerliche, dämonologische, christliche, moralische und patriarchal-dua-
listische Elemente eingeflossen, die den eigentlichen mythologischen Gehalt
überlagern und verdecken. Im Kern leben die Sagen vom «Zauber des Nunti-
nosen», den wir mit dem für uns selbstverständlichen Weltbild nicht mehr
verstehen. Er erscheint als das Andere, als Aberglaube oder als ungeheuerliches
Erlebnis. Dennoch lassen sich sehr viele Sagenmotive kulturgeschichtlich erklären,

wenn wir sie in einen totemistischen, schamanistischen und vor allem mut-
terrechtlich-matriarchalen Kontext stellen. Durch eine Rückkopplung der
verfremdeten und verzerrten Mythenmotive, wie sie uns in der Sagenwelt begegnen,
lässt sich der ursprüngliche Sinn einigermassen wieder rekonstruieren.

Damit ist erläutert, warum Sagen durchaus wertvoll sind für die Archäologie

und moderne Landschaftsmythologie. Archäologen argumentieren häufig,
Sagen seien nicht älter als 300 Jahre und daher unbrauchbar. Das ist durchaus

richtig, wenn eine Sage nur an der Oberfläche gelesen wird und ihre
verschiedenen, zeitlichen Schichten nicht erkannt werden. Es ist ein gutes Auge
notwendig, um die Veränderungsprozesse zu skizzieren. Mit dieser Sichtweise
kommen wir dem ideellen Kulturgut ein gutes Stück näher, das mit einem realen,

sagenhaften Fundplatz untrennbar verbunden ist.
Nehmen wir als Beispiel eine Sage, die im Lindwald spielt. Geschildert

wird eine nächtliche Beobachtung von zwei Männern, die einen Schatz
heben wollen. Sie werden Zeugen, wie nach und nach alle Handwerke der Stadt

von dämonischen Wesen vorgeführt werden. Am Schluss erscheint ein Schleifer
mit einer alten Frau, die als steinalt geschildert wird. Anstatt nun sein Handwerk

des Schleifens an einem Messer zu vollführen, schleift er am Schleifstein

21



lange den Hintern der alten Frau, bis der Spuk durch eine Unachtsamkeit der

ungeduldigen zwei Männer plötzlich ein Ende findet. — Undurchsichtiger
könnte wohl eine Sage nicht sein, doch die Hauptakteure der Erzählung sind

eindeutig «jenseitige» Männer eines Berufsstandes, und zwar genau zwölf. Auf
der anderen Seite steht eine weibliche Gestalt, die als «steinalte Frau» überliefert

ist und die mit dem «Hinterteil» erwähnt wird. Durch den Vergleich mit
dem historischen Volksbrauchtum lässt sich zu diesen Schilderungen sagen:
Die «Alte mit dem Hintern» entspricht der Erscheinung der Frau mit dem
heiligen Schoss, die im rätischen Gebiet «Alte Mutter» genannt wird. Sie ist

die Ahnfrau der Landschaft, die sich in einem Stein verkörpert. Ihr zugesellt
sind jahreszeitlich verschiedene männliche Partner, seien dies Sennen oder im
bürgerlichen Kontext eben «Handwerker». Zur Sage gesellt sich auch eine

auffällige Markierung beim Kleinen Römerstein, der bekanntlich im Lindwald

zu finden ist. Die genaue Betrachtung des Steines zeigt einen «Hintern»
bzw. ein deutliches Schossdreieck, das als sakrales Zeichen aufgefasst wurde. In
diesem Sinn repräsentiert der Kleine Römerstein die Steinalte und Ahnin, die

mit der Landschaftsgöttin von Lenzburg identisch ist.
Eine weitere Sage zeigt den Ort der Heidenburg, wie man sich ihn mythologisch

vorgestellt hat. Dabei ist auch der Name «Heiden»-Burg nicht
unwichtig, denn er zeigt an, dass es sich hier um eine vor- oder ausserchristliche
Stätte handelt. Archäologisch wurden am Ort keine Funde gemacht,
landschaftsmythologisch ist der Platz jedoch von hoher Bedeutung im System
Lenzburg. Geschildert wird in der Uberlieferung eine junge, schöne Frau, die
den Aspekt der weissen Göttin darstellt und einen männlichen Partner initiiert,
d.h. er muss gewisse Aufgaben lösen. Dass dabei die Frau in Tiergestalt
erscheint, zeigt nochmals die enge Verbindung der Landschaftsgöttin mit ihren
Tiersymbolen, besonders aber mit der Drachenschlange Lentia. Wiederum ist
auch nur von zwei handelnden «Personen» die Rede, nämlich von einer
weiblichen Frau-Tier-Figur und von einem Mann. Man vergleiche dazu die
«weibliche» und «männliche» Hälfte des Landschaftssystems. Wie so oft bei
diesem Sagentyp wird die Aufgabe nicht gelöst und die Göttin als Dämonin
hingestellt. Anhand derVergleiche lässt sich jedoch sagen, dass dies dem
moralischchristlichen Einfluss zu verdanken ist und dem matriarchal-mythologischen
Kern nicht entspricht.

Die weisse Göttin von der Heidenburg
Alle hundertJahre am Gründonnerstag und Karfreitaggeht eine weisse Frau ohne Kopf

von der Heidenburg zum Aabach hinunter und wäscht; erscheint sie aber dabei als

Schlange, Spinne oder Kröte, so könnte man sie dannzumal erlösen. So begegnete sie einst

einem Bauern aus dem benachbarten Dorf Staufen, als er eben auf den Kirchberg hinauf

in die Osterpredigt gehen wollte, und legte sich ihm alsfaustdicke Spinne in den Pfad.
Dies gilt aberfür ein sehr schlimmes Zeichen, sagen die Leute; und wer dennoch weiter

will, wenn ihm eine Spinne den Weg verlegt, der geht zum letzten Male in die Kirche;
denn das nächstemal wird er hingetragen als Leiche. Unser Mann kehrt also ebenfalls

22



um und will, solange die Predigt dauert, ins Wil hinabgehen, zu seinen Wässermatten.

Aber hier kommt die Spinne hintendrein, treibt ihn über denAabach und bis zum
Ausläufer des Egliswiler Berges gegen die Heidenburg hinan. Da steht sie plötzlich als eine

Jungfrau vor ihm in altfränkischer Tracht, reicht ihm die Hand und leitet ihn so

stillschweigend in die Bergwand hinein. Alles öffnet sich vor ihnen. Er steht da in einer Grotte
voll Glanz und Schimmer, wie in einer katholischen Wallfahrtskirche. Hier zeigt ihm
dieJungfrau alle Kostbarkeiten und bittet ihn um den Erlösungskuss. Sie wandelt sich

in Katze, Schlange und Drache. Krallen entwickelt sie so dick, wie Dornenbündel auf
Kirschbäume gehängt — unerschrocken kiisst er sie. Jetzt wird sie zur gewaltigen Kröte;
er will fliehen, da springt sie ihm ins Genick, und bewusstlos sinkt er zusammen.
Anderntags findet ihn der Bannwart drunten am Bache; kaum erkennt er ihn noch, so dick

ist sein Gesicht verschwollen und all sein Haar vom Kopf weggesengt. Man bringt ihn
heim, aber er stirbt im Irrsinn. Nach etlichenJahren machte ein anderer Bauer denselben

Weg ins Wil; da vernahm er ein grosses Brausen und Glockenstürmen von der Heidenburg

herunter. Als er stillestand, um aufzuhorchen, ob es nicht etwa auf dem Staujberg
läute, hörte er dreiundzwanzig abgemessene Glockenschläge hintereinander droben auf
dem Felsen. Er meinte, das bedeute ebensovieleJahre von jenem laufenden Hundert, da

dann die Jungfrau sich wieder einen Erlöser unter den Staufner Bauern suchen düfe.

Das Hauptthema der Sage ist eindeutig der Initiationskuss eines männlichen
Partners der Landschaftsgöttin, die ihn so für eine gewisse Zeit zum König
macht. Er gewinnt sie und damit das Land, denn die Frau/Göttin und die
Landschaft bilden nach altem Glauben eine unauflösliche Einheit. Mit diesem
Motiv und mit der friedlichen Initiation mittels Kuss gelangen wir
kulturgeschichtlich bis in vorkeltische Zeiten zurück, die wir als alteuropäisch-
matriarchal bezeichnet haben.

In der Sage verbirgt sich eine zeitliche Angabe, die meist überlesen oder un-
gedeutet bleibt. Gemeint ist die Dauer von «100 Jahren», nach der die Göttin
wieder einen Mann erwählt. Gleichzeitig ist dies die Periode, während der ein

König im Namen der Landschaftsgöttin regierte. Das Rätsel kann gelöst werden,

wenn wir 100 Jahre nicht als Sonnenjahre, sondern als Lunationen und
Mondläufe zählen. Hundert Mondmonate ergeben etwa 8 Sonnenjahre, die
in der Mythologie als Grosses Jahr eine königliche Regierungszeit ausmachen.

Zudem liegen 8 Sonnenjahre zwischen dem Mondrhythmus von 9

Sonnenjahren, was in der Astronomie des Landschaftstempels von Lenzburg
wiederkehrt.

Eine Sage vom Goffersberg berichtet von einer Frau Hilde, um die zahlreiche

Männer freien. In derVerzerrung wird Frau Hilde als hochmütig und
abweisend dargestellt, was wiederum dem moralisch-patriarchalen Einfluss zu
verdanken ist. Hilde entspricht auf dem Goffersberg ziemlich genau dem
Aspekt der roten Liebesgöttin der allumfassenden Fruchtbarkeit. Und so wie die

Heidenburg ein Ort der Initiation durch die weisse Göttin war, schildert die

Uberlieferung den Goffersberg als Stätte der erotischen Begegnung der roten
Göttin, was in der Mythologie als Heilige Hochzeit bekannt ist. Akteure sind

23



dabei die Stammeskönigin-Priesterin und der inthronisierte König, die als

Repräsentanten der Landschaftsgöttin und ihres Heros gelten. Bedeutsam ist
in dieser Sage, dass ein Name für die Göttin überliefert wird. «Hilde» dürfte
aber in Lenzburg eher alemannischer Herkunft oder durch die Romantik
vermittelt sein. Dennoch entspricht Hilde-Hulda-Hel dem Erscheinungsbild
einer alten Erd- und Mondgöttin, die in ganz Europa Ana oder Dana genannt
wurde. Dies dürfte auch der älteste Name der liegenden Landschaftsgöttin
von Lenzburg sein. «Lentia» ist dabei die Nennung der Göttin in Tiergestalt,
denn eines ihrer Symboltiere war die Schlange bzw. der Drache.

Frau Hilde vom Goffersberg
Wenn der Mond bleich und gross hinterm Liitisbuchwald aufgeht, so erscheint beim

Schlösschen auf der Höhe des Goffersberges ein weissgewandet Weib. Es schreitet leise

vom Schlösschen her zur Halde, setzt sich aufeine Bank und lugt über das stille, versilberte

Land. Das ist Frau Hilde, die war eine nahe Verwandte eines gewissen Landvogts

auf der Lenzburg. Im Leben ist sie ein stolzes, übermütiges Weib gewesen. Sie hatte sich

das Gofischlösschen erbauen lassen, weil der Goffersberg um ein halbes Klafter den

Schlosshügel von Lenzburg überragt: somit bewohnte sie die höchstgelegene Burg in
zehn Meilen Runde. Da sass sie nun tagtäglich an der Halde und schaute hin übers

Land, wo die vielen Burgen lagen: die Lenzburg, die Brunegg, die Wildegg, der Wildenstein,

der Besserstein, der Biberstein und die Habsburg. Fernerhin die Schlösser

Schenkenberg, Kastelen, Lostof und Rore und endlich weit im Seetal die mächtige Wasseife-

ste von Hallwil. Und mancher edleJunker, der in diesen Burgen ein- und ausgesprengt,

war unterm Gofischlösschen vorbeigeritten und hatte um die Minne der Frau Hilde
geworben. Aber diese hatte jedweden ausgeschlagen, denn keiner schien ihrer Liebe würdig
und ihrer Hoffart vornehm genug. Doch dieJahre gingen ins Land, die Hilde ward

älter, und ihre Blüte schwand. Da blieben auch die Junker mählich aus, und es geschah,
dass das Schlossfräulein sein Leben vereinsamen sah. Da packte sie der Kummer, und

erfrass an ihr, dass sie ganz mager wurde und spitz mit den Jahren - kein Rossknecht

hätte sie mehr freien mögen. Und über eine kleine Weile verstarb Frau Hilde an der

Gelbsucht. Manche Burg ist seither zefallen, und die Junker sind längst schon zu
Grabe gestiegen, aber heute noch erscheint Frau Hilde an der Halde vor ihrem Schlösschen

in ihrem alten Stolz und ihrerJugendfülle. Und sie schaut übers Land hin wie

einst und harrt der Minne und wartet... und wartet.

Die Ana-Hilde-Lentia begegnet uns auch in den Sagen mit dem Motiv des

Drachentötens. In Lenzburg hauste die Drachin einst im hohlen Schlossberg,
also genau dort, wo der Schoss-Bauch der Landschaftsgöttin zu hegen kommt.
Die «Drachenschlange» versinnbildlicht hier die Lebenskraft der Göttin,
besonders ihre Fähigkeit der Regeneration und Wiedergeburt. Auch unser Urbild
erscheint wieder, nämlich das der Frau mit der Schlange, welches in Lenzburg
so ausgeprägt tradiert ist. Die Drachentöter selbst stehen dem schwarzen Aspekt
der Ahnfrau gegenüber, die als Lentia-Drache erscheint. Einer von ihnen wird
sogar verschluckt und kommt dann wieder aus dem Körper der Drachin her-

24



Abb. 12 Verschlingende Schlange auf einem Schild im Schloss Lenzburg

vor, was einem Tod-und-Wiedergeburtsmotiv gleichkommt (Abb. 12).
Dennoch ist die ganze Szene eher eine Parodie auf den matriarchal-my-

thologischen Gehalt. Die Drachentöter sind nämlich Eroberer und stehen für
eine vorchristliche Patriarchalisierung, so wie der heilige Georg mit seinem

Drachenkampf später für eine christlich-patriarchale Unterwerfung steht.

Entsprechend dämonisch muss dann rückwirkend natürlich die Drachin
hingestellt werden.

25



Die Drachentöter

Zwei Brüder, die jung und wagemutig waren, ritten einst miteinander aufdieJagd in
einen weiten Forst. Dabei kamen sie in eine Gegend, die voll Wehklagen war über einen

scheusslichen Drachen, der Vieh und Menschen frass, also dass der ganze Strich veröden

musste. Sie beschlossen drum, die Gegend von ihrer Plage zu befreien und den Drachen

zu töten. Ein Bauer aus dem Birrhard zeigte ihnen das Drachenloch, das auf der Höhe
eines steilen Felsenkegels lag. Unverzüglich rückten die beiden dem Untier auf den

Leib, dasselbe aberfuhr wutschnaubend aufdie Brüder los und verschlang Waltram, den

Jüngern, gleich also lebendig mit Haut und Haaren. Guntram, der Altere, aber hielt
stand und kämpfte lange mit dem Drachen, bis es ihm gelang, denselben zu töten. Wie

er dessen Leib öffnete, siehe, da stieg Waltram unversehrt heraus, nur eine kleine Verletzung

am linken Ohre hatte er davongetragen; dort hatte ihn das Schwert des Bruders

geritzt, das dieser dem Tier in den Bauch gestossen. Das Landvolk rings feierte die

heldenhaften Brüder, und sie wählten dieselben als ihre Heer-Zoge. Guntram und Waltram
besahen sich das Land, und da es ihnen wohlgefiel im jungen Lenz, so nahmen sie die

Wahlfreudig an und nannten sich fortan Grafen von Lenzburg — denn dies ist die

Gegend, wo der Drache gehaust hatte. Auf dem Berge, u>o die Drachenhöhle war, erbauten

sie ihre ausgedehnte Burg, und sie lebten hier lange, geachtet und geliebt von allem Volk.

Auf dem Giebel einer Schlossbaute Hessen sie einen goldenen Drachen anbringen in

Erinnerung an jenen heissen Kampf. Noch heute ist dieser Drache zu sehen, wie er
wild seinen Schivanz ringelt und über die Dächer des Schlosses faucht.

In der Sagenwelt von Lenzburg erscheint der GofFersberg als hohler Berg,
der sich öffnet und schliesst. Der Schlossberg wird ebenfalls als Höhlung
verstanden; hier hauste die lebenspendende Drachenschlange. Durch die
Landschaftsmythologie konnten wir einen liegenden Körper der Landschaftsgöttin
entdecken, die aus der Hügel-Dreiheit Schlossberg, Goffersberg und Bölli
gebildet wird. Diese Hügel entsprechen im Formvergleich dem Kopf, dem
Rumpf und einem schwangeren Bauch. Die weibliche Körperanalogie ist
damit überdeutlich, und gerade zwischen dem hohlen Goffersberg und dem
hohlen Schlossberg liegt das Hockergräberfeld mit den in linksliegender
Embryonalstellung Bestatteten. Dass gerade hier ein «Nikolaus» jedes Jahr an
Mittwinter aus der Berghöhlung herauskommt, ist sicher kein Zufall. Er überdeckt
als Figur den alten Sonnenheros und das Lichtkind, das zyklisch jeden
Mittwinter von der Erd- und Mondgöttin geboren wird, was im vorchristlichen
Volksbrauchtum noch durch die Gestalt des weissgekleideten «Weihnachtskindes»

in der Region dargestellt wird.

Landschaftstempel Lenzburg
Die Bedeutung des Landschaftstempels Lenzburg ist vielfältig und hat

verschiedene Erscheinungsebenen. Er ist primär eine natürliche Gegebenheit mit
einer idealen Position und Beschaffenheit. Die Kunst war, ihn als Einheit zu
erkennen und mit landschaftlich-architektonischen Anlagen zu ergänzen. So

äussern sich die drei Hügel im Osten perfekt als liegende Landschaftsgöttin,

26



oder die Bezugslinie Staufberg-Schlossberg ergibt eine natürlich-astronomische

Kultlinie. Auch die Wahrnehmung als «geschlossenen» Raum macht die

Region Lenzburg zu einem bedeutsamen Landschaftstempel, wie wir dies
anhand der Geographie des Ortes gesehen haben. Flüsse, Hügel, Steine und
Gestirne bilden ein harmonisches Ganzes, das als sakral empfunden wurde. So
betrachtet ist es nachvollziehbar, warum die Verstorbenen in Embryonalstellung
im Tempel bei der Göttin zu liegen kommen. So wie die Lebenden bei ihrer
Ahnfrau sein wollten und sie verehrten, ist es auch den «Schlafenden» ein
Bedürfnis, bei der Korngöttin zu liegen, um durch sie wieder ins Leben geführt zu
werden. Hinter einem solchen Weltbild steht ein zyklisch-regeneratives Denken,
das in den Kräften der Natur nicht das zu Bekämpfende sieht, sondern das

Wandelnde und Leben schöpfende. Genau dies war der Charakter der Erd-
und Mondgöttin in all ihren Aspekten und Erscheinungen. Die Menschen
waren mit den Ahnen verbunden, besonders aber mit der Schöpferahnin. Dies
trifft sowohl für Frauen wie für Männer zu, die als ihre «Töchter» bzw. ihre
«Söhne» galten. Dadurch fühlten sich die Menschen untereinander verwandt,
vor allem aber in mütterlicher Linie, denn es waren die Frauen der Sippen, die
eine Ahnin oder einen Ahnen wieder ins Leben brachten, nachdem sie ihn
von der Landschaftsgöttin spirituell empfangen hatten. Die Bestattungsart in
Fötalstellung ist somit nachvollziehbar und steht inVerbindung mit dem
Wiedergeburtsglauben, der matrilinear durch die junge Frau und ihre lebenschöpfende

Fähigkeit aufrecht erhalten wurde. Betrachten wir alle landschaftsmythologischen

Spuren und ergründen kulturvergleichend ihre Bedeutung, so
handelt es sich um einen matriarchalen Landschaftstempel der Integration, der
Symmetrie und Harmonie, was sich zum Beispiel in einer «weiblichen» und
«männlichen» Seite im sakralen Raum zeigt. Dennoch wird klar, dass die Erd-
und Mondgöttin die Schöpferin allen Lebens ist, was aber nicht zu einer
Abwertung oder Unterdrückung der Geschlechter fuhrt, wie wir es von patriar-
chalen Religionen kennen.

Der Raum Lenzburg zeigt eine sakrale Geographie, Geometrie und
Astronomie und hat damit die Eigenschaften für einen Tempel und eine Kultstätte.
Daher ist es nicht erstaunlich, dass mittels dem mythologischen Gehalt der
Sagen und des Volksbrauchtums zyklische Jahreszeitenfeste erkennbar sind. Die
Heidenburg war dabei mit der weissen Göttin und dem Initiationsfest im
Frühling verbunden. Der Goffersberg war die Stätte der roten Göttin Frau
Hilde, die mit ihren Partnern im Sommer Heilige Hochzeit feierte. Die Zeit
der Wandlung im Herbst und Winter symbolisiert das Silvesterfeuer auf dem
Staufberg, der dem Sonnenheros und der schwarzen Göttin des Jenseits
geweiht war. Doch damit in Zusammenhang steht der sich öffnende Goffersberg

bzw. der hohle Schlossberg, der die Zeit der Wiedergeburt charakterisiert.

Wir haben dies anhand der Gestalt des Nikolaus erläutert, der jedes Jahr
aus den Hügeln geboren wird.

Der Landschaftstempel Lenzburg ist in Mitteleuropa ein Glücksfund. Er ist
zwar einzigartig, jedoch nicht einmalig. Eine Landschaftsgöttin manifestiert

27



sich an vielen Orten, was zeigt, wie verbreitet einst die matriarchale Mythologie
war. Ein Vergleichsort ist zum Beispiel Silbury Hill in Südengland, wo die

Korngöttin ebenfalls in ihrer ganzen Pracht studiert werden kann. Dort ist es

jedoch ein künstlicher Hügel-Bauch, während es in Lenzburg ein natürlicher
ist. Doch gerade darum haben die damaligen Erbauerinnen und Erbauer sehr
viele Spuren hinterlassen und uns so teilweise ihre Intentionen übermittelt.
Wiederum finden wir nämlich eine liegende Landschaftsgöttin mit einem
schwangeren Bauch und ein männliches Kornkind. Und auch die Astronomie
spielt eine Rolle, besonders die Zeit von Anfang August, was nochmals eine
erstaunliche Parallele zu Lenzburg zeigt.

Eine liegende Landschaftsgöttin entdecken wir auch in Malta. Sie bildet dort
den Grundriss verschiedener Tempelanlagen, die wie ein fünfblättriges Kleeblatt
aussehen (Abb. 13). Eine ähnliche Architektur finden wir in der Bretagne, in
Irland, in Südengland oder auf den Orkney-Inseln. Die weibliche Körperanalogie

ist die älteste Sakralform für einen Tempel. Dies beginnt mit den Kulthöhlen
der Altsteinzeit, den Grabanlagen der Jungsteinzeit und setzt sich in patriarchaler
Zeit, z. B. in der christlichen Baukunst fort. Denn eine «Ecclesia», eine «Synagogia»
oder ein Hindutempel ist nichts anderes als die verdeckte Form der Göttin.

Ein weiterer Fund hatte jedoch für Lenzburg eine Schlüsselbedeutung. In
Sion im Wallis sind die dort freigelegten Grabanlagen und Steinstätten aus der

Jungsteinzeit gut dokumentiert. So kehrt die sakrale Geometrie der Steinkisten

wieder und sogar das gleichschenklige Dreieck, das für die Ausrichtung
der Gräber verwendet wurde. Und die Verstorbenen ruhen ebenfalls im
Schoss der Landschaftsgöttin. Die Frage war also dieselbe wie in Lenzburg,
nämlich die, warum gerade hier in Sion so eine bedeutende Stätte angelegt
wurde. In der einschlägigen Literatur finden wir dazu keine Antwort, ja die
Frage wurde nicht einmal gestellt. Daher öffnen wir den Blickwinkel und
schauen uns die gesamte Landschaft an. Im Westen erhebt sich der Mont
d'Orge, von wo aus wir eine wunderbare Sicht über das Rhonetal gewinnen.
Im Osten, gegenüber des Einzelhügels, erkennen wir eine Hügel-Dreiheit
von Tourbillon, Valère und Platta. Damit finden wir in Sion ein ähnliches

Landschaftssystem wie in Lenzburg, denn der östlichen Hügel-Dreiheit
entspricht wiederum die dreifache Erd- und Mondgöttin, so wie der westliche
Einzelberg den männlichen Partner der Ahnfrau repräsentiert. In dieser
ostwestlichen Bezogenheit liegen die Grabstätten von Sion, die damit genauso
bei ihrer Schöpfergöttin liegen wie im Landschaftstempel Lenzburg. Es ist also

die sakrale Geographie und Umgebung, die Sion zur Kultstätte machte.
Glücklicherweise kennen wir sogar den Namen dieser Landschaftsgöttin, der
im Flussnamen Rhone überliefert ist. Die älteste Form tradiert ein «Rodanus»,

worin das Wort Dana steckt, was eine Variante von Ana ist. Diese Ana
oder Dana war die Grosse Göttin im Alteuropa der Jungsteinzeit, und sie

kehrt in vielen Ortsnamen wieder.
Damit haben wir einen Einblick gewonnen, wie facettenreich eine sakrale

Landschaft ist und wie lohnend es sein kann, einen Landschaftstempel zu er-

28



Abb. 13 Tempelanlage der Gigantija, Malta-Gozo, mit Körperanalogie der Göttin

forschen.Wir haben auch gesehen, wie grossartig sich die Landschaftsgöttin in
Lenzburg manifestiert. Dabei wurde unser Bewusstsein um ein Vielfaches
erweitert, was eine persönliche und kulturelle Bereicherung darstellt. Niemand
wird wohl nach dieser Erkundungsreise die Hügel von Lenzburg gleich wie
vorher betrachten. Das ist ein tiefes Erlebnis; es fordert aber auch auf, der
Landschaftsgöttin und ihrer Natur Sorge zu tragen.

29



Literatur (Auswahl)
Alte Ansichten von Lenzburg. Gemälde und Grafiken von 1470-1900. Hrsg. von der Ortsbürgerkommission

der Stadt Lenzburg und der Stiftung Pro Museum Burghalde, Lenzburg. Lenzburg 1992.

Attenhofer, Edward: Sagen und Spukgeschichten rund um das Schloss Lenzburg. Aarau 1979.

Bosch, Reinhold: Das Grabhügelfeld im Zigiholz. Hrsg. von Karl Baur. Sarmenstorf 1985.

Derungs, Kurt: Märchen und Totemismus. In: Tier und Totem. Naturverbundenheit in archaischen

Kulturen. Hrsg. von Sigrid Hellbusch u.a. Bern 1998.

Derungs, Kurt: Geheimnisvolles Basel. Heiligtümer und Kultstätten im Dreiland. Bern 1999.

Derungs, Kurt: Steinkulte und Ahnensteine in Graubünden. In: helvetia archaeologica 120. Basel 1999.

Derungs, Kurt: Landschaften der Göttin. Avebury, Silbury, Lenzburg, Sion. Kultplätze der Grossen Göttin
in Europa. Bern 2000.

Derungs, Kurt: Kultplatz Zuoz-Engadin. Die Seele einer alpinen Landschaft. Bern 2001.

Drack, Walter: Die Sondierung 1950 auf dem Kestenberg. In: Heimatkunde aus dem Seetal 25. Hrsg.

von der historischenVereinigung Seetal. Seengen 1951.

Engels, Kim/Klein, Beatrixe:Von Erdgöttinnen und Kornmüttern. Wiesbaden 1999.

Fetz, Hermann: Renovation eines spätneolithischen Grabhügels im "Zigiholz" in Sarmenstorf (AG).
In: Archäologie der Schweiz 1. Bern 1998.

Frey, Peter: Bericht über die Ausgrabungen in der Kirche auf dem Staufberg von 1994. In: Lenzburger
Neujahrsblätter 67. Hrsg. von derVereinigung für Natur und Heimat von Lenzburg und Umgebung.

Lenzburg 1996.

Früh, Sigrid (Hrsg.): Der Kult der drei heiligen Frauen. Bern 1998.

Furter, Herbert: Chronik Gemeinde Staufen. Staufen 1980.

Gallay, Alain: Recherches préhistoriques au Petit-Chasseur à Sion. In: helvetia archaeologica 10/11.
Basel 1972.

Gimbutas, Marija: Die Sprache der Göttin. Frankfurt a.M. 1994.

Göttner-Abendroth, Heide: Architektur im Matriarchat. In: Für Brigida. Göttin der Inspiration.
Frankfurt a.M. 1998.

Halder, Nold: Aus einem alten Nest. Sagen und Spukgeschichten aus Lenzburg. Aarau 1977.

Hartmann, Martin/Unz, Christof: "Lentia". Römisches Lenzburg. Brugg 1977.

Hefti-Gysi, Matthias: Der Römerstein. In: Lenzburger Neujahrsblatt 1934.

Huber, Alfred u.a.: Museum Burghalde Lenzburg. Lenzburg 1986.

Matriarchate als herrschaftsfreie Gesellschaften. Hrsg. von Heide Göttner-Abendroth und Kurt
Derungs. Bern 1997.

Mythologische Landschaft Deutschland. Hrsg. von Heide Göttner-Abendroth und Kurt Derungs.
Bern 1999.

Mythologische Landschaft Schweiz. Hrsg. von Kurt Derungs. Bern 1998.

Rochholz, Ernst Ludwig: Schweizersagen aus dem Aargau. Aarau 1856.

Scheffrahn, Wolfgang: Die anthropologischen Befunde der neolithischen Population von Lenzburg,
Kt. Aargau. In: Archäologische Forschungen. Hrsg. vom Schweizerischen Landesmuseum Zürich.
Zürich 1998.

Suter, Hansjakob: Hallwil und seine Mittwinterbräuche. Hrsg. von der Gemeinde Hallwil, mit Fotos

von Mario Sommerhaider. Hallwil 1992.

Thomann, Günther:Weibliche Heilige und Schicksalsgöttinnen. In: Der Kult der drei heiligen Frauen.

Hrsg. von Sigrid Früh. Bern 1998.

Wyss, René: Das neolithische Hockergräberfeld von Lenzburg, Kt. Aargau. In: Archäologische
Forschungen. Hrsg. vom Schweizerischen Landesmuseum Zürich. Zürich 1998.

Fotos: Kurt Derungs (Abb. 8/11/12), Beatrice Badertscher Huber (Abb. 7), Heinz Fröhlich (Abb. 10),

Willy Furter (Abb. 9).

30


	Landschaftstempel Lenzburg

