
Zeitschrift: Lenzburger Neujahrsblätter

Herausgeber: Ortsbürger-Kulturkommission Lenzburg

Band: 70 (1999)

Artikel: Der spätmittelalterliche Weg zum Himmel : Frömmigkeit rund um die
Staufbergkirche

Autor: Rückert, Alexandra M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-917946

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-917946
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der spätmittelalterliche Weg zum Himmel
Frömmigkeit rund um die Staufbergkirche

«Jede Kirche habe ihren Sprengel, von deren Höfen sie den Zehnten empfange.»1

von Alexandra M. Rückert

Der folgende Artikel thematisiert einige Bereiche spätmittelalterlicher
Frömmigkeit in der Grosspfarrei Staufen.2

Entstehung und Aufgaben der Pfarrei
Wie entstand eine Pfarrei? Das mittelalterliche Pfarreinetz entstand

vermutlich in zwei Phasen: die erste im 8-/9., die zweite im 12. Jahrhundert.
Faktoren wie Bevölkerungsanstieg, Zunahme von Christen und verstärkter
Landausbau beeinflussten die Entstehung und die Verteilung der Pfarrkirchen nur
geringfügig.Von grosser Bedeutung war vor allem das Eigenkirchen- und Pa-
tronatswesen. Denn viele Kirchen entstanden als Zubehör von Fronhöfen -
nachweisbar vor allem im 10. und 12. Jahrhundert — oder im Zusammenhang
mit Eierrensitzen, die zum Teil zu Kleinklöstern umgewandelt wurden, wobei
die Landkirche als «Klosterkirche» diente. Die Ausbreitung des Villikationssy-
stems seit dem 7. Jahrhundert, das heisst die Aufteilung des Landes unter den

«grossen Eierren», die jeweils um ihren Eigenhof eine Anzahl von bäuerlichen
Einzelhöfen, den Bauern zur Nutzung gegen Dienste und Abgaben iiberlies-
sen, begünstigte die Pfarreibildung, weil nun Villikationszentrum, das heisst

Fronhof, Kirchengründung und Zehntentrichtung in einem funktionalen
Zusammenhang standen. Die Sprengelabgrenzung3 von Pfarrei- und Zehntbezirk

erfolgte allerdings erst im Laufe eines langwierigen Prozesses, der sich

parallel zurVerfestigung von Twing und Bann4, Ortsvogtei5 und Entstehen von
Dorfgemeinschaften entwickelte.6

'Aus der Kirchenreform Karl der Grosse von 810/13. Aus: Ffajf Carl. Pfarrei und Pfarreileben. Ein Beitrag zur
spätmittelalterlichen Kirchengeschichte, in: Innerschweiz undfrühe Eidgenossenschaft. Verfassung, Kirche, Kunst.
Jubiläumsschrift 700Jahre Eidgenossenschaft. Bd. 1. Historischer Verein der Fünf Orte (Hg.). Ölten 1990. S. 205—

282. S. 220.
2 Der hier abgedruckte Artikel entstand als Ergänzung zu der im Herbst 1998 (13.11.98 - Ende September

1999) stattfindenden Ausstellung «Staujberg: Die Mutterkirche und ihre Heiligen». Eine erneute Sichtung der

Quellen wurde nicht vorgenommen.
3 Sprengel: Amtsbereich eines Bischofs oder Pfarrers.
4 Gebots- und Verbotsgewalt des Grundherrn oder Vogts Schutzherr über einen Personenkreis oder einen meist

geistlichen Herrschaftsbezirk, ferner beamteter Stellvertreter des Landesherrn oder des Königs innerhalb eines

Verwaltungsbereichs); Teil der niederen Gerichtsbarkeit zivile Rechtsprechung über Streitigkeiten sowie «Erb und

Eigen» (Fertigung von Handänderungen und Erbgängen), Dorf- und Flurangelegenheiten. Aus: Gisler,Josef. Glossar,

in: Geschichte des Kantons Zürich. Band 1. Frühzeit bis Spätmittelalter. Zürich 1995. S. 505—508. S. 506f.
3 Amtsbereich eines Vogts mit den damit verbundenen Rechten und Einkünften. Aus: Gisler, S. 508.
6 Kaiser, Reinhold. Vom Früh- zum Hochmittelalter, in: Geschichte des Kantons Zürich. Band 1. Frühzeit bis

Spätmittelalter. Zürich 1995. S. 130-171. S. 142. Sowie: Wanner, Konrad. Vom lokalen Heiligtum zur ländli-

il



Was machte eine mittelalterliche Pfarrei aus? Sie umfasste das Gebiet, das

zu einer Pfarrkirche gehörte, sowie die Menschen, die dort wohnten. Der
Pfarrer war verpflichtet, seinen Gemeindemitgliedern die Sakramente (vor allem

Taufe, Eucharistie und Letzte Ölung) zu spenden; zu seinen Aufgaben gehörten

auch die Predigt, die Armenfiirsorge und das Begräbnis. Die Angehörigen
der Pfarrgemeinde mussten sich mit ihren kirchlichen Angelegenheiten an
ihre Pfarrei halten, dorthin den Zehnt entrichten und dem Pfarrer fur seine

geistlichen Amtshandlungen die Stolgebühr7 bezahlen.8

Von der Religion der kleinen Leute zur Religion der Führenden
Die Bevölkerung der römischen Kastellorte, wie zum Beispiel in Kaiser-

augst, Zurzach und Windisch, war nach Abzug der römischen Truppen — kurz
nach 400 - weitgehend christianisiert.9 Ab dem frühen 6.Jahrhundert wanderten
heidnische Alemannen in das Schweizer Mittelland ein, wobei die Kastellstädte

der romanisierten Bevölkerung respektiert wurden. Irische Mönche
begannen im 7. Jahrhundert unter fränkischem Schutz mit der Missionierung
dieser Alemannen. Ihre Führungsschicht Hess sich aus politischen Gründen als

erste bekehren und baute für sich und die Gefolgsleute die ersten Kirchen, die

sogenannten Eigenkirchen. Diese, meist aus Holz gebauten Kirchen, mussten

von den Stiftern unterhalten werden.10 Daneben bestanden auch die bischöfli-

chen Pfarrkirche — am Beispiel des heutigen Kantons Zürich, in: Variorum muneraßorum. Latinität als prägende

Kraft mittelalterlicher Kultur. Festschriftfür Hans F. Haefele zum 60. Geburtstag. Reinle, Adolf, Schmugge, Ludwig

und Storz, Peter (Hg.). Sigmaringen 1985. S. 253—272. S. 260ff.
7 Die Stola ist das schärpenähnliche Amtsabzeichen, das sich der Priester beim Spenden der Sakramente um den

Nacken legt. Für diese Amtshandlungen erhob er von seinen Pfarrmitgliedern eine Gebühr. Die häufigsten
Stolgebühren waren die Tauf-, Trauungs-, und Begräbnisgebühren. Ursprünglich war die Stolgebühr einefreiwillige Gabe;
der Pfarrer dufte die geistliche Handlung nicht von der Bezahlung abhängig machen. Die Stoltaxen wurden aber

schliesslich gewohnheitsrechtliche Pßichtabgaben und eine wichtige Einnahmequellefür Geistliche. Aus: Amacher,

Urs,Jezler, Peter, Marti, Susan. Jenseitsglossar, in: Himmel, Hölle, Fegefeuer. DasJenseits im Mittelalter.
Ausstellungskatalog SLM. Zürich, 1994. 4.Auß. S. 391-412. S. 408.
8 In den bisherigen Publikationen zur mittelalterlichen Pfarrei Staufen erscheint regelmässig der Begriff «Urpfar-
rei». Dieser wird in der neueren Forschung kaum mehr verwendet. Seit Ende der 1950erJahre vefügt die
Forschung neben den schriftlichen Quellen über immer mehr archäologische Untersuchungen, die zu neuen Erkenntnissen

führen und eine Überarbeitung des Bestehenden notwendig machen. Die bisherigeAnnahmegeht davon aus,
dass die wenigen frühmittelalterlichen Kirchen (bisher nur durch Schriftquellen efasst) seit der Karolingerzeit mit
weitausgedehnten Pfarrsprengeln ausgestattet gewesen seien und sich auf diese Weise ein geschlossenes Netz von
«Urpfarreien» gebildet hätte. Die frühmittelalterlichen Kirchen hätten die gleichen Rechte besessen wie die
spätmittelalterlichen Pfarrkirchen. Das viel dichtere Netz von Pfarrkirchen im Bistum Konstanz, das sich aus einer

schriftlichen Quelle aus dem Jahre 1275 ergibt, sei durch die Bildung von Filialkapellen und durch deren allmählichen

Verselbständigung entstanden. Im Gebiet der heutigen Schweiz gibt es erst im 12.Jahrhundert Hinweise auf
Pfarrkirchen mit festen Sprengein. In den vorherigen Jahrhunderten sind noch alle Bezeichnungen für «Kirche»

(ecclesia, capella, basilica etc.) gleichbedeutend. Eine Formulierung, die sich mit Pfarrkirche übersetzen lässt, gibt es

noch nicht. Aus: Wanner, S. 253.
9 Ab 391 war das Christentum Staatsreligion des Römischen Reichs. Aus: Sennhauser, Hans Rudolf. Heiligengrab

und Siedlungsverlegung. Zurzach in römischer Zeit und im Frühmittelalter, in:Archäologisches Landesmuseum

Baden-Württemberg (Hg.). Die Alamannen. Stuttgart 1997. Ausstellungskatalog. S. 465-470. S. 467.
10 Stein- und Holzkirchen entstanden seit dem 6.Jahrhundert nebeneinander und wurden während des 7. und 8.

Jahrhundert gleichzeitig errichtet. In der Frühphase beschränkte sich der Steinbau auf das Gebiet der heutigen
Schweiz. Aus: Scholkmann, Barbara. Kultbau und Glaube. Die frühen Kirchen, in:Archäologisches Landesmuseum

Baden-Württemberg (Hg.). Die Alamannen. Stuttgart 1997. Ausstellungskatalog. S. 455-464. S. 458.

12



chen Pfarrkirchen, die das Monopol über Taufe, Begräbnis und Zehntrecht
innehatten."

Wie kommt die Staufbergkirche auf den Berg?
Der Sage nach sollen die drei Siedlungen Lenzburg, Staufen und Niederlenz

beschlossen haben, an einem zentralen Ort, der etwa gleich weit von
allen Ortschaften entfernt ist, eine Kirche zu bauen. Der Platz wurde bestimmt
und die Baumaterialien herbeigeführt. Gross war die Überraschung am
nächsten Morgen: Balken und Steine waren verschwunden. Einige Tage später

soll das Baumaterial auf dem Staufberg gefunden worden sein. Dies sah

man als einen himmlischen Fingerzeig an und baute die Kirche auf dem
Staufberg.12 Die Legende klingt zwar schön, doch wird dabei unterschlagen,
dass der ursprüngliche Pfarreisprengel weitere Orte umfasste: Hendschiken,
Möriken, Schafisheinr, Teile von Dottikon und Othmarsingen gehörten auch

zur mittelalterlichen Pfarrei Staufen. Sogar Ammerswil könnte dazugehört
haben.13

Der geheimnisvolle Gründer
Lange hielt man die Staufbergkirche für eine Gründung der Grafen von

Lenzburg. Doch archäologische Untersuchungen im Herbst 1994 ergaben ein
viel höheres Alter der Kirche als bis anhin angenommen worden war. Die
älteste schriftliche Erwähnung einer Kirche auf dem Staufberg stammt aus dem
Jahr 1173. Die Beschaffenheit der ältesten freigelegten Gräber — grösstenteils
geostete, beigabenlose, enge Grabgruben und schmale Steinkisten — zeigt, dass

die Kuppe des Staufbergs frühestens im 8. Jahrhundert als Friedhof benutzt
worden ist. Dies führt zur Vermutung, dass ein erster Kirchenbau aus dieser
Zeit stammt. Da keine Grundmauern erhalten geblieben sind, handelte es sich
wohl um einen Holzbau. Im Laufe der Jahrhunderte veränderte sich das

Aussehen der Kirche etliche Male. Das heutige Gebäude entspricht im Grossen
und Ganzen dem Bau, der nach dem Brand von 1419 — verursacht durch einen
Blitzschlag — errichtet worden ist.14 Wer nun wirklich den Grundstein der Kirche

gelegt hat, liegt im Dunkeln. Im Habsburger Urbar von 1306 wird ein
Fronhof am Sandweg, nordöstlich der Vorgängersiedlung von Lenzburg,
erwähnt. Der Besitzer dieses Hofes gilt als grösster Grundherr der Region in
jener Zeit und ist möglicherweise der Kirchengründer. Über die weibliche Linie
dieser Familie soll dann die Verbindung mit den Grafen von Lenzburg erfolgt

1 1 Der Übergang von der Eigenkirche,falls es sich bei der Staufbergkirche um eine solche handelte, zur Pfarrkirche
lässt sich wegen der spärlichen Quellenlage nicht nachvollziehen.
12 Attenhofen Edward, Dietschi, Willi. Sagen und Spukgeschichten rund um das Schloss Lenzburg. Aarau o.J. S. 109.
13 Siegrist,JeanJaques. Lenzburg im Mittelalter und im 16.Jahrhundert. Ein Beitrag zurVefassungs- und
Wirtschaftsgeschichte der Kleinstädte. Aarau [1955]. S. 191.
14 Frey, Peter. Bericht über die Ausgrabungen auf dem Stau fberg von 1994, in: Lenzburger Neujahrsblätter 1996
(LNB). Herausgegeben von der Vereinigungfür Natur und Heimat von Lenzburg und Umgebung. 67. Jahrgang.
Lenzburg 1996. S. 3-35. S. 18.

13



sein. Bekannt ist, dass 1173 ein Grossteil der Pfarrei dem Stift Beromünster15

unterstand und im 14. Jahrhundert die Habsburger die gesamte Pfarrei an das

Kloster Königsfelden übergaben. Mit dem Einzug der Reformation gelangte
Bern 1528 in den Besitz der Kollatur16 und 1803 gingen die Rechte an den

Kanton Aargau über.

Der Gebäudekomplex auf der Hügelkuppe
Im Laufe der Jahrhunderte vermehrten sich die Gebäude auf der Kuppe:

neben der Kirche mit ihrem Turm und dem Pfarrhaus mit Scheunenanbau
sind heute ein ehemaliges Beinhaus - heute als Sigristenhaus bekannt - sowie
ein Brunnen- und Waschhaus vorhanden.

Kirche und Turm: das religiöse Zentrum
Kirchtürme sind seit dem 11. Jahrhundert für Pfarrkirchen üblich,17 derjenige

der Staufbergkirche kann archäologisch auf das 12. Jahrhundert nachgewiesen

werden.18 Er stand ursprünglich ausserhalb des Kirchenschiffs und wurde
erst später in dieses miteinbezogen.19 Die Glocken des Kirchturms erfüllten
zahlreiche Aufgaben: Sie riefen die Gläubigen zur Messe20 und zuVigilien21 für
die Toten, sie warnten vor Sturm und Feuer und sie bestimmten akustisch den

Rhythmus des mittelalterlichen Alltags: Sie begannen den Tag mit dem Ave-
läuten am Morgen und beendeten ihn mit dem Aveläuten am Abend; wer dabei

jeweils drei «Ave Maria» betete, erhielt einen Ablass22 von 15 Tagen.23

15 Diese Adelsfamilie soll dann im 9.Jahrhundert das Stift Beromünster (LU) gegründet haben. Den Mitgliedern
dieser Familie und später den Grafen von Lenzburg diente das Stift als Begräbnisort, dies könnte das Fehlen von

früh- und hochmittelalterlichen Gräbern in der Staußergkirche erklären. Aus: Frey, S. 25.
16 Herrschaftliches Recht (auch Kirchensatz oder Patronatsrecht) in einer Pfarrkirche den Geistlichen einzusetzen;
die Pßicht ihn zu entlöhnen und das Recht, die der betreffenden Kirche zustehenden Einkünfte einzuziehen. Aus:
Gisler, S. 505.
17 Horat, Heinz. Sakrale Bauten. ARS HELVETICA III. Die visuelle Kultur der Schweiz. Hg. von Florens

Deuchler. Disentis 1988. S. 128.
18 Frey, S. 12.

19 Frey, S. 12.

20 Die Messe wurde als Gedächtnisfeier von Tod und Auferstehung Christi begangen. Sie umfasste einen

Wortgottesdienst und die Eucharistiefeier. Nur geweihte Priester duften das Messeopfer darbringen. Viel zahlreicher als

die öffentlichen Messen (Gemeindemessen) waren im Mittelalter die Privatmessen, die dem Seelenheil der Stifterin
oder des Stifters nützen sollten. Amacher,Jezler, Marti, S. 405.
21 Die Vigil oder Vigilie war die Nacht des Wachens vor hohen Festtagen. Auch vor der Beerdigung versammelten

sich die Angehörigen am Vortag vor der Bahre des Verstorbenen und betetenfür sein Seelenheil. Aus:Amacher,Jezler,

Marti, S. 409.
22 Bestimmte fromme Leistungen wurden von der Kirche mit einem Ablass belohnt. Wer den Ablass erwarb, ersparte
sich einen bestimmten Teil seiner Busszeit aufErden oder im Fegefeuer. Voraussetzungfür den Erwerb eines Ablasses

war die Reue über die begangenen Sünden und die Absolution durch das Sakrament der Beichte. Als Zeichen
der Wiedergutmachung wurden von der Kirche Bussleistungen auferlegt, die mit dem Erwerb des Ablasses efüllt
werden konnten. Man kann den Ablass als eine spezielle Form des Seelgeräts Vorratfür die Seele im Himmel)
verstehen; sein Vorteil liegt darin, dass die Verkürzung der Zeit im Fegefeuergenau taxiert wird. Aus:Amacher,Jezler,

Marti, S. 397.
23 Pfiff Pfarrei, S. 250.

14



Beim Wiederaufbau nach 1419 wurde eine der Kirchenglocken der hl.
Agathe von Catania geweiht. Diese Heilige soll bei einem Ausbruch des Ätnas
die Stadt vor den glühenden Lavaströmen gerettet haben.24 Auf dem Staufberg
sollte sie nun dafür sorgen, dass keine weitere Feuersbrunst das Gotteshaus
beschädigte.

Das Beinhaus: die Erinnerung
Das Sigristenhaus — das einstige Beinhaus — stammt aus dem Jahre 1513.

Ein älteres Beinhaus könnte zwischen Turm — schon im Kirchenschiff
eingegliedert — und Apsis gestanden haben.25 Da sich die meisten Kirchhöfe nur sehr
beschränkt erweitern liessen - eine Uberbelegung des Raumes war die Folge —

sind seit dem 12. Jahrhundert in der Schweiz Beinhäuser nachweisbar.26 Als
Torbauten markierten die Beinhäuser oft den Zugang zum Friedhof; auf dem
Weg in die Kirche zogen die Gläubigen an den im Erdgeschoss aufgeschichteten

und durch weite «Seelenfenster» zu betrachtenden Gebeine (Schädel
und Langknochen) aus den ausgehobenen Gräbern vorbei. Der von den
Gebeinen belegte Teil war mit Ewigen Lichtern27 und Altären ausgestattet. Hier
gedachten die Gläubigen der namenlosen Toten oder liessen Messen für sie

lesen. Als weitere religiöse Verwendung des Beinhauses kam auch die Nutzung
als Gruft des Heiligen Grabes in der Osterliturgie oder als Station von Prozessionen

in Frage.28 Das Obergeschoss konnte als Zehntenspeicher des Pfarrers,
als Versammlungsort der Männer oder als Kultsaal dienen. Das Beinhaus war
also Schauplatz zahlreicher sozialer Anlässe der Pfarrei.

Der erreichbare Priester
Der Leutpriester war verpflichtet nahe bei der Kirche zu wohnen. Die ältesten

Elemente des Pfarrhauses auf dem Staufberg stammen aus der Spätgotik.29
In der zweiten Hälfte des 15. und der ersten Hälfte des 16. Jahrhunderts
wohnten die Marienkapläne30 der Staufbergkirche im DorfStaufen. Die Kapläne
der St. Wolfgangs- und St. Antons-Bruderschaft lebten um 1500 in der
Lenzburger Vorstadt.31 Dies wurde von der Lenzburger Bevölkerung nicht sonder-

24 Stettier, Michael, Maurer Emil. Die Kunstdenkmäler des Kantons Aargau. Bd. 2. Die Bezirke Lenzburg und
Brugg. Basel 1953. S. 221.
25 Bei den Arbeiten von 1994 stiess man auf Mauerreste eines Kirchenanbaus, dessen Funktion nicht eindeutig
feststellbar ist; möglicherweise hat er als Beinhaus, Sakristei oder Kapelle gedient. Aus: Frey, S. 11.

26 Sterben in Schwyz. Ausstellungskatalog 1997. Forum der Schweizer Geschichte, Schwyz, Schweizerisches
Landesmuseum. Koproduktion mit der Schwyzer Museumsgesellschaft. 1.11.1997—13.04.1998. S. 25.
21 Vermögende Familien stifteten in ihren Privatkapellen oder vor ihrem Altarfür das eigene Seelenheil ein Ewiges
Licht, das sie durch einen Grundzins oder eine Ewigrente sicherten. Es konnte eine Öllampe oder eine Wachskerze

sein. Aus:Amacher,Jezler, Marti, S. 400.
28 Horat, S. 166.

29 Stettier, Maurer, S. 221.
30 Der Priester, der eine der häufigen an Kapellen oder (Neben-)Altären gestifteten Messpfründen innehatte, wurde

Kaplan genannt. Im Unterschied zum Pfarrer hatte der Kaplan keine eigene Pfarrei. Im Mittelalter las er
vornehmlich Seelmessen und leistete das Chorgebet. Aus:Amacher,Jezler, Marti, S. 403.
31 Gloor, Georges. Mittelalterliche Geistliche und Gelehrte in und um Lenzburg, in: LNB 1969. S. 82-109. S. 85.

15



lieh geschätzt. Denn am Abend wurden die Stadttore geschlossen und die Ka-
pläne waren nicht mehr in Reichweite. Ein Sterbender bzw. eine Sterbende
konnte so in seinen bzw. ihren letzten Stunden nicht oder nur unter
erschwerten Umständen einen klerikalen Beistand bekommen. Seit Mitte des

15. Jahrhunderts war der Kaplan der «neuen» Frühmesse verpflichtet in Lenzburg

zu wohnen.32 Anscheinend genügte dieser geistliche Beistand innerhalb
der Stadt den Lenzburgern nicht. Schon zu Beginn des 15.Jahrhunderts hatten
die Lenzburger und Lenzburgerinnen eine Ablösung von der Staufbergkirche
und somit eine Aufwertung der Lenzburger Drei-Königs-Kapelle zur
Pfarrkirche verlangt.33 Die Sterbenden sollten sicher sein können, die Sterbesakramente

rechtzeitig zu erhalten. Das Kloster Königsfelden, die ländlichen
Gemeinden und der Leutpriester der Staufbergkirche wehrten sich dagegen, da

sie von der bestehenden Regelung profitierten. 1514 erhielt Lenzburg endlich
eine eigene Pfarrkirche, sie blieb jedoch in der Mutterkirche eingebunden.34
Das heisst, von den Lenzburger Gläubigen wurde erwartet, dass sie zum
Beispiel an der Staufener Kirchweihe teilnahmen.

Der Friedhof: Ort der Verstorbenen und Lebenden
Um die Kirche angeordnet lag der Friedhof, ein Ort, der im Mittelalter

nicht nur als Ruheplatz der Verstorbenen diente, sondern auch als Gerichtsstätte,

Marktplatz, Versammlungsort, Beurkundungsort, Werkplatz, Spiel- und
Festplatz, Asyl für Verfolgte und Ort der Eheschliessung benutzt werden
konnte.35 Einige dieser Nutzungen kommen für den Friedhof der Staufbergkirche

aus topographischen Gründen kaum in Frage. Trotzdem war der Friedhof
um einiges belebter als heute. Die Gläubigen suchten die Nähe zu den
Verstorbenen, denn man glaubte an ihr Weiterleben. Damals waren die Gräber -
gegen Osten gerichtet und manchmal mit einem Holzkreuz versehen36 — der

Ort, wo man für das Seelenheil derVerstorbenen betete. Der Besuch der Gräber

war ein wichtiges Element des Gottesdienstes und der Fürsorge für die
Verstorbenen.37 Hier wurden an Beerdigungen, Dreissigsten,38 Jahrzeiten,39

32 Gloor, Georges. Vierhundert Jahre Kirchgemeinde Lenzburg, in: LBN 1966. S. 58—64. S. 60.
33 Vermutlich wollten die Stadtbewohner u.a. in kirchlichen Belangen nicht einer dörflichen Pfarrkirche unterstellt sein.

34 Hafner, Wolfgang. «Hans Joggeli, stell de Chrüzgang a, Hudihudihal». Die Lenzburger St.-Wolfgangs-Bru-
derschaft. 526Jahre Schützengesellschaft Lenzburg? In: LNB 1991. S. 36—59. S. 40.

35 Illi, Martin. Wohin die Toten gingen. Begräbnis und Kirchhof in der vorindustriellen Stadt. Zürich 1992. S. 31.
36 Sterben, S. 18.

37 Sterben, S. 22.
38Am 30. Tag nach dem Begräbnis wurdefür den Verstorbenen nochmals ein Gottesdienst gefeiert. Mit dieser

Seelmesse endete auch die Zeitspanne, während der ein Priester das Grab täglich besuchte und darüber betete. Aus:
Amacher,Jezler, Marti, S. 397.
39 DerTodestag von Verstorbenen wurde alljährlich feierlich begangen. ImJahrzeitbuch - auch Anniversar oder
Seelbuch, eine Art immerwährender Kalender — wurden die Todestage eingetragen. Es diente den Pfarreien, Stiften,
Klöstern oder Bruderschaften und den Gemeinden als Agenden, da sie anhand des Anniversars die Jahresgedächtnisse

feierten. Neben dem Datum und dem Namen der Stifter enthielt das Jahrzeitbuch meist weitere Angaben,

zum Beispiel liturgische Einzelheiten, wie dieJahrzeit zu begehen sei, oder Einträge über die Spende und
Finanzierung des Totengedächtnisses. Aus:Amacher,Jezler, Marti, S. 401. Siehe: Gloor, Georges. Staufberger Seelmess-

buch auf dasJahr 1423, in: LNB 1970. S. 28-33.

16



Fronfasten40 und Samstagen Almosen, Brot, Käse und Wein verteilt.41 Ein
Grab in geweihter Erde wurde fast allen Personen zugestanden.Vom Friedhof
ausgeschlossen blieben Exkommunizierte, Nichtchristen, Ketzer, Ketzerinnen,
Selbstmörder und Selbstmörderinnen. Unehrenhafte Personen wie Henker
oder Hingerichtete, sofern man ihnen das Begräbnis in geweihter Erde nicht
verweigern konnte, wurden an einem dafür bestimmten Platz am Rande des

Kirchhofs beigesetzt. Ein eigener Begräbnisort war oft auch den ungetauft
verstorbenen Kindern vorbehalten.42 Es war ein Privileg in der Kirche bestattet

zu werden. In der Staufbergkirche kamen vierVerstorbene aus dem Mittelalter

und über ein Dutzend aus der Frühen Neuzeit — Pfarrherren, Honoratioren,

deren Epitaphien zum Teil die Kirchensüdwand und die Westfassade

schmücken — zu dieser bevorzugten Grablegung. Ein mittelalterliches Grab
(14. Jahrhundert) fällt vor allem wegen seiner Beigabe auf: ein Rittersporn.
Dieser weist den Bestatteten als Adligen aus.43

Die Grabmäler, die Gebeine im Beinhaus und die Jahrzeitfeiern erinnerten
die Gläubigen täglich daran, dass sie für die Seelen der Verstorbenen sorgen
müssen. Denn nur wenn die Lebenden den Verpflichtungen gegenüber den
Verstorbenen nachkommen, war ihr eigenes Seelenheil garantiert. Das
«Memento mori» (Bedenke, dass du sterben wirst) Hess die Lebenden immer wieder
an den eigenen Tod denken und sich dementsprechend auf das Jüngste
Gericht vorbereiten.44

Auf dem Kirchhof herrschte ein besonderer Rechtsfrieden, der verhindern
sollte, dass es bei heiklen Rechtsgeschäften, Versammlungen, Spielen und
Festen, zu handfesten Auseinandersetzungen kam.45 Um diesen speziellen
Rechtsbezirk abzugrenzen, wurde meist eine Friedhofsmauer oder ein Zaun
zwischen sakralem und profanem Raum gezogen. Mit Gitter bedeckte Gruben
bei den immer offenen Zugängen sicherten den Friedhof vor streunendem
Vieh.

Das Patrozinium: Der Heilige auf dem Rost
«Die eine Seite ist nun genug gebraten, wende mich einmal auf die andere und iss.»46

Während Jahrzehnten gingen Fachkreise davon aus, dass der hl. Mauritius
oder der hl. Nikolaus das Patrozinium47 über die Staufbergkirche innehatte,

40 Vier sog. Fronfasten: im Februar oder März, nach Ffingsten, um die Mitte September und Dezember. Aus: Mittler,
Otto. Geschichte der Stadt Baden. Aarau 1962. Bd. 2. S. 145.
41 Horat, S. 166.
42 Sterben, S. 4.
43 Frey, S. 13. Siehe auch: Theune-Grosskopf, Barbara. Der lange Weg zum Kirchhof, in: Archäologisches
Landesmuseum Baden-Württemberg (Hg.). DieAlamannen. Stuttgart 1997.Ausstellungskatalog. S. 471—480.
44 Sterben, S. 22.
45 Uli, Toten, S. 37.
46 Pfleiderer, Rudolf. Die Attribute der Heiligen. Ein alphabetisches Nachschlagebuch zum Verständnis kirchlicher
Kunstwerke. Ulm 1898. Reprint Leipzig 1987. S. 137.
47 Schutzherrschaft eines Heiligen über eine katholische Kirche.

17



bis Georges Gloor 1974 den Beweis erbringen konnte, dass der hl. Laurentius
der Hauptheilige der Staufbergkirche war.48 Der hl. Laurentius war seit der
Spätantike ein an vielen Orten beliebter Märtyrer. Im Kloster St. Gallen
wurde er schon im Frühmittelalter verehrt, 811 wies Bülach eine Kirche mit
Laurentiuspatrozinium auf und im 11. und 12. Jahrhundert besassen rund 20
Kirchen im Bistum Konstanz Laurentius-Reliquien.49 Im Spätmittelalter erfuhr
der Laurentiuskult eine weitere Steigerung.50

Laurentius wurde auf der iberischen Halbinsel geboren, gelangte durch
Papst Sixtus II. nach Rom und wurde dort Erzdiakon. Papst Sixtus II. starb

258 unter dem römischen Kaiser Valerian als Märtyrer. Vor seinem Tod hatte
Sixtus Laurentius gebeten, die Kirchenschätze unter den Armen zu verteilen.
Doch der Kaiser beanspruchte das Vermögen für sich und befahl Laurentius
den Kirchenschatz auszuliefern. Dieser soll die päpstlichen Anweisungen
befolgt haben und den Kirchenschatz an die Armen verteilt haben. Als er später

vor den Kaiser geführt wurde, umgeben von Armen, soll er diese als Schatz
der Kirche ausgegeben haben, denn diese trügen den Glauben in sich. Darauf
nahm der Kaiser Laurentius gefangen und liess ihn am 10. August des Jahres
258 auf dem Rost über glühenden Kohlen zu Tode quälen.51 Gemäss Gloor
fand noch Jahrzehnte nach der Reformation die Lenzburger Kilbi52 im August
am Sonntag nach dem Laurentiustag statt.53 In der Staufbergkirche erinnert
das Glasgemälde (Mittelfenster oben rechts) mit der Abbildung des hl. Laurentius

an die Geschichte. Uberhaupt sind in den 21 Glasgemälden noch viele
weitere Geschichten zu entdecken.

Die Türe öffnet sich: das Kircheninnere
Beschäftigt man sich mit den Glasgemälden kommt man unweigerlich zur

Frage, wie wohl der Kirchenraum im Spätmittelalter, kurz vor der Reformation,

ausgesehen haben mag. Zur Staufbergkirche sind einige Schrift-, aber

keine Bildquellen vorhanden. Mit Hilfe der archäologischen Erkenntnisse
über die Kirche und zeitgenössischen Abbildungen anderer Kirchen kann ein

mögliches Kircheninneres rekonstruiert werden.

48 Gloor, Georges. Fragmente aus unserer regionalen Kirchengeschichte, in: LNB 1974. S. 19—25. S. 20.
49 Illi, Martin. Die Geschichte der Stadtkirche anhand der hoch- und spätmittelalterlichen Schriftquellen, in:Jäggi,
Carola, Meier, Hans-Rudolf, Windler, Renata, Illi, Martin. Mit. Beiträgen von Langenegger, Elisabeth, von Roten,
Hortensia. Die Stadtkirche St. Laurentius in Winterthur. Ergebnisse der archäologischen und historischen
Forschungen. Zürcher Denkmalpflege. Archäologische Monographien 14. Zürich und Egg 1994. S. 119—145. S. 123f.
50 Illi, Martin, Windler, Renata. Stadtkirche Winterthur. Archäologie und Geschichte. Winterthur 1994. S. 58.
51 Theil, Edmund. St. Laurentius in St. Lorenz. Bozen 1974. S. 7.

52 Der Begriff Kilbi leitet sich ab von Kirchweihfest (Kirchenmesse Kirmes), zusätzliche Bedeutung als Fest

zur Erinnerung an die Kircheneinweihung.
53 Gloor, LNB 1974, S. 85.

18



Kirchen der näheren Umgebung verfugten oft über Wandmalereien, so

Rupperswil,34 Ammerswil,55 Seon36 und Möriken.3' Dargestellt wurden zum
Beispiel biblische Szenen wie die Vertreibung aus dem Paradies,58 die Arche
Noah3' und der Kindermord von Bethlehem60 sowie Heilige wie Dorothea61
undVerena62 mit ihren typischen Attributen63 und ornamentale Elemente. Ein
während der Untersuchung (1994) des Kircheninneren gefundenes Fragment
bemalten Wandverputzes aus dem Brandschutt der Feuersbrunst von 1419
weist auch aufWandmalereien in der Staufbergkirche hin.64 In einem
Mauerfundament fand sich sogar bemalter frühmittelalterlicher Wandverputz.65 Der
spätmittelalterliche Fussboden war vermutlich mit Tonplatten bedeckt, dies

zeigen Funde im Archivraum.66

Von rechts und links: die gute und die weniger gute Seite
Im 15. Jahrhundert scheint die Kirche durch eine Chorwand zweigeteilt

gewesen zu sein.67 Die Gläubigen konnten so zwar nur einen kleinen, aber
den wichtigsten Teil des Chors sehen: den Hauptaltar. Der Zugang zum Chor
war mit wenigen Ausnahmen den Klerikern vorbehalten und erfolgte
vermutlich über Chorstufen.68

Spätmittelalterliche Abbildungen vom Innenraum anderer Kirchen geben
interessante Hinweise. Auffallend ist das Fehlen von Sitzgelegenheiten. In der

Regel folgten die Gläubigen dem Gottesdienst stehend oder kniend, meist als

Ausdruck der Busse.69 Nur Priester und ihre Helfer durften sich während
bestimmter Teile der Messe (Gloria, Credo, Predigt) im Chorgestühl hinsetzen.7"
Benediktinermönche entwickelten im Hochmittelalter das Vorgängermodell
des Stuhls: das Chorgestühl mit Klappsitz. Das Sitzvorrecht wurde kontinuierlich

ausgehöhlt, bis in der Reformation endgültig der Streit um das Sitzprivileg
zwischen Bürgertum, Klerus und Adel entbrannte. Während bei den Pro-

54 Heimatkunde aus dem Seetal. Herausgegeben von der Historischen Vereinigung Seetal. 48.Jhg. 1975. S.

34-47. S. 38, S. 48.
55 Heimatkunde, 1943. S. 19.

56 Felder, Peter. Gotische Wandmalereien in der Pfarrkirche Seon, in: LNB 1974, S. 25—28.
57 Gloor, Georges, Maurer, Emil. Die alte Möriker Kirche, in: LNB 1950. S. 74—92.

58 Fotosammlung Schweiz. Landesmuseum, Zürich, Mappe A 151, Neg. Nr. 4117.
59 Gloor, Maurer, S. 84.
60 Fotosammlung Schweiz. Landesmuseum, Zürich, Mappe A 151, Neg. Nr. 4125.
61 Gloor, Maurer, S. 78.
62 Felder, S. 25.
63 Verena: Krug und Kamm; Dorothea: Blumenkorb oder -kränzlein am Kopf.Aus: Mazakarini, Leopold K. Die
Attribute der Heiligen. Die Symbole in der mittelalterlichen Kunst. Wien 1987. S. 23.
64 Frey, S. 28.
65 Frey, S. 28.
66 Frey, S. 16.
67 Frey, S. 11, S. 21. Es ist sogar anzunehmen, dass eine Chorwand schon im 12.Jahrhundert vorhanden war.
Aus: Frey, S. 18.

68 Frey berichtet von einem Fundament, das als Unterbau einer Chorstufe gedient haben könnte. Aus: Frey, S. 17.

69 Horat, S. 206.
70 Illi, Windler, S. 50.

19



testanten schon bald ein allgemeines Sitzrecht galt, mussten die Katholiken
rund 100 Jahre länger in Kirchen stehen.71 Ins Gewicht fiel nicht nur, die
Frage der Grösse und der Bequemlichkeit der erlaubten Sitzmöbel zu klären,
sondern auch die der Sitzordnung - wer sitzt auf den besseren altarnäheren
Plätzen, und wo ist die Frauen- bzw. die Männerseite. Schon im frühen
Christentum galt die Regel, dass sich Frauen in der linken und Männer in der
rechten Hälfte des Kirchenschiffs aufhielten. Sie wurde erst vom II. Vatikanischen

Konzil (im Dezember 1965 beendet) aufgehoben. Ausnahmen wurden
gemacht, wenn sich Frauen einer Kirchgemeinde wegen besonderen Mutes
oder einer Heldentat in Kriegszeiten ausgezeichnet hatten.72 Die Zuteilung
Frauen, linke Seite, und Männer, rechte Seite, findet sich wieder in der
mittelalterlichen Malerei.73

Schon im 14. Jahrhundert verfugten Mitglieder der Stifterfamilien und
andere bessergestellte Gläubige über einen Kirchenstuhl.74 Die Rückwand eines

Chorgestühls mit den Wappen des Kaspar Effinger (1442-1513) und der Ki-
burga von Hinwil - ausgestellt im Museum Burghalde — zeugt von der
Möblierung der Pfarrkirche Holderbank.75

Der Chor: Arbeitsbereich der Geistlichen
Das Heiligste: der Altar

Jeder Altar ist einem oder mehreren Heiligen geweiht. Im Frühchristentum
wurden die Altäre möglichst über den Gräbern von Heiligen errichtet; daraus
entwickelte sich die Sitte, in jedem Altartisch Heiligenreliquien (vor allem des

Kirchenpatrons) einzumauern. An den Altar gebunden war ein bestimmtes

Vermögen, aus dessen Ertrag der amtierende Pfarrer entlohnt werden konnte.
An öffentlichen Altären (Hochalter, Pfarraltar oder häufig Kreuzaltar) wurden
Messen für die ganze Gemeinde gelesen. Bei Privataltären — gestiftet von
Privatpersonen oder Bruderschaften - kamen die gelesenen Messen vor allem
dem Seelenheil der betreffenden Stifter zugute.76

71 Zappelphilipps Tragik. Immer schneller werden die Maschinen, immer träger die Körper der wirbelsäulengeschädigten

Sitzgesellschaft, in:TA, 3.Z4.5.1997. S. 57.
72 Horat, S. 206.
73 Beim Bild ist nicht der Standpunkt der Betrachtenden massgebend, sondern Christus in der Bildmitte. Zu seiner

Rechten (vom Standpunkt der Betrachtenden links) erscheinen die «Guten» wie zum Beispiel der Gute Schacher,
die klugenJungfrauen und die Auserwählten des Weltgerichts, zur Linken hingegen die «weniger Guten» wie zum
Beispiel die Verdammten. Die Auffassung, dem Mann gebühre gegenüber der Frau der Vorrang, reservierte in
Stifterbildern und Heraldik die rechte Seite den männlichen Familienmitgliedern und überliess die linke den weiblichen.

Die Aufteilung spielte selbst auch dann, wenn Christus nicht dargestellt wurde. Aus:Amacher,Jezler, Marti,
S. 404.
74 Horat, S. 206.
75 Im Raum «Grab und Kult. 8000 v.Chr. - 20.Jahrhundert». Museum Burghalde Lenzburg. Führer mit Katalog,

von Huber, Alfred mit Textbeiträgen von Gloor, Georges, Neuenschwander, Heidi und Stettier, Michael, in:
LNB 1986. S. 3-138. S. 70.

76 Amacher,Jezler, Marti, S. 397.

20



Seit dem 13. Jahrhundert wurde hinter dem Altartisch eine gemalte Tafel
oder ein Schrein mit Schnitzfiguren angebracht. Das Mittelstück - die
Feiertagsseite — wurde an Werktagen durch zwei Flügel, deren Gestaltung weniger
prächtig war, verdeckt.77

Im Chor der Staufbergkirche wurde während der Grabungen 1994 das

Hochaltarfundament von 1419/20 entdeckt. Nahe an Nordwest-Mauer des Kirchenschiffs

stiess die Grabungsequipe auch auf Fundamentreste, die zu einem Altar
oder Taufstein gehört haben könnten. Bei diesen ist das Alter schwieriger
festzulegen, sie dürften etwa aus dem 14. bis 16. Jahrhundert stammen.78 Vielleicht
stand hier einer der erwähnten Seitenaltäre. In den wenigen Schriftquellen,
die die Staufbergkirche erwähnen, ist die Rede von einem St. Wolfgangs- und
St. Antonius-Altar, einem Marienaltar sowie einem Katharinenaltar.79 Die
Anordnung der Seitenaltäre ist nicht bekannt. Die Privataltäre befanden sich
üblicherweise in Privatkapellen oder an Seitenwänden und Pfeilern grösserer
Kirchen.80 Der Marienaltar der Staufbergkirche wird 1462 zum ersten Mal
schriftlich erwähnt. Es ist sogar von einer Marienkapelle die Rede. Die Ausgrabungen

vom Herbst 1994 ergaben, dass an der Turmseite in Apsisnähe ihr
Standort gewesen sein könnte. Übrig ist nicht mehr viel; etwas Boden und —

in die Turmsüdfassade eingelassen — der Ansatz eines Gewölbes. Es ist anzunehmen,
dass die Türe, die vom Anbau in den Chor fuhrt, zum Kapellenbau gehörte.81

Das Sakramentshäuschen
Im heutigen Chor sticht das Sakramentshäuschen — der Aufbewahrungsort

der Hostie — aus rotem Sandstein hervor. Einst, wahrscheinlich vor dem
Bildersturm, war es noch stärker verziert, denn in einer Grube im Kircheninnern
wurden Sandsteinbruchstücke gefunden.82 In den Jahrhunderten zuvor —

Sakramentshäuschen erscheinen im Laufe des 13. Jahrhunderts - wurde die Hostie
in einem schlichten Wandtresor aufbewahrt.83

Die Sakristei
Die Sakristei — heute bekannt als Archiv — wurde einerseits als Dienstraum

der Kleriker benutzt und diente andererseits als Aufbewahrungsort der
Kultgegenstände.84 Lange lagerte man auch Urkunden in diesem Raum. Die mit
Eisen beschlagene Türe gewährte den nötigen Schutz.

77 Amacher,Jezler, Marti, S. 406.
78 Frey, S. 12.

19 Gloor, LNB 1970, S. 31.
HO Amacher,Jezler, Marti, S. 406.
81 Frey S. 12.

82 Frey S. 28.
83 Homt, S. 129.
84 Uli, Windler, S. 51.

21



Die Utensilien auf dem Altar
Spätmittelalterliche Altarabbildungen weisen folgende Gegenstände auf: Kreuze,

Kelche (für den geweihten Wein), Patenen (flache Teller für die geweihte Hostie)
und Kerzenständer (mit den kostbaren Bienenwachskerzen). Zu den weiteren
Kultgegenständen zählten die Monstranz, worin die geweihte Hostie an speziellen

Tagen gezeigt wurde, das Rauchfass für den Weihrauch, das Reliquiar mit
einem Relikt des oder der Altar- oder Kirchenheiligen und die Opferbüchse.85
Textilien sind seit der karolingischen Zeit bekannt. Während der Fastenzeit
verhüllten Tücher die Altäre und die ganze Chorzone.86 Von den Kultgegenständen,

die einst auf den Altären der Staufbergkirche gestanden sind, sind nur
zwei silberne Abendmahlskelche aus dem 15. Jahrhundert erhalten geblieben.87
Die anderen Edelmetallgegenstände wurden wohl eingeschmolzen oder können
heute nicht mehr mit der Staufbergkirche in Verbindung gebracht werden.

Die Türe ohne Zugang
Schon manche Besucherin bzw. manchen Besucher mag der Anblick der

zwei Türen übereinander in der nordwestlichen Chorwand — beide aus dem
14. Jahrhundert und zum Kirchturm gehörend — erstaunt haben. Die Funktion

der unteren ist noch erkennbar, sie führt in den Kirchturm. Die obere
Türe hat keine direkte Verbindung zum Kirchenschiff. Es ist die sogenannte
Läutertüre. Hier beobachtete der Läuter der Kirchenglocken den Gottesdienst,

um dann im richtigen Moment die Glocken zu läuten.

Der Glauben wird reglementiert
«Damit si denn bedunckt, das si und die iren bewart syen, und die in singen und lesen

und in ire gotzrecht bieten und tuengen, als den zuo soelichem gehoert naech cristenli-
cher Ordnung. »88

Der Kirchherr, das heisst der Besitzer einer Kirche — es konnte ein Grundherr

oder ein Kloster sein, bei der Staufbergkirche war es das Kloster Königs-
felden — war verantwortlich für die Bedachung und Instandhaltung des

Chors, musste die bischöflichen, päpstlichen und kaiserlichen Abgaben leisten
und die Steuern bezahlen. Neben dem Empfang des Zehnten hatte der
Kirchherr das Recht, den Priester zu wählen, der für die Pfarrgemeinde
verantwortlich war: den Leutpriester. Aufgrund dieses Wahlrechts gab es wiederholt

Unstimmigkeiten. Denn die Gläubigen wollten einen Seelsorger nach
ihren Vorstellungen. Schliesslich waren sie ihm auf Gedeih undVerderben
ausgeliefert, da von ihm ihr Seelenheil abhing.89

85 Uli, Windler, S. 53.
86 Horat, S. 218.
87 Gloor, Huber, Neitenschwander, Stettier, S. 70.
88 Pfqff, Pfarrei, S. 230.
89 Pfaff, Pfarrei, S. 230.

22



Aus der Pfarrei Staufen ist folgendes bekannt: 1413 erhielt Lenzburg von
Herzog Friedrich von Osterreich das Recht der Vorpräsentation90 des Leut-
priesters auf Staufen.91 Wenige Jahre später 1429 nahmen die Berner den Lenz-
burgern dieses Recht wieder weg und gaben es dem Kloster Königsfelden
zurück. Die Berner fanden, dass die Wahlen dem Kloster, als Kirchherr, eher
zustanden als den Untertanen.92 Den Lenzburgern war es 1413 nur aus einem
einfachen Grund gelungen, dieses Recht zu übernehmen: die alten Herren,
die Habsburger, zogen sich allmählich aus dem Gebiet zurück und die neuen
Herren, die Berner, mussten zuerst ihre Macht festigen, dies war wohl gegen
1429 eingetroffen.93

Leutpriester, Kaplan und Helfer:Verteilung der Aufgaben
Der Leutpriester erhielt 1418 zu seiner Unterstützung einen Helfer. Dieser

sollte dreimal in der Woche die Frühmesse in Lenzburg lesen. Der Helfer
konnte nur angestellt werden, weil Bewohner und Bewohnerinnen der Stadt
eine neue Stiftung gestiftet hatten, von der er sein Auskommen erhielt. Wichtig
war den Stiftern und Stifterinnen die Wohnsitznahme des Kaplans in
Lenzburg.94 So war der geistliche Beistand während der Nacht gewährleistet.Warum
wurde diese Stelle geschaffen? Besteht ein Zusammenhang mit der gesamteuropäisch

deutlich anwachsenden Frömmigkeit der Gläubigen, wie es die
steigende Anzahl von Stiftungen vermuten lässt?

Bis zum Beginn des 13. Jahrhunderts hatte sich die Amtskirche wenig um
die Laien gekümmert, doch das Aufkommen von religiösen Laienbewegungen
und die rasche Verbreitung von Gedankengut, das von der offiziellen Lehre
abwich, zeigte die Notwendigkeit, sich der Laien vermehrt anzunehmen. Nun
wurde von den Bischöfen genau definiert, wie die Laienseelsorge auszusehen
hatte und was es brauchte, um als Pfarreimitglied zu gelten. Nachdem im
Frühmittelalter Ritus und Gesten, Segnungen und Exorzismen den Vorrang
vor dem Wort genossen hatten, wurde jetzt der Verkündigung ein ganz neuer
Stellenwert eingeräumt. Predigen durfte aber nur, wer die «missio canonica»,
den offiziellen Auftrag der Kirche besass, und nicht jedermann, wie es

erweckte Laien für sich beanspruchten. Der Gottesdienst sollte in der Sprache
des Volkes abgehalten werden, damit dieses das liturgische Geschehen richtig
verstand und nicht mehr als Zauberrituale missdeutete. Die Teilnahme der
Gläubigen an der jährlichen Beichte und an der Osterkommunion wurde
gefordert und galt nun als Zeichen der Zugehörigkeit zur Gemeinschaft der

90 Die Lenzburger Bürger wählten einen ihnen angenehmen Kleriker aus und das Kloster Königsfelden und der

Bischof von Konstanz bestätigten daraufhin die Wahl.
91 Merz, Walter (Hg.). Aargauer Urkunden I. Die Urkunden des Stadtarchivs Lenzburg. Aarau und Leipzig
1930. S. 7.

92 Siegrist, S. 194f.
93 Vom Ende des 14. bis zum 16.Jahrhunderts verloren die Bürger der Stadt Lenzburg schrittweise ihre Einßus-
smöglichkeiten auf die Kontrolle und Verwaltung der Stadt. Aus: Hafner, S. 3 7f.

94 Wernli, Fritz. Vor 400Jahren: Trennung Lenzburg vom Staufberg, in: LNB 1966. S. 10-12. S. 10.

23



Gläubigen. Die Eheschliessung bedurfte der vorangehenden offiziellen
Vorankündigung in der Kirche und musste auch dort eingesegnet werden.

Selbst die Bischöfe wurden durch die Beschlüsse des 4. Laterankonzils von
1215 aufgefordert, ihre lange vernachlässigten Diözesen wieder regelmässig
besuchen zu lassen, um zu kontrollieren, ob das geistliche und moralische Leben

von Pfarrklerus und Gläubigen den neuen Verordnungen entsprach.95 Nicht
nur die Gläubigen nrussten sich ändern, sondern auch die Leutpriester.
Versuchten sie bisher möglichst viele Gotteshäuser zu betreuen, um einen höheren
Verdienst zu erzielen, wurde jetzt die Möglichkeit der Amterhäufüng vermindert:

Ein Leutpriester durfte nur dann zwei Kirchen zugleich betreuen, wenn
sie so nahe beieinanderlagen, dass sich das Messelesen an beiden Orten am
selben Tag (Bination) vermeiden liess.

Auch bei den Sakramenten kam es im Spätmittelalter zu wesentlichen
Neuerungen: Nachdem die Kirche erst im 12. Jahrhundert deren Siebenzahl

festgelegt hatte, rangen im 13. Jahrhundert die grössten Theologen um ihre
Definition.Vom Spender des Taufsakraments, der Priesterwürde das deutliche
Aussprechen der festgelegten Taufformel gefordert; jeder Gläubige bzw. jede
Gläubige sollte gefirmt werden. Jährlich sollten die Erwachsenen beim
Ortsgeistlichen zur Beichte gehen und ihm ihre Sünden bekennen, um anschliessend

die auferlegte Busse zu leisten und zumindest an Ostern die Eucharistie96

zu empfangen. Wer sich weigerte, durfte zu Lebzeiten die Kirche nicht betreten

und im Todesfall blieb ihm das kirchliche Begräbnis versagt. Doch wuss-
ten die Gläubigen was als Sünde galt? Anscheinend nicht alle, denn der Priester

musste die Sünden einzeln erfragen, um sicher zu sein, dass alle Sünden

zum Vorschein kamen. Auch der Seelsorge wurde zu Beginn des 14. Jahrhunderts

vermehrt Aufmerksamkeit geschenkt. Der Geistliche sollte die Ohrenbeichte

insbesondere bei Frauen an einem Ort durchführen, wo die beiden
Personen von jedermann gesehen werden konnte. Gesang, Spiel und Tanz
beim Leichenschmaus seien in Kirchen und Privathäusern zu verbieten. Doch
erst tief im 15. Jahrhundert kam ein Bischof auf die Sonntagspredigt zu
sprechen, er sagte jedoch nur, der Prediger habe die Pfarreimitglieder zur
Teilnahme am Gottesdienst anzuhalten.97 Das religiöse Leben wurde somit immer
stärker reglementiert.

Wie bereits erwähnt, war der Leutpriester verantwortlich für die Seelsorge
der Gemeinde. In der spätmittelalterlichen Kirche bedeutete dies vor allem
die Spendung der Sakramente: Er taufte, schloss Ehen, erteilte die Letzte
Ölung und begrub die Mitglieder seiner Gemeinde. Er las Messen und pre-

95 Pfaff Pfarrei, S. 235.
96 Die Messe bestand aus einem vorbereitenden Wortgottesdienst mit Gebeten und Bibellesungen sowie dem

Hauptteil, der Eucharistiefeier. In der Eucharistie, dem Altarsakrament, vollzieht sich die Wandlung von Brot und
Wein in den Leib und das Blut Christi. Als Eucharistie wird auch die geweihte Hostie bezeichnet. Für Sterbende

war der Empfang der Eucharistie das letzte Ziel. Aus:Amacher,Jezler, Marti, S. 400.
97 Pfaff, Pfarrei, S. 238.

24



digte, dass heisst, er erklärte den Gläubigen die Bibel. Manchmal musste er
auch als Schiedsrichter auftreten. Unterstützt wurde er in der Seelsorge vom
Kaplan und bzw. oder vom Helfer. Der Kaplan hatte eine der häufig an Kapellen
oder (Neben-)Altäre gestifteten Messpfründen inne und hatte keine eigene
Pfarrei. Im Mittelalter las er vornehmlich Seelmessen und leistete das Chorgebet.98

Die Feierlichkeit eines Gottesdienstes stieg mit der Anzahl der beteiligten

Priester. Deshalb stifteten zum Beispiel Bewohner und Bewohnerinnen
der Stadt Winterthur Geld, Zinserträge und Liegenschaften in die «Präsenz»

der Kapläne, woraus diese entlohnt wurden.99
Uber den genauen Tagesablauf des Leutpriester und der Kapläne der Pfarrei

Staufen wissen wir kaum etwas. Bekannt sind einige Namen dieser Männer
und zu welchem Zeitpunkt sie welche Funktion ausübten. Die Streuung der
Dokumente über mehrere Jahrhunderte erschwert eine Rekonstruktion des

kirchlichen Alltags in der Pfarrei Staufen.

In anderen Kirchen, zum Beispiele in der Laurentius-Kirche in Winterthur,
sah der Tag der Kleriker ungefähr so aus: Im Morgengrauen hielten sie die
Tagmesse. Die Mittelmesse folgte um sechs Uhr kurz vor dem Ratsläuten.
Daran schloss sich das «Seelampt» an: sie lasen die Jahrzeitmesse für die Seelen
der Verstorbenen, deren Todestag sich jährte. Im Laufe des Spätmittelalters
häuften sich die Jahrzeitverpflichtungen und allmählich nahm das Totengedenken

seinen festen Platz im kirchlichen Tagesablauf ein. Die nicht mit einer
festen Messeverpflichtung belegten Kapläne begannen während des Schlusses

einer bestimmten Seelmesse eine weitere Messe: die Seelmesse für alle
gemeinsamen Vorfahren. Darauf folgte eine Pfarrmesse, die sonntags von der oft
gleichzeitigen Schläfermesse begleitet wurde. Letztere wurde ursprünglich im
Anschluss an die Prim100 oder im Sommer an die Matutin, also am sehr frühen
Morgen gelesen. Gepredigt wurde nur an Feiertagen und zwar erst nach der
Mittagszeit. In anderen Städten, wie in Bern, fand die Predigt entweder vor
der Frühmesse, am späten Vormittag oder am frühen Nachmittag statt. Zu den

wichtigsten sakralenVerrichtungen des Tages gehörten also die Messe, das

Totengedenken, die Begräbnisse, der Chorgottesdienst und der Wortgottesdienst.101
Zu Staufen und seinen zugehörigen Gotteshäusern hat Georg Gloor

minutiös die einzelnen Stiftungen mit ihren Altären und Kaplänen in diversen
Artikeln der Lenzburger Neujahrsblätter aufgeführt. Deshalb soll hier auf eine
weitere Aufzählung verzichtet werden. Aber anhand einer spezifischen
Altarstiftungen wird nun versucht, der Vorstellungswelt der spätmittelalterlichen
Gläubigen näher zukommen.

98 Amacheryjezler, Marti, S. 403.
99 Illi, Windler, S. 63.
100 Die Aufteilung des Tages erfolgte nach den Gebetszeiten des Klerus. Dieser war verpflichtet, während der

Nacht eine Gebetszeit (Vigil) und während des Tages sieben Gebetszeiten (Tagzeiten) zu leisten. Diese regelmässigen

Gebetszeiten (Hören) tragen die Bezeichnung Matutin, Laudes (Morgenlob), Prim, Terz, Sext, Non, Vesper
und Komplet. Aus: Amacher,Jezler, Marti, S. 408.
101 Illi, Windler, S. 142.

25



Der Schatz im Himmel
«Tuo dazguote und lâ daz übele»

Im Hochmittelalter machte man sich vom ewigen Leben folgende Vorstellung:

Die Aufteilung zwischen gut - Himmel - und böse - Hölle — wurde
ergänzt durch die Theorie des Fegefeuers. Das Partikulargericht entschied direkt
nach dem Tod über das Schicksal der bzw. des Einzelnen. Diese bzw. dieser
verbrachte bis zum Jüngsten Gericht ihre bzw. seine Tage in der Hölle oder
im Himmel. Die «Halbguten» kamen ins Fegefeuer. Der Unterschied zur Hölle
war gross, denn der Aufenthalt im Fegefeuer war begrenzt. Er war alsVorraum
zum Himmel konzipiert; der einzige Ausgang führte in den Himmel.102

Wer lange genug seine Schuld im Fegefeuer büsste, wurde erlöst und von
Engeln ins Paradies geführt. Ein für die Kirche wichtiger ökonomischer Vorteil

der Lehre des Fegefeuers war der Umstand, dass die Gläubigen es selber in
der Hand hatten, den dortigen Aufenthalt zu verkürzen oder die Qualen zu
verkleinern. Mit einer Stiftung konnten die Gläubigen sich das irdische und
jenseitige Leben erleichtern. Denn die mittelalterlichen Gläubigen meinten,
die Höhe ihrer Zuwendung bestimme die Dauer ihrer Leiden. Wie weit die
Lehre des Fegefeuers der breiten Bevölkerung geläufig war, ist kaum nachzuprüfen.

Den mittelalterlichen Gläubigen war bekannt, dass ihr Seelenheil davon

abhing, Gutes zu tun und Böses zu meiden. Eine gottgefällige Lebensweise
beinhaltete die aktive Befolgung der 6 Werke der Barmherzigkeit.103 Auf diese

Weise sammelten die Gläubigen «Bonuspunkte»: sie legten sich einen Schatz

im Himmel an, ein sogenanntes Seelgerät. Für die mittelalterliche Kultur
wurde entscheidend, dass das Seelgerät sich nicht nur auf das Sozialwesen
beschränkte, sondern auf die Förderung von Kultus, Kirchenbau und -schmuck
ausgedehnt wurde. Kritiker waren mit dieser Art von Armenfürsorge bzw.
kirchlicher Mittelbeschaffung nicht einverstanden; von einem Altarbild werde
weder Durst noch Hunger gestillt. Doch die Befürworter meinten, dass es

nicht allein um das leibliche, sondern auch um das psychische Wohl der Armen
gehe. Arme würden durch Kunstwerke zur Frömmigkeit erzogen. Dies sei viel
effizienter als der Versuch, Menschen mit Brot zur Frömmigkeit zu bewegen.

Ein spätmittelalterliches Seelgerät konnte sich aus diversen Elementen
zusammensetzen.

Die Stiftung umfasste eine Kapitalanlage — einen Weinberg, ein Stück
Ackerland, eine Mühle u.a. —, deren Zins für einen bestimmten Zweck eingesetzt

wurde. Zum Beispiel wurde ein Priester damit entlohnt, um an be-

102 Direkt in den Himmel kommen nur Heilige und Märtyrer. Aus: Illi, Martin. Begräbnis, Verdammung und
Erlösung. Das Fegefeuer im Spiegel von Bestattungsriten, in: Himmel, Hölle, Fegefeuer. DasJenseits im Mittelalter.

Ausstellungskatalog SLM. Zürich, 1994. 4. Auf. S. 59-68. S. 59.
103 Speisung der Hungrigen, Labung der Durstigen, Beherbergung der Fremden, Bekleidung der Nackten, Besuchen

der Kranken, Besuchen der Gefangenen. Aus:Jezler, Peter.Jenseitsmodelle undJenseitsvorsorge - Eine Einführung, in:
Himmel, Hölle, Fegefeuer. DasJenseits im Mittelalter. Ausstellungskatalog SLM. Zürich, 1994. 4. Aufl. S. 13-26.
S. 22.

26



stimmten Tagen eine Messe zu lesen (Pfründe); das Wachs oder das Öl für ein
Ewiges Licht wurde damit bezahlt; Almosen wurden an einem bestimmten
Tag verteilt u.a.m. Die Stiftung sollte bis zum Jüngsten Tag andauern und dem
Stifter bzw. der Stifterin im Fegefeuer ständig Linderung verschaffen.

Schenkte man der Kirche in einem einmaligen Akt Gegenstände, die keinen
Zins abwerfen konnten, wie Kultgegenstände (Altarbilder, Kelche u.a.m.)
oder Textilien, so wurde dies eine Donation genannt.

Mit einer Stiftung war der Eintrag ins Jahrzeitenbuch möglich. An jedem
Todestag wurde dann für den Verstorbenen bzw. die Verstorbene eine Messe

gelesen. «Die gedenkende Fürbitte sollte darinVerzeichneten dem Gedächtnis
Gottes anempfohlen werden, denn das Auslöschen der Erinnerung an einen
Menschen galt als gleichbedeutend mit der ewigenVerdammnis.»104 Die Form
des Gedenkens beruhte auf derVorstellung der sündentilgenden Wirkung von
Messe und Fürbitte. Die Messfeier galt erst seit der Karolingerzeit neben den
herkömmlichen Bussmitteln, wie Gebet, Fasten oder Almosen, als eine
Möglichkeit, stellvertretend für einen anderen Busse zu leisten. Daraus entwickelte
sich neben der allgemeinen öffentlichen Messe eine Vielzahl von Privat- oder
Votivmessen für besondere Anliegen und besondere Personen.105 Zu ihnen
zählten in der Staufbergkirche die Stifter und Stifterinnen des Marien- und
des Katharinenaltars und die Mitglieder der St. Wolfgangsbruderschaft.

unser liebi frowen: Maria auf dem Staufberg
Edward Attenhofer berichtet in «Sagen und Spukgeschichten rund um das

Schloss Lenzburg» von einem wundertätigen Muttergottesbild aus massivem

Gold, das in der Staufbergkirche gestanden haben soll. Während des Mittelalters

sollen ihretwegen sogar Gläubige aus dem Freiamt und dem Rohrdorfer-
berg nach Staufen gepilgert sein.106 Mit der Abkehr vom katholischen Glauben
und mit dem reformatorischen Bildersturm verschwanden die farbenprächtigen
und kostbaren Wandmalereien und Heiligenfiguren aus der Kirche. Das Marienbild

soll, so will es die Sage, nach Würzburg gelangt sein. Nachforschungen
vor rund 50 Jahren ergaben aber, dass dort nichts zu einem Marienbild aus
Staufen bekannt war.107 Ein Körnchen Wahrheit steckt jedoch in der Sage: In
der Staufbergkirche existierte ein Marienaltar. Das heisst, Maria spielte bei
den mittelalterlichen Gläubigen der Pfarrei Staufen eine grosse Rolle.

Von der Mutter zur Heiligen
Obwohl ihr Name im Evangelium nur 19-mal genannt wird, ist sie die am

meisten verehrte Heilige der katholischen Kirche.108 Das Neue Testament und

104 Wehrli-Johns, Martina. «Tuo dazguote und la daz übele» - Das Fegefeuer als Sozialidee, in: Himmel, Hölle,
Fegefeuer. DasJenseits im Mittelalter. Ausstellungskatalog SLM. Zürich, 1994. 4. Auß. S. 47—58. S. 40.
105 Wehrli-Johns, S. 48.
106 Attenhofer, Dietschi, S. 110.
107 Heimatkunde, 1934, S. 8.

108 Mazakarini, S. 55.

27



die Apokryphen109 sind die wichtigsten Quellen zu ihr. Beide dienten den
Autoren und Autorinnen ab dem 10. Jahrhundert zum Verfassen der Marienviten.

Nachdem Maria am Konzil von Ephesus 431 als Gottesgebärerin
anerkannt worden war, setzte die offizielle Marienverehrung ein.110 Es entstanden
zahlreiche Marienkirchen und bildliche Darstellungen. Da es üblich war, einen
Altar bei der Weihe mit einer Reliquie zu versehen, stellte sich ein grosses
Problem: Grab- und Körperreliquien der Maria fehlten. An deren Stelle traten
Verehrungsobjekte — die Gläubigen brauchten diese als Andachtshilfe - die aus

Marias Lebzeiten stammten: Haare, Fingernägel, Milch, Bekleidungsstücke
sowie Andachtsbilder und -figuren.111 Im Kirchenjahr entstanden Festtage — vorerst

in Verbindung mit der Geburt ihres Sohnes — zu ihrem Gedenken: in der
Ostkirche der 26. Dezember (vermutlich seit dem 5. Jahrhundert), in Rom
der 8. Tag nach Weihnachten. Da die Marienverehrung in der Ostkirche
ausgeprägter war, entstanden dort im 6.Jahrhundert weitere Marienfeste: die
Verkündigung (25. März), der Heimgang (15. August), die Geburt Marias (8.
September), die Einfuhrung in den Tempel (21. November)112 und die Begegnung
des Herrn (2. Februar). Im 7.Jahrhundert übernahm der Westen diese Feste.113

Im nächsten Jahrhundert erlebte die Marienverehrung im Osten einen Rückschlag.

Oströmische Kaiser erliessen Gesetze gegen die Bilder- und
Reliquienverehrung, die zum Teil seit dem 2. Jahrhundert gepflegt wurde. Marienbilder
seien nicht mehr erwünscht, u.a. weil die Bedeutung Marias im Gottesdienst

zu stark geworden sei und deshalb beschnitten werden müsse, begründeten
die Herrscher ihre Erlasse.114 Oströmische Mönche, die die neuen Bildergesetze

nicht akzeptierten, zogen in den Westen und forderten dort die
Marienverehrung. Im Laufe des 12. Jahrhunderts änderte sich das Marienbild, u. a.

unter dem Einfluss von Bernhard von Clairvaux:115 Die vormals eher
majestätische, distanzierte Figur bekam weichere, ja menschliche Züge.116 Für die

Evangelisten war die Gefühlswelt der Maria noch kein Thema gewesen. Kunst
und Mystik des Mittelalters stellten sie hingegen in verschiedenen Gemütszuständen

wie Erstaunen, Freude, Trauer und Schmerz dar, wodurch sich die

Gläubigen ihr näher fühlten.117

109 Ausserbiblische Evangelien werden Apokryphen genannt. Aus: Kirchberger,Joe H. Maria in der Literatur, in:
Haag, Herbert, Kirchberger, Joe H., Solle, Dorothee, Ebertshäuser, Caroline H. Maria. Kunst, Brauchtum und

Religion in Bild und Text. Freiburg, Basel, Wien 1997. S. 60-121. S. 12.
110 Kirchberger, Literatur, S. 60.
111 Lexikon des Mittelalters. Bd. 6. München, Zürich 1993. Spalte 251J.
112 Lexikon, Spalte 244.
113 Maria. Pastoralschreiben der Schweizer Bischofskonferenz. Sekretariat der Schweizer Bischofskonferenz

(Hg.). Freiburg 1988. S. 43.
114 Kirchberger, Literatur, S. 65.
115 1090-1153, Zisterziensermönch in Citeaux, Burgund, späterAbt in Clairvaux. Aus: Kirchberger, Literatur,
S. 84f.
116 Kirchberger,Joe H., Maria: Dogmen, Kult, Brauchtum, in: Haag, Herbert, Kirchberger,Joe H., Solle, Dorothee,
Ebertshäuser, Caroline H. Maria. Kunst, Brauchtum und Religion in Bild und Text. Freiburg, Basel, Wien 1991.
S. 162-213. S. 115.
111 Schreiner, Klaus. Maria.Jungfrau, Mutter, Herrscherin. München, Wien 1994. S. 80.

28



Die enge Verbundenheit mit Maria führte seit dem frühen Mittelalter zur
Bildung von Maria- Schwestern- und Bruderschaften. Diese stellten sich unter
den besonderen Schutz der Maria und brachten dies zum Teil auch im Namen
ihrer Gemeinschaft zum Ausdruck. Die erste marianisch orientierte Bruderschaft

scheint die des Naupatkos gewesen zu sein, die um 1048 in Griechenland

entstand. Ihre Mitglieder ehrten Maria mit einer Ikone, die an bestimmten
Tagen in einer Prozession herumgeführt wurde. In Köln soll kurz darauf eine
ähnliche Bruderschaft gegründet worden sein.118

Von der Jungfrau und Schmerzensmutter Maria erhofften sich die Gläubigen
vor allem Fürsprache und Hilfe vor Gott. Es herrschte dieVorstellung, die
Verstorbenen würden direkt nach dem Tod im Partikulargericht von Christus
beurteilt. Maria trat hier als Fürsprecherin der Toten auf. Auch beim Weltengericht

erhoffte man sich die Fürsprache von Maria und Johannes.119 Maria galt
als die Patronin der Notleidenden und Schutzmutter aller Gläubigen. Sie half
in Zeiten der Pest, sorgte für Regen nach langer Dürre, gab den Männern
Potenz und unterstützte die Frauen bei der Geburt.

Gesamteuropäisch fand die Marienverehrung im 14. und 15. Jahrhundert
ihren Höhepunkt.120 Im Gebiet der heutigen Schweiz stieg Einsiedeln mit der
Schwarzen Madonna im Spätmittelalter zu einem der meist besuchten
Wallfahrtsziele Europas auf. Im Jahr 1466 besuchten, so heisst es, 130'000 Gläubige
Einsiedeln, um die Schwarze Madonna zu verehren.121

Um abschliessend von den Ursprüngen der Marienverehrung auf dem Staufberg

zu berichten, ist die Quellenlage leider zu lückenhaft. Das erste Dokument,

das von einem Marienaltar in der Pfarrei Staufen Zeugnis ablegt,
stammt erst aus dem Jahr 1462: Im Mai schenkten Schultheiss und Rat zu
Bern dem Marienaltar mit einer Kaplaneipfründe ein Stück Land. Der Marienaltar

«auf dem Berg Staufen gelegen» war zuvor von «ehrbaren Leuten gestiftet»
worden.122 Die Erträge des Landstücks sollten zum Unterhalt der Kapelle123
und der Messe dienen. Der Marienkaplan war verpflichtet in einem kleinen
Gut in Staufen zu wohnen und sich den dortigen Pflichten und Gebräuchen zu
unterwerfen. Zwei Jahre später genehmigte der Bischofvon Konstanz die Messe
und die Bruderschaft am Altar der heiligen Jungfrau Maria.124 Die Gläubigen der

118 Kirchberger, Dogmen, S. 198.
119 Schreiner, S. 185.
120 Bischoff, Cordula. Maria, Maria Magdalena undJohannes — Trauerarbeit mit verteilten Rollen, in: Opitz, C.,
Röckelein, H., Signori, G., Marchai, G. (Hg.). Maria in der Welt. Marienverehrung im Kontext der Sozialgeschichte

10.- 18.Jahrhundert. Zürich 1993. S. 139-152. S. 148.
121 Pfaff, Carl. Die Welt der schweizerischen Bildchroniken. Schwyz 1991. S. 171.
122 Merz, S. 15.

123 Es ist hier nicht ersichtlich, ob im Text mit dem Begriff«Kapelle» die bestehende Kirche oder ein Neben- bzw.

Anbau der Kirchegemeint ist. Der moderne Begriff«Kapelle» für eine Kleinstkirche deckt sich nicht mit dem

mittelalterlichen Begriff. Damals konnte damit eine Pfarrkirche, eine Eigenkirche oder eine sakrale Stätte gemeint sein.

Aus: Illi, Windler, S. 31.
124 Gloor, Georges. Lenzburgs mittelalterliche St. Wolfgangsbruderschaft und die Ursprünge des Joggeliumzuges,
in: LNB 1967, S. 51-61. S. 53.

29



Pfarrei Staufen des frühen 15.Jahrhunderts sahen sie bei jedem Kirchgang: In 7

von 21 Glasfenstern der Staufbergkirche ist Maria dargestellt. Weitere Zeugnisse

der Marienverehrung während des Hoch- und Spätmittelalters in der
Pfarrei Staufen sind: ein Seitenaltar in der Drei-Königs-Kapelle in
Lenzburg,125ein Seitenaltar in der Kapelle Schafisheim126 und der Hauptaltar der

Kapelle in Othmarsingen.127

125 Gloor, LNB 1969, S. 82.
126 Chronik einer Dorfgemeinde. 890Jahre Schafisheim. Vom Klosterhofzur Wohngemeinde. Kulturkommission

Schafisheim (Hg.). Brugg [1991]. S. 82.
127 Gloor, LNB 1970, S. 29.

30


	Der spätmittelalterliche Weg zum Himmel : Frömmigkeit rund um die Staufbergkirche

