Zeitschrift: Lenzburger Neujahrsblatter
Herausgeber: Ortsburger-Kulturkommission Lenzburg

Band: 70 (1999)

Artikel: Der spatmittelalterliche Weg zum Himmel : Frommigkeit rund um die
Staufbergkirche

Autor: Ruckert, Alexandra M.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-917946

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-917946
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Der spatmittelalterliche Weg zum Himmel
Frommigkeit rund um die Staufbergkirche

«Jede Kirche habe ihren Sprengel, von deren Hifen sie den Zehnten empfange.»'

von Alexandra M. Riickert

Der folgende Artikel thematisiert einige Bereiche spitmittelalterlicher
Frommigkeit in der Grosspfarrei Staufen.”

Entstehung und Aufgaben der Pfarrei

Wie entstand eine Pfarrei? Das mittelalterliche Pfarreinetz entstand ver-
mutlich in zwei Phasen: die erste im 8./9., die zweite im 12. Jahrhundert. Fak-
toren wie Bevolkerungsanstieg, Zunahme von Christen und verstirkter Land-
ausbau beeinflussten die Entstehung und die Verteilung der Pfarrkirchen nur
geringfligig. Von grosser Bedeutung war vor allem das Eigenkirchen- und Pa-
tronatswesen. Denn viele Kirchen entstanden als Zubehor von Fronhofen —
nachweisbar vor allem im 10. und 12. Jahrhundert — oder im Zusammenhang
mit Herrensitzen, die zum Teil zu Kleinkldstern umgewandelt wurden, wobet
die Landkirche als «Klosterkirche» diente. Die Ausbreitung des Villikationssy-
stems seit dem 7. Jahrhundert, das heisst die Aufteilung des Landes unter den
«grossen Herren, die jeweils um ihren Eigenhof eine Anzahl von bauerlichen
Einzelhofen, den Bauern zur Nutzung gegen Dienste und Abgaben tberlies-
sen, beglinstigte die Pfarreibildung, weil nun Villikationszentrum, das heisst
Fronhof, Kirchengriindung und Zehntentrichtung in einem funktionalen
Zusammenhang standen. Die Sprengelabgrenzung® von Pfarrei- und Zehntbe-
zitk erfolgte allerdings erst im Laufe eines langwierigen Prozesses, der sich
parallel zur Verfestigung von Twing und Bann*, Ortsvogtei® und Entstehen von
Dorfgemeinschaften entwickelte.®

" Aus der Kirchenreform Karl der Grosse von 810/13. Aus: Pfaff, Carl. Pfarrei und Pfarreileben. Ein Beitrag zur
spatmittelalterlichen Kirchengeschichte, in: Innerschweiz und friihe Eidgenossenschaft. Verfassung, Kirche, Kunst.
Jubilciumsschrift 700 Jahre Eidgenossenschaft. Bd. 1. Historischer Verein der Fiinf Orte (Hg.). Olten 1990. S, 205—
282, 8. 220.

? Der hier abgedruckte Artikel entstand als Erginzung zu der im Herbst 1998 (13.11.98 — Ende September
1999) stattfindenden Ausstellung «Staufberg: Die Mutterkirche und ihre Heiligen». Eine erneute Sichtung der
Quellen wurde nicht vorgenommen.

? Sprengel: Amisbereich eines Bischofs oder Pfarrers.

* Gebots- und Verbotsgewalt des Grundherrn oder Vogts (= Schutzherr iiber einen Personenkreis oder einen meist
geistlichen Herrschaftsbezirk, ferner beamteter Stellvertreter des Landesherrn oder des Konigs innerhalb eines Ver-
waltungsbereichs); Teil der niederen Gerichtsbarkeit (= zivile Rechtsprechung iiber Streitigkeiten sowie «Erb und
Eigen» (Fertigung von Handanderungen und Erbgingen), Dorf- und Flurangelegenheiten. Aus: Gisler, Josef. Glos-
sar, in: Geschichte des Kantons Ziirich. Band 1. Friihzeit bis Spitmittelalter. Ziirich 1995. S. 505-508. S. 506f.
? Amtsbereich eines Vogts mit den damit verbundenen Rechten und Einkiinften. Aus: Gisler, S. 508.

6 Kaiser, Reinhold. Vom Friih- zum Hochmittelalter, in: Geschichte des Kantons Ziirich. Band 1. Friihzeit bis
Spatmittelalter. Ziirich 1995. S. 130~171. S. 142. Sowie: Wanner, Konrad. Vo lokalen Heiligtum zur lindli-

11



Was machte eine mittelalterliche Pfarrei aus? Sie umfasste das Gebiet, das
zu einer Pfarrkirche gehorte, sowie die Menschen, die dort wohnten. Der
Pfarrer war verpflichtet, seinen Gemeindemitgliedern die Sakramente (vor allem
Taufe, Eucharistie und Letzte Olung) zu spenden; zu seinen Aufgaben gehor-
ten auch die Predigt, die Armenflirsorge und das Begribnis. Die Angehorigen
der Pfarrgemeinde mussten sich mit ihren kirchlichen Angelegenheiten an
ihre Pfarrei halten, dorthin den Zehnt entrichten und dem Pfarrer flir seine
geistlichen Amtshandlungen die Stolgebiihr’” bezahlen.®

Von der Religion der kleinen Leute zur Religion der Fiihrenden

Die Bevolkerung der romischen Kastellorte, wie zum Beispiel in Kaiser-
augst, Zurzach und Windisch, war nach Abzug der rémischen Truppen — kurz
nach 400 — weitgehend christianisiert.” Ab dem frithen 6. Jahrhundert wanderten
heidnische Alemannen in das Schweizer Mittelland ein, wobei die Kastell-
stidte der romanisierten Bevolkerung respektiert wurden. Irische Monche
begannen im 7. Jahrhundert unter frinkischem Schutz mit der Missionierung
dieser Alemannen. Thre Fiihrungsschicht liess sich aus politischen Griinden als
erste bekehren und baute fiir sich und die Gefolgsleute die ersten Kirchen, die
sogenannten Eigenkirchen. Diese, meist aus Holz gebauten Kirchen, mussten
von den Stiftern unterhalten werden.'” Daneben bestanden auch die bischofli-

chen Pfarrkirche — am Beispiel des heutigen Kantons Ziirich, in: Variorum munera florum. Latinitit als prigende
Kraft mittelalterlicher Kultur. Festschrift fiir Hans E Haefele zum 60. Geburtstag. Reinle, Adolf, Schimugge, Lud-
wig und Storz, Peter (Hg.). Sigmaringen 1985. 8. 253-272. S. 260ff.

7 Die Stola ist das schirpendihnliche Amtsabzeichen, das sich der Priester beim Spenden der Sakramente wm den
Nacken legt. Fiir diese Amtshandlungen erhob er von seinen Pfarrmitgliedern eine Gebiihr. Die hdufigsten Stolge-
bithren waren die Tauf-, Trauungs-, und Begribnisgebiihren. Urspriinglich war die Stolgebiihr eine freiwillige Gabe;
der Pfarrer duifte die geistliche Handlung nicht von der Bezahlung abhingig machen. Die Stoltaxen wurden aber
schliesslich gewohnheitsrechiliche Pflichtabgaben und eine wichtige Einnahmequelle fiir Geistliche. Aus: Amacher,
Urs, Jezler, Peter, Marti, Susan. Jenscitsglossar, in: Himmel, Holle, Fegefeuer. Das Jenseits im Mittelalter. Ausstel-
lungskatalog SLM. Ziirich, 1994. 4. Aufl. S. 397-412. §. 408.

8 In den bisherigen Publikationen zur mittelalterlichen Pfarrei Staufen erscheint regelmdssig der Begriff « Urpfar-
rei». Dieser wird in der neueren Forschung kaum mehr verwendet. Seit Ende der 1950er Jahre veifiigt die For-
schung neben den schriftlichen Quellen tiber immer mehr archdologische Untersuchungen, die zu newen Erkennt-
nissen fiihren und eine Uberarbeitung des Bestehenden notwendig machen. Die bisherige Annahme geht davon aus,
dass die wenigen friihmittelalterlichen Kirchen (bisher nur durch Schriftquellen erfasst) seit der Karolingerzeit mit
weitausgedehnten Pfarrsprengeln ausgestattet gewesen seien und sich auf diese Weise ein geschlossenes Netz von
«Urpfarreien» gebildet hitte. Die friihmittelalterlichen Kirchen hitten die gleichen Rechte besessen wie die spit-
mittelalterlichen Pfarrkirchen. Das viel dichtere Netz von Pfarrkirchen im Bistum Konstanz, das sich aus einer
schriftlichen Quelle aus dem Jahre 1275 ergibt, sei durch die Bildung von Filialkapellen und durch deren allmdh-
lichen Verselbstindigung entstanden. Im Gebiet der heutigen Schiweiz gibt es erst im 12. Jahrhundert Hinweise auf
DPfarrkirchen mit festen Sprengeln. In den vorherigen Jahrhunderten sind noch alle Bezeichnungen fiir «Kirche»
(ecclesia, capella, basilica etc.) gleichbedeutend. Eine Formulierung, die sich mit Pfarikirche iibersetzen lisst, gibt es
noch nicht. Aus: Wanner, S. 253.

9 Ab 391 war das Christentum Staatsreligion des Romischen Reichs. Aus: Sennhauser, Hans Rudolf. Heiligen-
grab und Siedlungsverlegung. Zurzach in vomischer Zeit und im Frihmittelalter, in: Archéologisches Landesmuse-
um Baden-Wiirttemberg (Hg.). Die Alamannen. Stuttgart 1997. Ausstellungskatalog. S. 465-470. S. 467.

10 Stein- und Holzkirchen entstanden seit dem 6. Jahrhundert nebeneinander und wurden waihrend des 7. und 8.
Jahrhundert gleichzeitig errichtet. In der Friihphase beschrinkte sich der Steinbau auf das Gebiet der heutigen
Sechweiz. Aus: Schollmann, Barbara. Kultbau und Glaube. Die friihen Kirchen, in: Archéiologisches Landesmuse-
um Baden-Wiirttemberg (Hg.). Die Alamannen. Smitgart 1997. Ausstellungskatalog. S. 455-464. S. 458.

12



chen Pfarrkirchen, die das Monopol tiber Taufe, Begribnis und Zehntrecht
innehatten."

Wie kommt die Staufbergkirche auf den Berg?

Der Sage nach sollen die drei Siedlungen Lenzburg, Staufen und Nieder-
lenz beschlossen haben, an einem zentralen Ort, der etwa gleich weit von al-
len Ortschaften entfernt ist, eine Kirche zu bauen. Der Platz wurde bestimmt
und die Baumaterialien herbeigefiihrt. Gross war die Uberraschung am
nichsten Morgen: Balken und Steine waren verschwunden. Einige Tage spi-
ter soll das Baumaterial auf dem Staufberg gefunden worden sein. Dies sah
man als einen himmlischen Fingerzeig an und baute die Kirche auf dem
Staufberg.'> Die Legende klingt zwar schon, doch wird dabei unterschlagen,
dass der urspriingliche Pfarreisprengel weitere Orte umfasste: Hendschiken,
Moriken, Schafisheim, Teile von Dottikon und Othmarsingen gehdrten auch
zur mittelalterlichen Pfarrei Staufen. Sogar Ammerswil kénnte dazugehort
haben."

Der geheimnisvolle Griinder

Lange hielt man die Staufbergkirche fiir eine Griindung der Grafen von
Lenzburg. Doch archiologische Untersuchungen im Herbst 1994 ergaben ein
viel hoheres Alter der Kirche als bis anhin angenommen worden war. Die il-
teste schriftliche Erwahnung einer Kirche auf dem Staufberg stammt aus dem
Jahr 1173. Die Beschaffenheit der altesten freigelegten Griber — grosstenteils
geostete, beigabenlose, enge Grabgruben und schmale Steinkisten — zeigt, dass
die Kuppe des Staufbergs frithestens im 8. Jahrhundert als Friedhof benutzt
worden ist. Dies flihrt zur Vermutung, dass ein erster Kirchenbau aus dieser
Zeit stammt. Da keine Grundmauern erhalten geblieben sind, handelte es sich
wohl um einen Holzbau. Im Laufe der Jahrhunderte verinderte sich das Aus-
sehen der Kirche etliche Male. Das heutige Gebiude entspricht im Grossen
und Ganzen dem Bau, der nach dem Brand von 1419 — verursacht durch einen
Blitzschlag — errichtet worden ist."* Wer nun wirklich den Grundstein der Kir-
che gelegt hat, liegt im Dunkeln. Im Habsburger Urbar von 1306 wird ein
Fronhof am Sandweg, norddstlich der Vorgingersiedlung von Lenzburg, er-
wihnt. Der Besitzer dieses Hofes gilt als grosster Grundherr der Region in je-
ner Zeit und ist moglicherweise der Kirchengriinder. Uber die weibliche Linie
dieser Familie soll dann die Verbindung mit den Grafen von Lenzburg erfolgt

11 Der Ubergang von der Eigenkirche, falls es sich bei der Staufbergkirche um eine solche handelte, zur Pfarrkirche
lisst sich wegen der spérlichen Quellenlage nicht nachvollziehen.

12 Attenhofer, Edward, Dietschi, VWilli. Sagen und Spukgeschichten rund um das Schloss Lenzburg. Aarai o.J. S. 109.
13 Siegrist, Jean Jaques. Lenzburg im Mittelalter und im 16. Jahrhundert. Ein Beitrag zur Verfassungs- und Wirt-
schaftsgeschichte der Kleinstadte. Aarau [1955]. S. 191.

14 Frey, Peter. Bericht iiber die Ausgrabungen auf dem Staufberg von 1994, in: Lenzburger Newjahrsblitter 1996
(LNB). Herausgegeben von der Vereinigung fiir Natur und Heimat von Lenzburg und Umgebung. 67. Jahrgang.
Lenzburg 1996. S. 3-35. S. 18.

13



sein. Bekannt ist, dass 1173 ein Grossteil der Pfarrei dem Stift Beromiinster'
unterstand und im 14. Jahrhundert die Habsburger die gesamte Pfarrei an das
Kloster Konigsfelden tibergaben. Mit dem Einzug der Reformation gelangte
Bern 1528 in den Besitz der Kollatur'® und 1803 gingen die Rechte an den
Kanton Aargau tiber.

Der Gebaudekomplex auf der Hiigelkuppe

Im Laufe der Jahrhunderte vermehrten sich die Gebiude auf der Kuppe:
neben der Kirche mit ihrem Turm und dem Pfarrhaus mit Scheunenanbau
sind heute ein ehemaliges Beinhaus — heute als Sigristenhaus bekannt — sowie
ein Brunnen- und Waschhaus vorhanden.

Kirche und Turm: das religiose Zentrum

Kirchtiirme sind seit dem 11. Jahrhundert fiir Pfarrkirchen iiblich," derje-
nige der Staufbergkirche kann archiologisch auf das 12. Jahrhundert nachge-
wiesen werden.'® Er stand urspriinglich ausserhalb des Kirchenschiffs und wurde
erst spiter in dieses miteinbezogen.'” Die Glocken des Kirchturms erfiillten
zahlreiche Aufgaben: Sie riefen die Gliubigen zur Messe® und zu Vigilien®' flir
die Toten, sie warnten vor Sturm und Feuer und sie bestimmten akustisch den
Rhythmus des mittelalterlichen Alltags: Sie begannen den Tag mit dem Ave-
lauten am Morgen und beendeten ihn mit dem Aveliuten am Abend; wer da-
bei jeweils drei «Ave Maria» betete, erhielt einen Ablass* von 15 Tagen.”

15 Diese Adelsfamilie soll dann im 9. Jahrhundert das Stift Beromiinster (LU) gegriindet haben. Den Mitgliedern
dieser Familie und spiter den Grafen von Lenzburg diente das Stift als Begrabnisort, dies knnte das Fehlen von
[friih- und hochmittelalterlichen Gribern in der Staufbergkirche erkliren. Aus: Frey, S. 25.

16 Herrschafiliches Recht (auch Kirchensatz oder Patronatsrecht) in einer Plarrkirche den Geistlichen einzusetzen;
die Pflicht ihn zu entlshnen und das Recht, die der betreffenden Kirche zustehenden Einkiinfte einzuziehen. Aus:
Gisler, S. 505.

17 Horat, Heinz. Sakrale Bauten. ARS HELVETICA IlI. Die visuelle Kultur der Schweiz. Hg. von Florens
Deuichler. Disentis 1988. S. 128.

18 Frey, S. 12.

19 Frey, S. 12.

20 Die Messe wurde als Gedachtnisfeier von Tod und Auferstehung Christi begangen. Sie umfasste einen Wort-
gottesdienst und die Eucharistiefeier. Nur geweihte Priester durften das Messeopfer darbringen. Viel zahlreicher als
die dffentlichen Messen (Gemeindemessen) waren im Mittelalter die Privatmessen, die dem Seelenheil der Stifterin
oder des Stifters niitzen sollten. Amacher, Jezler, Marti, S. 405.

21 Die Vigil oder Vigilie war die Nacht des Wachens vor hohen Festtagen. Auch vor der Beerdigung versammelten
sich die Angehdrigen am Vortag vor der Bahre des Verstorbenen und beteten fiir sein Seelenhetl. Aus: Amacher, Jezler,
Marti, S. 409.

22 Bestimmte fromme Leistungen wurden von der Kirche mit einem Ablass belohnt. Wer den Ablass erwarb, ersparte
sich einen bestimmten Téil seiner Busszeit auf Erden oder im Fegefeuer. Voraussetzung fiir den Enverb eines Ablas-
ses war die Reue iiber die begangenen Siinden und die Absolution durch das Sakrament der Beichte. Als Zeichen
der Wiedergutmachung wurden von der Kirche Bussleistungen auferlegt, die mit dem Enwverb des Ablasses erfiillt
werden konnten. Man kann den Ablass als eine spezielle Form des Seelgerits (= Vorrat fiir die Seele im Himmel)
verstehen; sein Vorteil liegt darin, dass die Verkiirzung der Zeit im Fegefeuer genau taxiert wird. Aus: Amacher, Jez-
ler, Marti, S. 397.

23 DPfaff; Pfarrei, S. 250.

14



Beim Wiederaufbau nach 1419 wurde eine der Kirchenglocken der hl.
Agathe von Catania geweiht. Diese Heilige soll bei einem Ausbruch des Atnas
die Stadt vor den gliihenden Lavastromen gerettet haben.** Auf dem Staufberg
sollte sie nun daflir sorgen, dass keine weitere Feuersbrunst das Gotteshaus be-
schidigte.

Das Beinhaus: die Erinnerung

Das Sigristenhaus — das einstige Beinhaus — stammt aus dem Jahre 1513.
Ein ilteres Beinhaus kénnte zwischen Turm — schon im Kirchenschiff einge-
gliedert — und Apsis gestanden haben.” Da sich die meisten Kirchhofe nur sehr
beschrinkt erweitern liessen — eine Uberbelegung des Raumes war die Folge —
sind seit dem 12. Jahrhundert in der Schweiz Beinhiuser nachweisbar.®® Als
Torbauten markierten die Beinhiuser oft den Zugang zum Friedhof; auf dem
Weg in die Kirche zogen die Gliubigen an den im Erdgeschoss aufgeschich-
teten und durch weite «Seelenfenster» zu betrachtenden Gebeine (Schidel
und Langknochen) aus den ausgehobenen Gribern vorbei. Der von den Ge-
beinen belegte Teil war mit Ewigen Lichtern®” und Altiren ausgestattet. Hier
gedachten die Glaubigen der namenlosen Toten oder liessen Messen flir sie le-
sen. Als weitere religiose Verwendung des Beinhauses kam auch die Nutzung
als Gruft des Heiligen Grabes in der Osterliturgie oder als Station von Prozes-
sionen in Frage.” Das Obergeschoss konnte als Zehntenspeicher des Pfarrers,
als Versammlungsort der Minner oder als Kultsaal dienen. Das Beinhaus war
also Schauplatz zahlreicher sozialer Anlisse der Pfarrei.

Der erreichbare Priester

Der Leutpriester war verpflichtet nahe bei der Kirche zu wohnen. Die iltes-
ten Elemente des Pfarrhauses auf dem Staufberg stammen aus der Spitgotik.”
In der zweiten Hilfte des 15. und der ersten Hilfte des 16. Jahrhunderts
wohnten die Marienkapline™ der Staufbergkirche im Dorf Staufen. Die Kapline
der St.Wolfgangs- und St. Antons-Bruderschaft lebten um 1500 in der Lenz-
burgerVorstadt.’ Dies wurde von der Lenzburger Bevélkerung nicht sonder-

24 Stettler, Michael, Maurer Emil. Die Kunstdenkmadler des Kantons Aargau. Bd. 2. Die Bezirke Lenzburg und
Brugg. Basel 1953. S. 227.

25 Bei den Arbeiten von 1994 stiess man auf Mauerreste eines Kirchenanbaus, dessen Funktion nicht eindeutig
feststellbar ist; miglicherweise hat er als Beinhaus, Sakristei oder Kapelle gedient. Aus: Frey, S. 11.

26 Sterben in Schwyz. Ausstellungskatalog 1997. Forum der Schweizer Geschichte, Schwyz, Schweizerisches
Landesmuseum. Koproduktion mit der Schwyzer Museumsgesellschaft. 1.11.1997-13.04.1998. S. 25.

27 Vermogende Familien stifteten in iliren Privatkapellen oder vor ihrem Altar fiir das eigene Seelenheil ein Ewiges
Licht, das sie durch einen Grundzins oder eine Ewigrente sicherten. Es konnte eine Ollampe oder eine Wachskerze
sein. Aus: Amacher, Jezler, Marti, S. 400.

28 Horat, S. 166.

29 Stettler, Maurer, S. 227.

30 Der Priester, der etne der hiufigen an Kapellen oder (Neben-)Altdiren gestifteten Messpfriinden innehatte, wurde
Kaplan genannt. Im Unterschied zum Pfarrer hatte der Kaplan keine eigene Pfarrei. Im Mittelalter las er vor-
nehmlich Seelmessen und leistete das Chorgebet. Aus: Amacher, Jezler, Marti, S. 403.

31 Gloor, Georges. Mittelalterliche Geistliche und Gelehrte in und um Lenzburg, in: LNB 1969. S, 82—-109. S. 85.

15



lich geschitzt. Denn am Abend wurden die Stadttore geschlossen und die Ka-
pline waren nicht mehr in Reichweite. Ein Sterbender bzw. eine Sterbende
konnte so in seinen bzw. ihren letzten Stunden nicht oder nur unter er-
schwerten Umstinden einen klerikalen Beistand bekommen. Seit Mitte des
15. Jahrhunderts war der Kaplan der «neuen» Frithmesse verpflichtet in Lenz-
burg zu wohnen.” Anscheinend geniigte dieser geistliche Beistand innerhalb
der Stadt den Lenzburgern nicht. Schon zu Beginn des 15. Jahrhunderts hatten
die Lenzburger und Lenzburgerinnen eine Abldsung von der Staufbergkirche
und somit eine Aufwertung der Lenzburger Drei-Konigs-Kapelle zur Pfarr-
kirche verlangt.”® Die Sterbenden sollten sicher sein kénnen, die Sterbesakra-
mente rechtzeitig zu erhalten. Das Kloster Konigstelden, die landlichen Ge-
meinden und der Leutpriester der Staufbergkirche wehrten sich dagegen, da
sie von der bestehenden Regelung profitierten. 1514 erhielt Lenzburg endlich
eine eigene Pfarrkirche, sie blieb jedoch in der Mutterkirche eingebunden.”
Das heisst, von den Lenzburger Gliubigen wurde erwartet, dass sie zum Bei-
spiel an der Staufener Kirchweihe teilnahmen.

Der Friedhof: Ort der Verstorbenen und Lebenden

Um die Kirche angeordnet lag der Friedhof, ein Ort, der im Mittelalter
nicht nur als Ruheplatz der Verstorbenen diente, sondern auch als Gerichts-
statte, Marktplatz, Versammlungsort, Beurkundungsort, Werkplatz, Spiel- und
Festplatz, Asyl fiir Verfolgte und Ort der Eheschliessung benutzt werden
konnte.” Einige dieser Nutzungen kommen fiir den Friedhof der Staufbergkir-
che aus topographischen Griinden kaum in Frage. Trotzdem war der Friedhof
um einiges belebter als heute. Die Glaubigen suchten die Nihe zu den Ver-
storbenen, denn man glaubte an ihr Weiterleben. Damals waren die Griber —
gegen Osten gerichtet und manchmal mit einem Holzkreuz versehen™ — der
Ort, wo man fuir das Seelenheil der Verstorbenen betete. Der Besuch der Gri-
ber war ein wichtiges Element des Gottesdienstes und der Fiirsorge fiir die
Verstorbenen.”” Hier wurden an Beerdigungen, Dreissigsten,” Jahrzeiten,”

32 Gloor, Georges. Vierhundert Jahre Kirchgemeinde Lenzburg, in: LBN 1966. S. 55-64. S. 60.

33 Vermutlich wollten die Stadtbewohner u.a. in kirchlichen Belangen nicht einer doiflichen Pfarkirche unterstellt sein.
34 Hafner, Wolfgang. «Hans Joggeli, stell de Chriizgang a, Hudihudihal». Die Lenzburger St.-Wolfgangs-Bru-
derschaft. 526 Jahre Schiitzengesellschaft Lenzburg? In: LNB 1991. S. 36-59. S. 40.

35 1lli, Martin. Wohin die Toten gingen. Begribnis und Kirchhof in der vorindustriellen Stadt. Ziirich 1992. S. 37.
36 Sterben, S. 18.

37 Sterben, S. 22.

38 Am 30.Tag nach dem Begribnis wurde fiir den Verstorbenen nochmals ein Gottesdienst gefeiert. Mit dieser Seel-
messe endete auch die Zeitspanne, wihrend der ein Priester das Grab tiglich besuchte und dariiber betete. Aus:
Amacher, Jezler, Marti, S. 397.

39 Der Todestag von Verstorbenen wurde alljihrlich feierlich begangen. Im_Jahrzeitbuch — avwch Anniversar oder Seel-
buch, eine Art immerwihrender Kalender — wurden die Todestage eingetragen. Es diente den Pfarreien, Stiften,
Kldstern oder Bruderschaften und den Gemeinden als Agenden, da sie anhand des Anniversars die_Jahresgedéicht-
nisse feierten. Neben dem Datum und dem Namen der Stifter enthielt das Jahrzeitbuch meist weitere Angaben,
zum Beispiel liturgische Einzelheiten, wie die_Jahrzeit zu begehen sei, oder Eintrige iiber die Spende und Finan-
zierung des Totengedichtnisses. Aus: Amacher, Jezler, Marti, S. 401. Siehe: Gloot, Georges. Staufberger Seelmess-
buch auf das Jahr 1423, in: LNB 1970. S. 28-33.

16



Fronfasten*” und Samstagen Almosen, Brot, Kise und Wein verteilt.*! Ein
Grab in geweihter Erde wurde fast allen Personen zugestanden.Vom Friedhof
ausgeschlossen blieben Exkommunizierte, Nichtchristen, Ketzer, Ketzerinnen,
Selbstmérder und Selbstmorderinnen. Unehrenhafte Personen wie Henker
oder Hingerichtete, sofern man ihnen das Begribnis in geweihter Erde nicht
verweigern konnte, wurden an einem dafilir bestimmten Platz am Rande des
Kirchhofs beigesetzt. Ein eigener Begribnisort war oft auch den ungetauft
verstorbenen Kindern vorbehalten.*? Es war ein Privileg in der Kirche bestat-
tet zu werden. In der Staufbergkirche kamen vier Verstorbene aus dem Mittel-
alter und tiber ein Dutzend aus der Frithen Neuzeit — Pfarrherren, Honorati-
oren, deren Epitaphien zum Teil die Kirchensiidwand und die Westfassade
schmiicken — zu dieser bevorzugten Grablegung. Ein mittelalterliches Grab
(14. Jahrhundert) fillt vor allem wegen seiner Beigabe auf: ein Rittersporn.
Dieser weist den Bestatteten als Adligen aus.*

Die Grabmiler, die Gebeine im Beinhaus und die Jahrzeitfeiern erinnerten
die Gliubigen tiglich daran, dass sie fiir die Seelen der Verstorbenen sorgen
miissen. Denn nur wenn die Lebenden den Verpflichtungen gegentiber den
Verstorbenen nachkommen, war ihr eigenes Seelenheil garantiert. Das «Me-
mento mori» (Bedenke, dass du sterben wirst) liess die Lebenden immer wieder
an den eigenen Tod denken und sich dementsprechend auf das Jiingste Ge-
richt vorbereiten.*

Auf dem Kirchhof herrschte ein besonderer R echtsfrieden, der verhindern
sollte, dass es bei heiklen Rechtsgeschiften, Versammlungen, Spielen und
Festen, zu handfesten Auseinandersetzungen kam.* Um diesen speziellen
Rechtsbezirk abzugrenzen, wurde meist eine Friedhofsmauer oder ein Zaun
zwischen sakralem und profanem Raum gezogen. Mit Gitter bedeckte Gruben
bei den immer offenen Zugingen sicherten den Friedhof vor streunendem

Vieh.

Das Patrozinium: Der Heilige auf dem Rost
«Die eine Seite ist nun genug gebraten, wende mich einmal auf die andere und iss.»*°

Wihrend Jahrzehnten gingen Fachkreise davon aus, dass der hl. Mauritius
oder der hl. Nikolaus das Patrozinium® tber die Staufbergkirche innehatte,

40 Vier sog. Fronfasten: im Februar oder Mirz, nach Pfingsten, um die Mitte September und Dezember. Aus: Mittler,
Oxtto. Geschichte der Stadt Baden. Aarau 1962. Bd. 2. S. 145.

41 Horat, S. 166.

42 Sterben, S. 4.

43 Frey, 8. 13. Siehe auch: Theune- Grosskopf, Barbara. Der lange Weg zum Kirchhof, in: Archdologisches Lan-
desinuseun Baden-Wiirttemberg (Hg.). Die Alamannen. Stuttgart 1997. Ausstellungskatalog. S. 471-480.

44 Sterben, S. 22,

45 Illi, Toten, S. 37.

46 Pfleiderer, Rudolf. Die Attribute der Heiligen. Ein alphabetisches Nachschlagebuch zum Verstindnis kirchlicher
Kunstwerke. Ulm 1898. Reprint Leipzig 1987. S. 137.

47 Schutzherrschaft eines Heiligen tiber eine katholische Kirche.

17



bis Georges Gloor 1974 den Beweis erbringen konnte, dass der hl. Laurentius
der Hauptheilige der Staufbergkirche war.*® Der hl. Laurentius war seit der
Spitantike ein an vielen Orten beliebter Mirtyrer. Im Kloster St. Gallen
wurde er schon 1im Frihmittelalter verehrt, 811 wies Biilach eine Kirche mit
Laurentiuspatrozinium auf und im 11. und 12. Jahrhundert besassen rund 20
Kirchen im Bistum Konstanz Laurentius-Reliquien.® Im Spatmittelalter erfuhr
der Laurentiuskult eine weitere Steigerung.®

Laurentius wurde auf der iberischen Halbinsel geboren, gelangte durch
Papst Sixtus II. nach Rom und wurde dort Erzdiakon. Papst Sixtus II. starb
258 unter dem romischen Kaiser Valerian als Mirtyrer. Vor seinem Tod hatte
Sixtus Laurentius gebeten, die Kirchenschitze unter den Armen zu verteilen.
Doch der Kaiser beanspruchte das Vermdgen flir sich und befahl Laurentius
den Kirchenschatz auszuliefern. Dieser soll die pipstlichen Anweisungen be-
folgt haben und den Kirchenschatz an die Armen verteilt haben. Als er spiter
vor den Kaiser gefiihrt wurde, umgeben von Armen, soll er diese als Schatz
der Kirche ausgegeben haben, denn diese triigen den Glauben in sich. Darauf
nahm der Kaiser Laurentius gefangen und liess ihn am 10. August des Jahres
258 auf dem Rost tiber glithenden Kohlen zu Tode quilen.”’ Gemiss Gloor
fand noch Jahrzehnte nach der Reformation die Lenzburger Kilbi>? im August
am Sonntag nach dem Laurentiustag statt.> In der Staufbergkirche erinnert
das Glasgemailde (Mittelfenster oben rechts) mit der Abbildung des hl. Lauren-
tius an die Geschichte. Uberhaupt sind in den 21 Glasgemilden noch viele
weitere Geschichten zu entdecken.

Die Tiire 6ffnet sich: das Kircheninnere

Beschiftigt man sich mit den Glasgemilden kommt man unweigerlich zur
Frage, wie wohl der Kirchenraum im Spitmittelalter, kurz vor der R eforma-
tion, ausgesehen haben mag. Zur Staufbergkirche sind einige Schrift-, aber
keine Bildquellen vorhanden. Mit Hilfe der archiologischen Erkenntnisse
tiber die Kirche und zeitgenossischen Abbildungen anderer Kirchen kann ein
mogliches Kircheninneres rekonstruiert werden.

48 Gloor, Georges. Fragmente aus unserer regionalen Kirchengeschichte, in: LNB 1974. S. 19-25. 8. 20.

49 Illi, Martin. Die Geschichte der Stadtkirche anhand der hoch- und spdatmittelalterlichen Schriftquellen, in: Jiggi,
Carola, Meier, Hans-Rudolf, Windler, Renata, 1lli, Martin. Mit Beitrigen von Langenegger, Elisabeth, von Roten,
Hortensia. Die Stadtkirche St. Laurentius in Winterthur. Ergebunisse der archdologischen und historischen For-
schungen. Ziircher Denkmalpflege. Archéologische Monographien 14. Ziirich und Egg 1994.S. 119-145. S. 123f
50 1lli, Martin, Windler, Renata. Stadtkirche Winterthur. Archdiologie und Geschichte. Winterthur 1994. S. 58.
51 Theil, Edmund. St. Laurentius in St. Lorenz. Bozen 1974. S. 7.

52 Der Begriff Kilbi leitet sich ab von Kirchweihfest (Kirchenmesse = Kirmes), zusitzliche Bedeutung als Fest
zur Erinnerung an die Kircheneinweihung.

53 Gloor, LNB 1974, S. 85.

18



Kirchen der niheren Umgebung verfligten oft tiber Wandmalereien, so
Rupperswil,™ Ammerswil,” Seon®® und Mériken.”” Dargestellt wurden zum
Beispiel biblische Szenen wie die Vertreibung aus dem Paradies,” die Arche
Noah” und der Kindermord von Bethlehem® sowie Heilige wie Dorothea®
und Verena® mit ihren typischen Attributen® und ornamentale Elemente. Ein
wihrend der Untersuchung (1994) des Kircheninneren gefundenes Fragment
bemalten Wandverputzes aus dem Brandschutt der Feuersbrunst von 1419
weist auch auf Wandmalereien in der Staufbergkirche hin.** In einem Mauer-
fundament fand sich sogar bemalter frithmittelalterlicher Wandverputz.®® Der
spatmittelalterliche Fussboden war vermutlich mit Tonplatten bedeckt, dies
zeigen Funde im Archivraum.®

Von rechts und links: die gute und die weniger gute Seite

Im 15. Jahrhundert scheint die Kirche durch eine Chorwand zweigeteilt
gewesen zu sein.®” Die Gliubigen konnten so zwar nur einen kleinen, aber
den wichtigsten Teil des Chors sehen: den Hauptaltar. Der Zugang zum Chor
war mit wenigen Ausnahmen den Klerikern vorbehalten und erfolgte ver-
mutlich Gber Chorstufen.®

Spatmittelalterliche Abbildungen vom Innenraum anderer Kirchen geben
interessante Hinweise. Auffallend ist das Fehlen von Sitzgelegenheiten. In der
Regel folgten die Gliubigen dem Gottesdienst stehend oder kniend, meist als
Ausdruck der Busse.”” Nur Priester und ihre Helfer durften sich wihrend be-
stimmiter Teile der Messe (Gloria, Credo, Predigt) im Chorgestiihl hinsetzen.”
Benediktinermonche entwickelten im Hochmittelalter das Vorgingermodell
des Stuhls: das Chorgestiihl mit Klappsitz. Das Sitzvorrecht wurde kontinuier-
lich ausgehohlt, bis in der Reformation endgiiltig der Streit um das Sitzprivi-
leg zwischen Biirgertum, Klerus und Adel entbrannte. Wihrend bei den Pro-

54 Heimatkunde aus dem Sectal. Herausgegeben von der Historischen Vereinigung Seetal. 48. Jhg. 1975. S.
34-47.8.38, 8. 48.

55 Heimatkunde, 1943. S. 19.

56 Felder, Peter. Gotische Wandmalereien in der Pfarrkirche Seon, in: LNB 1974, S. 25-28.

57 Gloor, Georges, Maurer, Emil. Die alte Mariker Kirche, in: LNB 1950. S. 74-92.

58 Fotosammlung Schweiz. Landesmuseum, Ziirich, Mappe A 151, Neg. Nr. 4117.

59 Gloor, Maurer, S. 84.

60 Fotosammlung Schweiz. Landesmuseun, Ziirich, Mappe A 151, Neg. Nr. 4125.

61 Gloor, Maurer, S. 78.

62 Felder, S. 25.

63 Verena: Krug und Kamm; Dorothea: Blumenkorb oder -krinzlein am Kopf. Aus: Mazakarini, Leopold K. Die
Attribute der Heiligen. Die Symbole in der mittelalterlichen Kunst. Wien 1987. S. 23.

64 Frey, S. 28.

65 Frey, S. 28.

66 Frey, S. 16.

67 Frey, S. 11, S. 21. Es ist sogar anzunehmen, dass eine Chornwand schon im 12. Jahrhundert vorhanden war.
Aus: Frey, S. 18.

68 Frey berichtet von einem Fundament, das als Unterbau einer Chorstufe gedient haben kénnte. Aus: Frey, S. 17.
69 Horat, S. 206.

70 Lli, Windler, S. 50.

19



testanten schon bald ein allgemeines Sitzrecht galt, mussten die Katholiken
rund 100 Jahre linger in Kirchen stehen.”! Ins Gewicht fiel nicht nur, die
Frage der Grosse und der Bequemlichkeit der erlaubten Sitzmobel zu kliren,
sondern auch die der Sitzordnung — wer sitzt auf den besseren altarniheren
Plitzen, und wo ist die Frauen- bzw. die Mannerseite. Schon im frithen Chri-
stentum galt die Regel, dass sich Frauen in der linken und Minner in der
rechten Hilfte des Kirchenschiffs aufhielten. Sie wurde erst vom II. Vatikani-
schen Konzil (im Dezember 1965 beendet) aufgehoben. Ausnahmen wurden
gemacht, wenn sich Frauen einer Kirchgemeinde wegen besonderen Mutes
oder einer Heldentat in Kriegszeiten ausgezeichnet hatten.”” Die Zuteilung
Frauen, linke Seite, und Manner, rechte Seite, findet sich wieder in der mittel-
alterlichen Malerei.”

Schon im 14. Jahrhundert verfligten Mitglieder der Stifterfamilien und an-
dere bessergestellte Gliubige tiber einen Kirchenstuhl.” Die Riickwand eines
Chorgestiihls mit den Wappen des Kaspar Effinger (1442-1513) und der Ki-
burga von Hinwil — ausgestellt im Museum Burghalde — zeugt von der Mob-
lierung der Pfarrkirche Holderbank.”

Der Chor: Arbeitsbereich der Geistlichen
Das Heiligste: der Altar

Jeder Altar ist einem oder mehreren Heiligen geweiht. Im Frithchristentum
wurden die Altire moglichst tiber den Gribern von Heiligen errichtet; daraus
entwickelte sich die Sitte, in jedem Altartisch Heiligenreliquien (vor allem des
Kirchenpatrons) einzumauern. An den Altar gebunden war ein bestimmtes
Vermogen, aus dessen Ertrag der amtierende Pfarrer entlohnt werden konnte.
An offentlichen Altiren (Hochalter, Pfarraltar oder hiaufig Kreuzaltar) wurden
Messen fiir die ganze Gemeinde gelesen. Bei Privataltaren — gestiftet von Pri-
vatpersonen oder Bruderschaften — kamen die gelesenen Messen vor allem
dem Seelenheil der betreffenden Stifter zugute.”

71 Zappelphilipps Tiagik. Immer schueller werden die Maschinen, immer triger die Korper der wirbelsdulenge-
schédigten Sitzgesellschaft, in: TA, 3./4.5.1997. S. 57.

72 Horat, S. 206.

73 Beim Bild ist nicht der Standpunkt der Betrachtenden massgebend, sondern Christus in der Bildmitte. Zu seiner
Rechten (vom Standpunkt der Betrachtenden links) erscheinen die « Guten» wie zum Beispiel der Gute Schicher,
die klugen Jungfrauen und die Auserwdhlten des Weltgerichts, zur Linken hingegen die «weniger Guten» wie zum
Beispiel die Verdammten. Die Auffassung, dem Mann gebiihre gegeniiber der Frau der Vorrang, reservierte in Stif-
terbildern und Heraldik die rechte Seite den mdnnlichen Familienmitgliedern und iiberliess die linke den weibli-
chen. Die Aufteilung spielte selbst auch dann, wenn Christus nicht dargestellt wurde. Aus: Amachey, Jezler, Marti,
S. 404.

74 Horat, S. 206.

75 Im Raum «Grab und Kult. 8000 v. Chr.— 20._Jahrhundert». Musewm Buyghalde Lenzburg. Fiihrer mit Kata-
log, von Huber, Alfred mit Textbeitragen von Gloor, Georges, Neuenschwander, Heidi und Stettler, Michacl, in:
LNB 1986. S. 3-138. 8. 70.

76 Amacher, Jezler, Marti, S. 397.

20



Seit dem 13. Jahrhundert wurde hinter dem Altartisch eine gemalte Tafel
oder ein Schrein mit Schnitzfiguren angebracht. Das Mittelstiick — die Feier-
tagsseite — wurde an Werktagen durch zwei Fliigel, deren Gestaltung weniger
prachtig war, verdeckt.”’

Im Chor der Staufbergkirche wurde wihrend der Grabungen 1994 das Hoch-
altarfundament von 1419/20 entdeckt. Nahe an Nordwest-Mauer des Kirchen-
schiffs stiess die Grabungsequipe auch auf Fundamentreste, die zu einem Altar
oder Taufstein gehort haben konnten. Bei diesen ist das Alter schwieriger fest-
zulegen, sie diirften etwa aus dem 14. bis 16. Jahrhundert stammen.” Vielleicht
stand hier einer der erwihnten Seitenaltire. In den wenigen Schriftquellen,
die die Staufbergkirche erwihnen,ist die Rede von einem St. Wolfgangs- und
St. Antonius-Altar, einem Marienaltar sowie einem Katharinenaltar.”” Die An-
ordnung der Seitenaltire ist nicht bekannt. Die Privataltire befanden sich tib-
licherweise in Privatkapellen oder an Seitenwinden und Pfeilern grosserer
Kirchen.” Der Marienaltar der Stautbergkirche wird 1462 zum ersten Mal
schriftlich erwihnt. Es ist sogar von einer Marienkapelle die Rede. Die Ausgra-
bungen vom Herbst 1994 ergaben, dass an der Turmseite in Apsisnihe ihr
Standort gewesen sein konnte. Ubrig ist nicht mehr viel; etwas Boden und —
in die Turmsiidfassade eingelassen — der Ansatz eines Gewdlbes. Es ist anzunehmen,
dass die Tiire, die vom Anbau in den Chor fuhrt, zum Kapellenbau gehorte.”

Das Sakramentshiauschen

Im heutigen Chor sticht das Sakramentshiuschen — der Aufbewahrungsort
der Hostie — aus rotem Sandstein hervor. Einst, wahrscheinlich vor dem Bil-
dersturm, war es noch stirker verziert, denn in einer Grube im Kircheninnern
wurden Sandsteinbruchstiicke gefunden.® In den Jahrhunderten zuvor — Sakra-
mentshiuschen erscheinen im Laufe des 13. Jahrhunderts — wurde die Hostie

in einem schlichten Wandtresor aufbewahrt.®

Die Sakristei

Die Sakristei — heute bekannt als Archiv — wurde einerseits als Dienstraum
der Kleriker benutzt und diente andererseits als Aufbewahrungsort der Kult-
gegenstinde.* Lange lagerte man auch Urkunden in diesem Raum. Die mit
Eisen beschlagene Tiire gewihrte den nétigen Schutz.

77 Amacher, Jezler, Marti, S. 406.
78 Frey, 8. 12.

79 Gloor, LNB 1970, S. 31.

80 Amacher, Jezler, Marti, S. 406.
81 Frey, S. 12.

82 Frey, S. 28.

83 Horat, S. 129.

84 Ili, Windler, S. 51.

21



Die Utensilien auf dem Altar

Spatmittelalterliche Altarabbildungen weisen folgende Gegenstinde auf: Kreuze,
Kelche (ftir den geweihten Wein), Patenen (flache Teller fiir die geweihte Hostie)
und Kerzenstinder (mit den kostbaren Bienenwachskerzen). Zu den weiteren
Kultgegenstinden zihlten die Monstranz, worin die geweihte Hostie an spezi-
ellen Tagen gezeigt wurde, das Rauchfass flir den Weihrauch, das R eliquiar mit
einem Relikt des oder der Altar- oder Kirchenheiligen und die Opferbiichse.®
Textilien sind seit der karolingischen Zeit bekannt. Wihrend der Fastenzeit
verhtillten Tlicher die Altire und die ganze Chorzone.* Von den Kultgegen-
standen, die einst auf den Altdren der Staufbergkirche gestanden sind, sind nur
zwei silberne Abendmahlskelche aus dem 15. Jahrhundert erhalten geblieben.®
Die anderen Edelmetallgegenstinde wurden wohl eingeschmolzen oder kénnen
heute nicht mehr mit der Staufbergkirche in Verbindung gebracht werden.

Die Tiire ohne Zugang

Schon manche Besucherin bzw. manchen Besucher mag der Anblick der
zwei Tlren tbereinander in der nordwestlichen Chorwand — beide aus dem
14. Jahrhundert und zum Kirchturm gehorend — erstaunt haben. Die Funk-
tion der unteren ist noch erkennbar, sie fihrt in den Kirchturm. Die obere
Ttre hat keine direkte Verbindung zum Kirchenschiff. Es ist die sogenannte
Liutertiire. Hier beobachtete der Liuter der Kirchenglocken den Gottes-
dienst, um dann im richtigen Moment die Glocken zu lduten.

Der Glauben wird reglementiert

«Damit si denn bedunckt, das si und die iren bewart syen, und die in singen und lesen
und in ire gotzrecht bieten und tuengen, als den zuo soelichem gehoert naech cristenli-
cher ordnung. »*

Der Kirchherr, das heisst der Besitzer einer Kirche — es konnte ein Grund-
herr oder ein Kloster sein, bei der Staufbergkirche war es das Kloster K6nigs-
felden — war verantwortlich fiir die Bedachung und Instandhaltung des
Chors, musste die bischoflichen, papstlichen und kaiserlichen Abgaben leisten
und die Steuern bezahlen. Neben dem Empfang des Zehnten hatte der
Kirchherr das Recht, den Priester zu wiahlen, der fur die Pfarrgemeinde ver-
antwortlich war: den Leutpriester. Aufgrund dieses Wahlrechts gab es wieder-
holt Unstimmigkeiten. Denn die Gliubigen wollten einen Seelsorger nach
ithren Vorstellungen. Schliesslich waren sie thm auf Gedeih und Verderben aus-
geliefert, da von ihm ihr Seelenheil abhing.*

85 Illi, Windler, S. 53.

86 Horat, S. 218.

87 Gloor, Huber, Neuenschwander, Stettler, S. 70.
88 Pfaff; Pfarrei, S. 230.

89 Pfaff, Pfarrei, S. 230.

22



Aus der Pfarrei Staufen ist folgendes bekannt: 1413 erhielt Lenzburg von
Herzog Friedrich von Osterreich das Recht der Vorprisentation” des Leut-
priesters auf Staufen.”! Wenige Jahre spater 1429 nahmen die Berner den Lenz-
burgern dieses Recht wieder weg und gaben es dem Kloster Konigsfelden
zurick. Die Berner fanden, dass die Wahlen dem Kloster, als Kirchherr, eher
zustanden als den Untertanen.”” Den Lenzburgern war es 1413 nur aus einem
einfachen Grund gelungen, dieses Recht zu libernehmen: die alten Herren,
die Habsburger, zogen sich allmihlich aus dem Gebiet zurtick und die neuen

Herren, die Berner, mussten zuerst ithre Macht festigen, dies war wohl gegen
1429 eingetroffen.”

Leutpriester, Kaplan und Helfer: Verteilung der Aufgaben

Der Leutpriester erhielt 1418 zu seiner Unterstiitzung einen Helfer. Dieser
sollte dreimal in der Woche die Friihmesse in Lenzburg lesen. Der Helfer
konnte nur angestellt werden, weil Bewohner und Bewohnerinnen der Stadt
eine neue Stiftung gestiftet hatten, von der er sein Auskommen erhielt. Wichtig
war den Stiftern und Stifterinnen die Wohnsitznahme des Kaplans in Lenz-
burg.™ So war der geistliche Beistand wihrend der Nacht gewihrleistet. Warum
wurde diese Stelle geschaffen? Besteht ein Zusammenhang mit der gesamteu-
ropidisch deutlich anwachsenden Frommigkeit der Gliubigen, wie es die stei-
gende Anzahl von Stiftungen vermuten lisst?

Bis zum Beginn des 13. Jahrhunderts hatte sich die Amtskirche wenig um
die Laien gekiimmert, doch das Aufkommen von religiosen Laienbewegungen
und die rasche Verbreitung von Gedankengut, das von der ofhiziellen Lehre
abwich, zeigte die Notwendigkeit, sich der Laien vermehrt anzunehmen. Nun
wurde von den Bischofen genau definiert, wie die Laienseelsorge auszusehen
hatte und was es brauchte, um als Pfarreimitglied zu gelten. Nachdem im
Frithmittelalter Ritus und Gesten, Segnungen und Exorzismen den Vorrang
vor dem Wort genossen hatten, wurde jetzt der Verkiindigung ein ganz neuer
Stellenwert eingerdumt. Predigen durfte aber nur, wer die «missio canonica»,
den offiziellen Auftrag der Kirche besass, und nicht jedermann, wie es er-
weckte Laien fiir sich beanspruchten. Der Gottesdienst sollte in der Sprache
des Volkes abgehalten werden, damit dieses das liturgische Geschehen richtig
verstand und nicht mehr als Zauberrituale missdeutete. Die Teilnahme der
Glaubigen an der jihrlichen Beichte und an der Osterkommunion wurde ge-
fordert und galt nun als Zeichen der Zugehorigkeit zur Gemeinschaft der

90 Die Lenzburger Biirger wihlten einen thnen angenehmen Kleriker aus und das Kloster Konigsfelden und der
Bischof von Konstanz bestitigten daraufhin die Wahl.

91 Merz, Walter (Hg.). Aargauer Urkunden 1. Die Urkunden des Stadtarchivs Lenzburg. Aaran und Leipzig
1930.5.7.

92 Siegrist, S. 194f.

93 Vom Ende des 14. bis zum 16. Jahrhunderts verloren die Biirger der Stadt Lenzburg schrittweise ihre Einflus-
smoglichkeiten auf die Kontrolle und Venwaltung der Stadt. Aus: Hafner, S. 37f.

94 Wernli, Fritz.Vor 400 Jahren: Trennung Lenzburg vom Staufberg, in: LNB 1966. S. 10-12. S. 10.

23



Glaubigen. Die Eheschliessung bedurfte der vorangehenden offiziellen Vor-
ankiindigung in der Kirche und musste auch dort eingesegnet werden.

Selbst die Bischofe wurden durch die Beschliisse des 4. Laterankonzils von
1215 aufgefordert, ihre lange vernachlissigten Didzesen wieder regelmissig
besuchen zu lassen, um zu kontrollieren, ob das geistliche und moralische Leben
von Pfarrklerus und Gliubigen den neuen Verordnungen entsprach.”> Nicht
nur die Gliubigen mussten sich dndern, sondern auch die Leutpriester. Ver-
suchten sie bisher moglichst viele Gotteshiuser zu betreuen, um einen hoheren
Verdienst zu erzielen, wurde jetzt die Moglichkeit der Amterhiufung vermin-
dert: Ein Leutpriester durfte nur dann zwei Kirchen zugleich betreuen, wenn
sie so nahe beieinanderlagen, dass sich das Messelesen an beiden Orten am
selben Tag (Bination) vermeiden liess.

Auch bei den Sakramenten kam es im Spitmittelalter zu wesentlichen
Neuerungen: Nachdem die Kirche erst im 12. Jahrhundert deren Siebenzahl
festgelegt hatte, rangen im 13. Jahrhundert die grossten Theologen um ihre
Definition.Vom Spender des Taufsakraments, der Priester, wurde das deutliche
Aussprechen der festgelegten Taufformel gefordert; jeder Gliubige bzw. jede
Glaubige sollte gefirmt werden. Jahrlich sollten die Erwachsenen beim Orts-
geistlichen zur Beichte gehen und ihm ihre Siinden bekennen, um anschlies-
send die auferlegte Busse zu leisten und zumindest an Ostern die Eucharistie™
zu empfangen. Wer sich weigerte, durfte zu Lebzeiten die Kirche nicht betre-
ten und im Todesfall blieb ithm das kirchliche Begrabnis versagt. Doch wuss-
ten die Gliubigen was als Stinde galt? Anscheinend nicht alle, denn der Prie-
ster musste die Siinden einzeln erfragen, um sicher zu sein, dass alle Siinden
zum Vorschein kamen. Auch der Seelsorge wurde zu Beginn des 14. Jahrhun-
derts vermehrt Aufmerksamkeit geschenkt. Der Geistliche sollte die Ohren-
beichte insbesondere bei Frauen an einem Ort durchfiihren, wo die beiden
Personen von jedermann gesehen werden konnte. Gesang, Spiel und Tanz
beim Leichenschmaus seien in Kirchen und Privathdusern zu verbieten. Doch
erst tief im 15. Jahrhundert kam ein Bischof auf die Sonntagspredigt zu spre-
chen, er sagte jedoch nur, der Prediger habe die Pfarreimitglieder zur Teil-
nahme am Gottesdienst anzuhalten.”” Das religiose Leben wurde somit immer
starker reglementiert.

Wie bereits erwihnt, war der Leutpriester verantwortlich fiir die Seelsorge
der Gemeinde. In der spitmittelalterlichen Kirche bedeutete dies vor allem
die Spendung der Sakramente: Er taufte, schloss Ehen, erteilte die Letzte
Olung und begrub die Mitglieder seiner Gemeinde. Er las Messen und pre-

95 Pfaff; Pfarrei, S. 235.

96 Die Messe bestand aus einem vorbereitenden Wortgottesdienst mit Gebeten und Bibellesungen sowie dem
Hauptteil, der Eucharistiefeier. In der Eucharistie, dem Altarsakrament, vollzieht sich die Wandlung von Brot und
Wein in den Letb und das Blut Christi. Als Eucharistie wird auch die geweilite Hostie bezeichnet. Fiir Sterbende
war der Empfang der Eucharistie das letzte Ziel. Aus: Amacher, Jezler, Marti, S. 400.

97 DPfaff; Pfarrei, S. 238.

24



digte, dass heisst, er erklirte den Glaubigen die Bibel. Manchmal musste er
auch als Schiedsrichter auftreten. Unterstiitzt wurde er in der Seelsorge vom
Kaplan und bzw. oder vom Helfer. Der Kaplan hatte eine der hiufig an Kapellen
oder (Neben-)Altire gestifteten Messpfriinden inne und hatte keine eigene
Pfarrei. Im Mittelalter las er vornehmlich Seelmessen und leistete das Chorge-
bet.” Die Feierlichkeit eines Gottesdienstes stieg mit der Anzahl der beteilig-
ten Priester. Deshalb stifteten zum Beispiel Bewohner und Bewohnerinnen
der Stadt Winterthur Geld, Zinsertrige und Liegenschaften in die «Prisenz»
der Kapliane, woraus diese entlohnt wurden.”

Uber den genauen Tagesablauf des Leutpriester und der Kapline der Pfarrei
Staufen wissen wir kaum etwas. Bekannt sind einige Namen dieser Minner
und zu welchem Zeitpunkt sie welche Funktion austibten. Die Streuung der
Dokumente tiber mehrere Jahrhunderte erschwert eine Rekonstruktion des
kirchlichen Alltags in der Pfarrei Staufen.

In anderen Kirchen, zum Beispiele in der Laurentius-Kirche in Winterthur,
sah der Tag der Kleriker ungefihr so aus: Im Morgengrauen hielten sie die
Tagmesse. Die Mittelmesse folgte um sechs Uhr kurz vor dem Ratsliuten.
Daran schloss sich das «Seelampt» an: sie lasen die Jahrzeitmesse fiir die Seelen
der Verstorbenen, deren Todestag sich jihrte. Im Laufe des Spitmittelalters
hiuften sich die Jahrzeitverpflichtungen und allmihlich nahm das Totenge-
denken seinen festen Platz im kirchlichen Tagesablauf ein. Die nicht mit einer
festen Messeverpflichtung belegten Kapline begannen wihrend des Schlusses
einer bestimmten Seelmesse eine weitere Messe: die Seelmesse fiir alle ge-
meinsamen Vorfahren. Darauf folgte eine Pfarrmesse, die sonntags von der oft
gleichzeitigen Schlifermesse begleitet wurde. Letztere wurde urspriinglich im
Anschluss an die Prim'" oder im Sommer an die Matutin, also am sehr frithen
Morgen gelesen. Gepredigt wurde nur an Feiertagen und zwar erst nach der
Mittagszeit. In anderen Stidten, wie in Bern, fand die Predigt entweder vor
der Frithmesse, am spiten Vormittag oder am frithen Nachmittag statt. Zu den
wichtigsten sakralen Verrichtungen des Tages gehorten also die Messe, das Toten-
gedenken, die Begribnisse, der Chorgottesdienst und der Wortgottesdienst.'”!

Zu Staufen und seinen zugehorigen Gotteshiusern hat Georg Gloor
minutids die einzelnen Stiftungen mit ihren Altiren und Kaplinen in diversen
Artikeln der Lenzburger Neujahrsblitter aufgefiihrt. Deshalb soll hier auf eine
weitere Aufzihlung verzichtet werden. Aber anhand einer spezifischen Altar-
stiftungen wird nun versucht, der Vorstellungswelt der spitmittelalterlichen
Glaubigen niher zukommen.

98 Amacher, Jezler, Marti, S. 403.

99 Illi, Windler, S. 63.

100 Die Aufteilung des Tages erfolgte nach den Gebetszeiten des Klerus. Dieser war verpflichtet, wihrend der
Nacht eine Gebetszeit (Vigil) und wihrend des Tages sicben Gebetszeiten (Tagzeiten) zu leisten. Diese regelmiis-
sigen Gebetszeiten (Horen) tragen die Bezeichnung Matutin, Laudes (Morgenlob), Prim, Terz, Sext, Non, Vesper
und Komplet. Aus: Amacher, Jezler, Marti, S. 408.

101 1lli, Windler, S. 142.

25



Der Schatz im Himmel
«Tito daz guote und la daz tibele»

Im Hochmittelalter machte man sich vom ewigen Leben folgende Vorstel-
lung: Die Aufteilung zwischen gut — Himmel — und bose — Holle — wurde er-
ginzt durch die Theorie des Fegefeuers. Das Partikulargericht entschied direkt
nach dem Tod tber das Schicksal der bzw. des Einzelnen. Diese bzw. dieser
verbrachte bis zum Jlingsten Gericht ihre bzw. seine Tage in der Holle oder
im Himmel. Die «Halbguten» kamen ins Fegefeuer. Der Unterschied zur Holle
war gross, denn der Aufenthalt im Fegefeuer war begrenzt. Er war als Vorraum
zum Himmel konzipiert; der einzige Ausgang flihrte in den Himmel.'"?

Wer lange genug seine Schuld im Fegefeuer biisste, wurde erlst und von
Engeln ins Paradies gefiihrt. Ein fir die Kirche wichtiger 6konomischer Vor-
teil der Lehre des Fegefeuers war der Umstand, dass die Gliubigen es selber in
der Hand hatten, den dortigen Aufenthalt zu verkiirzen oder die Qualen zu
verkleinern. Mit einer Stiftung konnten die Gliaubigen sich das irdische und
jenseitige Leben erleichtern. Denn die mittelalterlichen Gliubigen meinten,
die Hohe ihrer Zuwendung bestimme die Dauer ihrer Leiden. Wie weit die
Lehre des Fegefeuers der breiten Bevolkerung gelaufig war, ist kaum nachzu-
pritfen. Den mittelalterlichen Gliubigen war bekannt, dass ihr Seelenheil davon
abhing, Gutes zu tun und Boses zu meiden. Eine gottgefillige Lebensweise
beinhaltete die aktive Befolgung der 6 Werke der Barmherzigkeit.!® Auf diese
Weise sammelten die Gliubigen «Bonuspunkte»: sie legten sich einen Schatz
im Himmel an, ein sogenanntes Seelgerit. Fiir die mittelalterliche Kultur
wurde entscheidend, dass das Seelgerit sich nicht nur auf das Sozialwesen be-
schrinkte, sondern auf die Forderung von Kultus, Kirchenbau und -schmuck
ausgedehnt wurde. Kritiker waren mit dieser Art von Armenflirsorge bzw.
kirchlicher Mittelbeschaftung nicht einverstanden; von einem Altarbild werde
weder Durst noch Hunger gestillt. Doch die Beflirworter meinten, dass es
nicht allein um das leibliche, sondern auch um das psychische Wohl der Armen
gehe. Arme wiirden durch Kunstwerke zur Frommigkeit erzogen. Dies sei viel
effizienter als der Versuch, Menschen mit Brot zur Frommigkeit zu bewegen.

Ein spitmittelalterliches Seelgerit konnte sich aus diversen Elementen zu-
sammensetzen.

Die Stiftung umfasste eine Kapitalanlage — einen Weinberg, ein Stiick
Ackerland, eine Miihle u.a.—, deren Zins flir einen bestimmten Zweck einge-
setzt wurde. Zum Beispiel wurde ein Priester damit entlohnt, um an be-

102 Direkt in den Himmel kommen nur Heilige und Mrtyrer. Aus: Illi, Martin. Begribnis, Verdammung und
Erlosung. Das Fegefeuer im Spiegel von Bestattungsriten, in: Himmel, Holle, Fegefeuer. Das Jenseits im Mittelal-
ter. Ausstellungskatalog SLM. Ziirich, 1994. 4. Aufl. 8. 59-68. S. 59.

103 Speisung der Hungrigen, Labung der Durstigen, Beherbergung der Fremden, Bekleidung der Nackten, Besuchen
der Kranken, Besuchen der Gefangenen. Aus: Jezler, Peter: Jenseitsmodelle und Jenseitsvorsorge — Eine Einfiihrung, in:
Himmel, Hélle, Fegefeuer. Das Jenseits im Mittelalter. Ausstellungskatalog SLM. Ziirich, 1994. 4. Aufl. S. 13-26.
S. 22.

26



stimmten Tagen eine Messe zu lesen (Pfriinde); das Wachs oder das Ol fiir ein
Ewiges Licht wurde damit bezahlt; Almosen wurden an emem bestimmten
Tag verteilt u.a.m. Die Stiftung sollte bis zum Jiingsten Tag andauern und dem
Stifter bzw. der Stifterin im Fegefeuer stindig Linderung verschaffen.

Schenkte man der Kirche in einem einmaligen Akt Gegenstinde, die keinen
Zins abwerfen konnten, wie Kultgegenstinde (Altarbilder, Kelche u.a.m.)
oder Textilien, so wurde dies eine Donation genannt.

Mit einer Stiftung war der Eintrag ins Jahrzeitenbuch moglich. An jedem
Todestag wurde dann fiir den Verstorbenen bzw. die Verstorbene eine Messe
gelesen. «Die gedenkende Fiirbitte sollte darin Verzeichneten dem Gedichtnis
Gottes anempfohlen werden, denn das Ausloschen der Erinnerung an einen
Menschen galt als gleichbedeutend mit der ewigen Verdammnis.»'"* Die Form
des Gedenkens beruhte auf der Vorstellung der siindentilgenden Wirkung von
Messe und Fiirbitte. Die Messfeier galt erst seit der Karolingerzeit neben den
herkommlichen Bussmitteln, wie Gebet, Fasten oder Almosen, als eine Mog-
lichkeit, stellvertretend fiir einen anderen Busse zu leisten. Daraus entwickelte
sich neben der allgemeinen 6ffentlichen Messe eine Vielzahl von Privat- oder
Votivmessen flir besondere Anliegen und besondere Personen.'™ Zu ihnen
zihlten in der Staufbergkirche die Stifter und Stifterinnen des Marien- und
des Katharinenaltars und die Mitglieder der St. Wolfgangsbruderschaft.

unser liebi frowen: Maria auf dem Staufberg

Edward Attenhofer berichtet in «Sagen und Spukgeschichten rund um das
Schloss Lenzburg» von einem wundertitigen Muttergottesbild aus massivem
Gold, das in der Stautbergkirche gestanden haben soll. Wihrend des Mittelal-
ters sollen ihretwegen sogar Gliubige aus dem Freiamt und dem Rohrdorfer-
berg nach Staufen gepilgert sein.'™ Mit der Abkehr vom katholischen Glauben
und mit dem reformatorischen Bildersturm verschwanden die farbenprichtigen
und kostbaren Wandmalereien und Heiligenfiguren aus der Kirche. Das Marien-
bild soll, so will es die Sage, nach Wiirzburg gelangt sein. Nachforschungen
vor rund 50 Jahren ergaben aber, dass dort nichts zu einem Marienbild aus
Staufen bekannt war.'”” Ein Kérnchen Wahrheit steckt jedoch in der Sage: In
der Staufbergkirche existierte ein Marienaltar. Das heisst, Maria spielte bei
den mittelalterlichen Gliaubigen der Pfarrei Staufen eine grosse Rolle.

Von der Mutter zur Heiligen
Obwohl ihr Name im Evangelium nur 19-mal genannt wird, ist sie die am
meisten verehrte Heilige der katholischen Kirche.'” Das Neue Testament und

104 Wehrli-Johns, Martina. «Tiro daz guote und 1d daz iibele» — Das Fegefeuer als Sozialidee, in: Himmel, Hille,
Fegefeuer. Das Jenseits im Mittelalter. Ausstellungskatalog SLM. Ziirich, 1994. 4. Aufl. S. 47-58. S. 40.

105 Wehili-Johns, S. 48.

106 Attenhofer, Dietschi, S. 110.

107 Heimatkunde, 1934, S. 8.

108 Mazakarini, S. 55.

27



109

die Apokryphen'” sind die wichtigsten Quellen zu ihr. Beide dienten den Au-
toren und Autorinnen ab dem 10. Jahrhundert zum Verfassen der Marienviten.

Nachdem Maria am Konzil von Ephesus 431 als Gottesgebarerin aner-
kannt worden war, setzte die offizielle Marienverehrung ein.'” Es entstanden
zahlreiche Marienkirchen und bildliche Darstellungen. Da es {iblich war, einen
Altar bei der Weihe mit einer Reliquie zu versehen, stellte sich ein grosses
Problem: Grab- und Korperreliquien der Maria fehlten. An deren Stelle traten
Verehrungsobjekte — die Glaubigen brauchten diese als Andachtshilfe — die aus
Marias Lebzeiten stammten: Haare, Fingernigel, Milch, Bekleidungsstiicke so-
wie Andachtsbilder und -figuren.""" Im Kirchenjahr entstanden Festtage — vor-
erst in Verbindung mit der Geburt ihres Sohnes — zu threm Gedenken: in der
Ostkirche der 26. Dezember (vermutlich seit dem 5. Jahrhundert), in Rom
der 8.Tag nach Weihnachten. Da die Marienverehrung in der Ostkirche aus-
geprigter war, entstanden dort im 6. Jahrhundert weitere Marienfeste: die Ver-
kiindigung (25. Mirz), der Heimgang (15. August), die Geburt Marias (8. Sep-
tember), die Einflihrung in den Tempel (21. November)''* und die Begegnung
des Herrn (2. Februar). Im 7. Jahrhundert iibernahm der Westen diese Feste.'”
Im nichsten Jahrhundert erlebte die Marienverehrung im Osten einen Riick-
schlag. Ostromische Kaiser erliessen Gesetze gegen die Bilder- und Reliquien-
verehrung, die zum Teil seit dem 2. Jahrhundert gepflegt wurde. Marienbilder
seien nicht mehr erwiinscht, u.a. weil die Bedeutung Marias im Gottesdienst
zu stark geworden sei und deshalb beschnitten werden miisse, begriindeten
die Herrscher ihre Erlasse.'™* Ostromische Monche, die die neuen Bilderge-
setze nicht akzeptierten, zogen in den Westen und forderten dort die Marien-
verehrung. Im Laufe des 12. Jahrhunderts dnderte sich das Marienbild, u. a.
unter dem Einfluss von Bernhard von Clairvaux:'® Die vormals eher maje-
statische, distanzierte Figur bekam weichere, ja menschliche Ziige.''® Fiir die
Evangelisten war die Gefiihlswelt der Maria noch kein Thema gewesen. Kunst
und Mystik des Mittelalters stellten sie hingegen in verschiedenen Gemiitszu-
stinden wie Erstaunen, Freude, Trauer und Schmerz dar, wodurch sich die
Gliubigen ihr niher fiihlten.'”

109 Ausserbiblische Evangelien werden Apokryphen genannt. Aus: Kirchberger, Joe H. Maria in der Literatuy, in:
Haag, Herbert, Kirchberger, Joe H., Sélle, Dorothee, Ebertshiuser, Caroline H. Maria. Kunst, Brauchtum und
Religion in Bild und Text. Freiburg, Basel, Wien 1997. 8. 60—-121. 8. 72,

110 Kirchberger, Literatur, S. 60.

111 Lexikon des Mittelalters. Bd. 6. Miinchen, Ziirich 1993. Spalte 251f.

112 Lexikon, Spalte 244.

113 Maria. Pastoralschreiben der Schweizer Bischofskonferenz. Sekretariat der Schweizer Bischofskonferenz
(Hg.). Freiburg 1988. S. 43.

114 Kirchberger, Literatur, S. 65.

115 1090-1153, Zisterziensermdnch in Citeaux, Burgund, spdter Abt in Clairvaux. Aus: Kirchberger, Literatut,
S. 84f

116 Kirchberger, Joe H., Maria: Dogmen, Kult, Brauchtum, in: Haag, Herbert, Kirchberger, Joe H., Sille, Dorothee,
Ebertshiuser, Caroline H. Maria. Kunst, Brauchtum und Religion in Bild und Text. Freiburg, Basel, Wien 1997.
S. 162-213. 8. 175.

117 Schreiner, Klaus. Maria. Jungfrau, Mutter, Herrscherin. Miinchen, Wien 1994. S. 80.

28



Die enge Verbundenheit mit Maria fiihrte seit dem frithen Mittelalter zur
Bildung von Maria- Schwestern- und Bruderschaften. Diese stellten sich unter
den besonderen Schutz der Maria und brachten dies zum Teil auch im Namen
threr Gemeinschaft zum Ausdruck. Die erste marianisch orientierte Bruder-
schaft scheint die des Naupatkos gewesen zu sein, die um 1048 in Griechen-
land entstand. Thre Mitglieder ehrten Maria mit einer Ikone, die an bestimmten
Tagen in einer Prozession herumgeflihrt wurde. In Koln soll kurz daraut eine
ahnliche Bruderschaft gegriindet worden sein.''

Von der Jungfrau und Schmerzensmutter Maria erhofften sich die Gliubigen
vor allem Fiirsprache und Hilfe vor Gott. Es herrschte die Vorstellung, die Ver-
storbenen wiirden direkt nach dem Tod im Partikulargericht von Christus be-
urteilt. Maria trat hier als Flirsprecherin der Toten auf. Auch beim Weltenge-
richt erhoffte man sich die Firsprache von Maria und Johannes."” Maria galt
als die Patronin der Notleidenden und Schutzmutter aller Glaubigen. Sie half
in Zeiten der Pest, sorgte flir Regen nach langer Diirre, gab den Minnern Po-
tenz und unterstiitzte die Frauen bei der Geburt.

Gesamteuropiisch fand die Marienverehrung im 14. und 15. Jahrhundert
ihren Hohepunkt.' Im Gebiet der heutigen Schweiz stieg Einsiedeln mit der
Schwarzen Madonna im Spatmittelalter zu einem der meist besuchten Wall-
fahrtsziele Europas auf. Im Jahr 1466 besuchten, so heisst es, 130’000 Gliubige
Einsiedeln, um die Schwarze Madonna zu verehren.'?!

Um abschliessend von den Urspriingen der Marienverehrung auf dem Stauf-
berg zu berichten, ist die Quellenlage leider zu liickenhaft. Das erste Doku-
ment, das von einem Marienaltar in der Pfarrei Staufen Zeugnis ablegt,
stammt erst aus dem Jahr 1462: Im Mai schenkten Schultheiss und Rat zu
Bern dem Marienaltar mit einer Kaplaneipfriinde ein Stiick Land. Der Marien-
altar «auf dem Berg Staufen gelegen» war zuvor von «ehrbaren Leuten gestiftet»
worden.'” Die Ertrige des Landstiicks sollten zum Unterhalt der Kapelle'?
und der Messe dienen. Der Marienkaplan war verpflichtet in einem kleinen
Gut in Staufen zu wohnen und sich den dortigen Pflichten und Gebrauchen zu
unterwerfen. Zwei Jahre spater genehmigte der Bischof von Konstanz die Messe

und die Bruderschaft am Altar der heiligen Jungfrau Maria.'** Die Glaubigen der

118 Kirchberger, Dogmen, S. 198.

119 Schreiner, S. 185,

120 Bischoff, Cordula. Maria, Maria Magdalena und Johannes — Tiauerarbeit mit verteilten Rollen, in: Opitz, C.,
Rackelein, H., Signori, G., Marchal, G. (Hg.). Maria in der Welt. Marienverchrung im Kontext der Sozialge-
schichte 10. = 18. Jahrhundert. Ziirich 1993. S, 139-152. S. 148.

121 Pfaff, Carl. Die Welt der schweizerischen Bildchroniken. Schwyz 1991. S. 171.

122 Merz, S. 15.

123 Es ist hier nicht ersichtlich, ob im Text mit dem Begriff «Kapelle» die bestehende Kirche oder ein Neben- bzw.
Anbau der Kirche gemeint ist. Der moderne Begriff « Kapelle» fiir eine Kleinstkirche deckt sich nicht mit dem mit-
telalterlichen Begriff. Damals konnte damit eine Pfarrkirche, eine Eigenkirche oder eine sakrale Stitte gemeint sein.
Aus: Illi, Windler, S. 31.

124 Gloor, Georges. Lenzburgs mittelalterliche St. Wolfgangsbruderschaft und die Urspriinge des Joggelinmzuges,
in: LNB 1967, S. 51-61. S. 53.

29



Pfarrei Staufen des frithen 15. Jahrhunderts sahen sie bei jedem Kirchgang: In 7
von 21 Glasfenstern der Staufbergkirche ist Maria dargestellt. Weitere Zeug-
nisse der Marienverehrung wihrend des Hoch- und Spitmittelalters in der
Pfarrei Staufen sind: ein Seitenaltar in der Drei-Konigs-Kapelle in Lenz-
burg,'®ein Seitenaltar in der Kapelle Schafisheim' und der Hauptaltar der
Kapelle in Othmarsingen.'”’

125 Cloor, LNB 1969, S. 82.

126 Chionik einer Dorfgemeinde. 890 Jahre Schafisheim. Vom Klosterhof zur Wohngemeinde. Kulturkommission
Schafisheim (Hg.). Brugg [1991]. S. 82.

127 Gloor, LNB 1970, S. 29.

30



	Der spätmittelalterliche Weg zum Himmel : Frömmigkeit rund um die Staufbergkirche

