Zeitschrift: Lenzburger Neujahrsblatter
Herausgeber: Ortsburger-Kulturkommission Lenzburg

Band: 70 (1999)

Artikel: Das Drama der Kaiserzeit zwischen Oppositionsliteratur und Music-
Show

Autor: Blansdorf, Jurgen

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-917945

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-917945
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Das Drama der Kaiserzeit zwischen
Oppositionsliteratur und Music-Show *

von Jiirgen Blinsdorf

I.

Wer in einer archiologischen Veranstaltung iiber die Geschichte des antiken
Dramas zu sprechen hat, fithlt sich immer an das Mirchen von den zwei
Konigskindern erinnert, die nicht zusammenkommen konnten. Denn die
Geschichte des antiken Theaterbaus und die Geschichte der griechischen und
der romischen Tragddie sind das geradezu klassische Beispiel flir die Schwie-
rigkeit, die Uberreste zweier bedeutender Kulturbereiche, der bildenden Kunst
und der Literatur, die einmal zusammengehorten, wieder aufeinander zu be-
ziehen.

Im klassischen und im nachklassischen Griechenland ist der Befund noch
einigermallen glinstig: zwar wurde keine der Tragddien des Aischylos, Sophokles
und Euripides, keine der Komddien des Aristophanes in den heute erhaltenen
Steintheatern von Athen, Epidauros oder Syrakus uraufgefiihrt, da diese alle
wenigstens erst ein Jahrhundert spater erbaut wurden, aber immerhin ihre Wie-
derauffiihrungen und die Inszenierungen neuer Dramen fanden dort tiber
viele Jahrhunderte statt. Dagegen gingen in Rom die Geschichte des Dramas
und die des Theaterbaus eigene Wege. Als nach fast 200jihriger Theatertradition
im Jahr 55 der romische Senat auf Betreiben des reprisentationshungrigen
Generals und Politikers Cn. Pompeius Magnus seinen Widerstand gegen einen
festen Theaterbau aufgeben muBte und das erste marmorne Prachttheater Roms
mit prunkvollen Festspielen eroffnet wurde, hatte die Produktion neuer Trago-
dien und Komd&dien schon seit mehreren Generationen aufgehort. In der Zeit
Ciceros und Caesars lebten die Bithnen von der Wiederauffiihrung der uralten
Stticke eines Pacuvius, Ennius und Accius, die immer mehr zu Ausstattungs-
sticken vor luxuriosen Bithnenwinden verkamen. In der Zeit des Augustus
sind einige wenige damals berlihmte neue Stiicke zu verzeichnen, der Thyestes

*LVortrag von Prof. Dr. Jiirgen Blansdorf, Johannes- Gutenberg-Universitat Mainz, gehalten an der
Eréffnung der Ausstellung «Masken, Mimen und Tiagodien-Theaterspiele in den romischen Provinzen»
am 4. September 1998 im Museum fiir Vor- und Friihgeschichte in Frankfurt am Main. Es handelt sich
dabei um die vom Museum Burghalde Lenzburg in Zusammenarbeit mit Christian Holliger erarbeitete
Ausstellung «Lenzburg — ein rdmisches Provinztheater». Die Ausstellung wurde und wird noch in fol-
genden Museen gezeigt: Lenzburg, Burghalde (6. Mdrz 1997 — 31. Januar 1998), Wels/A, Stadtmuseum
(19. Februar — 23. August 1998), Frankfurt, Archéologisches Museum (4. September — 15. November
1998), Augsburg, Romermuseum (4. Dezember 1998 — 28. Februar 1999), Bad Neuenahr-Ahnveiler,
Museum Romervilla am Silberberg (Mirz — Juli 1999).



des P.Varius Rufus, der bei den Triumphalspielen des Augustus im Jahre 29 v.
Chr. aufgefiihrt wurde, und die Medea des P. Ovidius Naso, der sich nach seiner
Liebesdichtung einmal — aber bezeichnenderweise auch nur einmal — in einer
hoheren Gattung, der Tragodie, versuchen wollte. Beide Tragodien sind verloren,
so da} wir nicht mehr beurteilen kénnen, ob der Thyestes des Varius, der ja das
blutige Ende des Bruderkampfes zwischen Atreus und Thyest um die Macht
darstellte, sich irgendwie auf den gerade beendeten Biirgerkrieg bezog; es ist
aber bezeugt, dal3 er das Thema des grausamen Tyrannen behandelte, das auch
weiterhin die Tragddiendichter des 1. Jahrhunderts der Kaiserzeit beschiftigte,
mochten die Tragodien nun Atreus oder Thyest hei3en.

Denn aus griechischem Erbe brachte die Tragodie, die ja nicht einfach den
Mythos darstellen oder ganz allgemein das Schicksal des Menschen deuten
wollte, den Bezug auf die Polis und damit ein politisches Potential mit. Auch
in der spiten Republik hatten die Schauspieler oder das Publikum es schon
verstanden, einzelne Tragddienverse auf die aktuelle Situation, auf beliebte
oder verhal3te Politiker — vor allem Cicero, Pompeius und Caesar — zu miinzen
und diese zum Erréten oder Erblassen zu bringen.

Weil es nun unter der Herrschaft der Kaiser, die das Theater wie fast alle
sonstigen Festspiele finanzierten, organisierten und strikt kontrollierten, lebens-
gefihrlich wurde, sich auf der Biihne politisch zu duBlern, zogen sich die Drama-
tiker vom Theater zurlick. So hatte sich im Jahre 34 n. Chr. eine gewisser
Mamercus Aemilius Scaurus mit seinem Atreus, dem grausigen Schauspiel
iber einen siegreichen Tyrannen, von Kaiser Tiberius ein Todesurteil einge-
handelt. Auch der Philosoph, Staatsmann und Tragodiendichter L. Annaeus
Seneca hat seine unter den Kaisern Claudius und Nero verfalten Tragodien
vermutlich nie auf die Biihne gebracht: zu prononciert diskutierte er in ithnen
immer wieder das Thema der auBer Kontrolle geratenen Macht tyrannischer
Konige, nicht nur in seinem Thyest, in dem wieder der Bosewicht Atreus
triumphierte, sondern auch im Agamemnon, im Oedipus und erst recht in
der Medea, in der eine Frau Opfer zweier auf ithre Macht bedachter Minner
wurde. Ein Nachahmer Senecas hat diese politische Absicht genau begriffen
und in einem Historien-Schauspiel Octavia, das die VerstoBung der Octavia
durch ihren tyrannischen Gatten, den Kaiser Nero, darstellte, den Kaiser und
seinen machtigen und hier doch ohnmichtigen Minister, namlich Seneca selbst,
tiber Macht und Recht streiten lassen. Ungefihr ein Jahrzehnt nach beider
Tod, im Jahr 77 soll Curiatius Maternus durch seine Tragodien, die er zeit-
gemil nur rezitierte, absichtlich die Michtigen gereizt haben. Tacitus, der davon
berichtet, 1aBt ihn sagen: «Was mein Cato noch nicht gesagt hat, wird bald
mein Thyest sagen.» IThm dienen also die Historie ebenso wie der Mythos
dem gleichen Zweck: der kaum verhiillten politischen Opposition. Weil er es
immerhin gewagt hatte, diese Stiicke 6ffentlich zu rezitieren, waren seine An-
griffe zum Stadtgesprich geworden, doch hatte er das Gliick, unter dem einiger-
malen toleranten Kaiser Vespasian zu leben, der auch derbe Spiafie nicht iibel-
nahm.

4



Die literarische Tragddie wurde so bestenfalls zum Lese- oder Rezitations-
drama; tiber Tragddienrezitationen nach den ewig gleichen Stoffen des grie-
chischen Mythos konnten jedoch die Satiriker und Epigramm-Dichter des 1.
und 2. Jahrhunderts der Kaiserzeit nur noch verichtlich spotten. Auch spitere
Versuche sind kaum mehr als literarische Spielereien, die nicht dazu bestimmt
waren, je auf die Bithne zu kommen: wenn etwa am Ende des 2. Jahrhunderts
ein Hosidius Geta aus Hexameterstiicken der Aeneis Vergils eine Medea-Trago-
die zusammenbastelte, in der es ithm vor allem um Leidenschaften, Unheimliches
und Grauenvolles, aber nicht um eine spielbare Handlung ging, oder wenn
schlieBlich Ende des 5. Jahrhunderts ein gewisser Blossius Aemilius Dracontius
eine Orestis tragoedia dichtete, die in Wirklichkeit eine kleine epische Erzih-
lung war, war kein Regisseur zu einer Inszenierung gefordert.

Doch das Schicksal der griechischen Tragodie war auch unter dem rémischen
Imperium nicht so ungiinstig verlaufen: sie war zwar vor allem Lesestoft der
gebildeten Kreise, aber Auffithrungen sind noch im 1. und 2. Jh. n. Chr. in
Griechenland und in den zahlreichen Theatern Kleinasiens gut bezeugt. Und
wenn in dieser Epoche der griechische Satiriker Lukian eine Tragodienparo-
die verfalte, eine Podagra-Tragddie, mul3 es eine lebendige Theaterpraxis ge-
geben haben, die seinen Spott herausforderte.

II.

Was aber wurde denn in den unzihligen romischen Theatern R oms, Italiens,
der westlichen und der Ostlichen Provinzen vor oftenbar nach Tausenden zih-
lenden Zuschauern gespielt? Denn jede einigermallen wirtschaftlich potente
Biirgergemeinde leistete sich aus kommunalen oder privaten Mitteln einen
festen, meist reich ausgestatteten Theaterbau — manche auch deren zwei — und
verlegte sie moglichst in das Zentrum der Stadt, nahe bei Forum, Curia und
Juppitertempel. Schon bevor Rom selbst zu schlieBlich 3 Theatern in der Zeit
des Augustus kam, besallen viele stid- und mittelitalienische Gemeinden lingst
beachtliche Theaterbauten. Die Zahl nahm im 1. Jh. der Kaiserzeit zu; aber die
meisten der noch heute so eindrucksvollen Riesen-Prachtbauten entstanden
im 2.Jh. — damals also, als das literarische Drama schon lingst ein Schattendasein
im Biicherschrein fristete. Das Gleiche gilt flir die klassischen Komddiendichter
Plautus und Terenz, fiir die sich mehr die Philologen als die Regisseure inter-
essierten. Auch die derben Schwinke und Possenspiele, die Atellanen und Mi-
men, die witzig, anziiglich bis obszon waren und sich gelegentlich politische
Seitenhiebe leisten konnten, reichen zur Erklirung des Theaterphinomens
nicht aus. Die Theaterbauten selbst geben fast keine Auskunft — oder allenfalls
die falsche: denn noch immer dienten als Dekor die traditionellen Gotterstatuen,
Dionysosprozessionen und die tragischen und komischen Masken. Wer etwa
im kleinasiatischen Perge den herrlich erhaltenen dionysischen Thiasos an der
Biihne sieht, kommt unweigerlich auf die Idee, hier miisse klassisches Theater
gespielt worden sein. Aber die Dekoration folgte nur der Tradition und sagte
nichts mehr tiber die Gegenwart aus. Bisweilen verraten architektonische De-

5



tails, Malereien oder Mosaiken sogar erstaunliche Zweckentfremdungen: Tier-
hetzen, Gladiatorenkdmpfe, sogar Schiftskimpfe wurden z. B. in Korinth,
Bulla Regia und Athen abgehalten. Aber da die Biihnen bis zum Ende der
Antike hartnickiger Bestandteil der Theater blieben, muB sich dort doch etwas
abgespielt haben, was die Massen tiber mehrere Jahrhunderte hin zu fesseln
vermochte.

Den Schliissel bilden mehrere Nachrichten, dal3 zwei aus dem griechischen
Osten stammende, von Augustus personlich geforderte Schauspieler namens
Bathyllus und Pylades eine Neuerung mitbrachten, den Pantomimus. Der Be-
grift deckt sich nur zum Teil mit dem der heutigen Pantomime. Denn im au-
gusteischen und dann 1m kaiserzeitlichen Pantomimus traten zwar Schauspieler
auf, die eine Handlung stumm, nur durch ihr Gebirdenspiel tinzerisch dar-
stellten. Aber sie wurden von einem Flotenspieler und einem Chor, spiter von
groBen Orchestern begleitet. Schon Seneca bezeugt riesige Orchester mit
Flotenbliasern, Trompeten und Orgeln — aber wiederum ist von dem reichen
Musikleben keine einzige Note tiberliefert. Der lateinische Fachausdruck fiir
Pantomimus, fabula saltica, besagt, dal} eine Tragodie gewissermaflen getanzt
wurde. Als Stoftquelle dienten v. a. die Tragodien des Euripides, die schon
gentigend AnlalB fiir effektvolle Darstellungen von Leidenschaften boten. Aber
natiirlich muBten sie fir die pantomimische Darstellung, die ja keine Sprech-
verse, keine Monologe und keine Dialoge mehr kannte, umgeschrieben werden.
Ein anschauliches — leider auch nur fast einziges — Beispiel eines solchen Panto-
mimus gibt Apuleius im 10. Buch seines Goldenen Esels: im Theater von Ko-
rinth traten — nach einem Waftentanz mehrerer Knaben und Midchen — flinf
Tinzer in den Hauptrollen und weitere Begleiter, dazu Flétisten und Chore
auf, um das Urteil des Paris darzustellen. Die Ténzer, die stumm agierten,
wirkten durch ihre Schénheit, ihre harmonischen Bewegungen und ihre halb-
durchsichtigen wehenden Schleiergewinder. Die ziemlich handlungsarme
Episode spielte in einer naturalistischen Szenerie mit Berg, Biumen, Quelle,
einem Hirten, namlich Paris, und sogar Ziegen. Die gesamten Aufbauten ver-
schwanden am Ende in einer Versenkung. Aber danach sollte als Sondernummer
der ungliickliche, in einen Esel verwandelte Lucius auftreten, um sich in aller
Offentlichkeit mit einer zum Tode verurteilten Morderin zu paaren — in letzter
Minute, als das technische Personal noch tiber die schone Tanzpantomime
staunte oder mit den Umbauten beschiftigt war, gelang es dem Esel, sich davon-
zustehlen. Diese zum Gliick mifllungene Begleitprogramm spricht deutlich
fir das kiinstlerische Niveau des kaiserzeitlichen Pantomimus.

Fiir die Beliebtheit dieser Tanz- und Musikshows spricht, daf3 mit den Libretti
fiir Pantomimen, von denen leider kein einziges iiberliefert ist, viel Geld zu
verdienen war: wir kennen einige Namen solcher Librettisten, darunter zwei
berithmte Dichter, Lucan und Statius, die sich fiir solche Titigkeit nicht zu
schade waren — zumal die Pantomimen hochste Gunst genossen: der Kaiser
Nero richtete nicht nur derartige Festspiele ein, sondern entblodete sich nicht,
selbst als Pantomime oOffentlich in Rom, Neapel und Athen aufzutreten, und

6



zwar auch in Frauenrollen: ein romischer Kaiser, der einen rasenden Hercules,
einen verbannten Oedipus und eine gebirende Canace spielte — er liebte ja
tiberhaupt jede Art Bizarrerien -, mag schon ein absonderlicher Anblick ge-
wesen sein.

Uberhaupt kann Nero, der sich selbst als kiinstlerisches Multitalent emp-
fand, als Beispiel fiir die vielen Unterhaltungssparten der Kaiserzeit dienen,
die ihren Platz im Theater gefunden hatten: denn Nero trat auBerdem als Singer
mit selbst komponierten Arien auf — solche Arien wurden wiederum aus
Tragodien des Euripides entnommen und aus Monologen musikalisch umge-
setzt — sie hieflen fabula cantata, also etwa «Tanztragodie»: auch hierzu gehorten
als Begleitung Flotenspieler und bald — wie in den Pantomimen — betrichtliche
Orchester; als Solist trat der Kaiser mit der Leier, also als Kitharode auf; er re-
zitierte aus einem eigenen Epos und deklamierte Kunstreden — flir Beifall und
Siegespreise fur all diese verschiedenen Darbietungen, von denen professio-
nelle Kiinstler natiirlich nur eine beherrschten, sorgte brav die kaiserliche Ad-
ministration!

Man muf jedoch Neros zweifelhafte kiinstlerische Ambitionen vor dem
Hintergrund einer ausgedehnten Unterhaltungsbranche sehen — mit reisenden
Stars und zugehorigem Starkult, der das oft parteiische Publikum bis zu titli-
chen Auseinandersetzungen hinri. Und dennoch bietet die italische Szene
nur einen schwachen Abglanz des im griechischen Osten institutionalisierten
Festspielbetriebs — und daran sollte man denken, wenn man die Riesentheater
von Ephesos, Milet, Aspendos, Amman, Gerasa und ebenso in Nordafrika usw.
besichtigt. Im Osten blieb die klassisch-griechische Tradition des kiinstlerischen
Wettbewerbs, des Agons, erhalten: jeder Kithara- und FlGtenspieler, jeder Sianger,
Tinzer, Schauspieler und Pantomime, jeder Chor, jeder Rezitator von Ge-
dichten oder Reden trat in Konkurrenz zu anderen auf und konnte gut do-
tierte Preise gewinnen. Die Massen, die solche Veranstaltungen anzogen,
brachten regelmifig soviel finanziellen Gewinn fiir die Stidte, dal3 die Fest-
spiele zu Wirtschaftsfaktoren wurden und die Stadtviter nicht nur die Sieger
durch Ehrenbtirgerrechte und Ehrenstatuen — wovon ein gewisser T. Tulius
Apolaustus tiber 30 erhielt! -, Geschenke und Steuervorteile an sich zu binden
versuchten, sondern auch die Festspieltermine {iberregional aufeinander ab-
stimmten. Entsprechend kostbar war die Ausstattung: reich dekorierte und
technisch raffiniert ausgertiistete Theaterbauten, kostbare Kostiime, die, um die
Personen in den Riesentheatern besser sichtbar zu machen, dick ausgepolstert
waren; die Schauspieler trugen hohe Masken mit geschlossenem Mund, weil
sie ja stumm agierten, und noch héhere Perilicken und stolzierten schwerfillig
auf gewaltigen Plateauschuhen — alias Kothurnen! — umher. Wenn sie einmal
stolperten, so behauptete der Spotter Lukian, konnten sie sich aus eigener
Kraft nicht mehr erheben. Die Stoffe dieser Darbietungen waren immer wieder
die griechischen Mythen. Lukian, der in seiner Abhandlung «Uber die Tanz-
kunst» einen nicht enden wollenden Katalog von Pantomimenthemen auf-
zihlt, behauptete — wohl doch mit ironischer Ubertreibung -, da} der ange-

7



hende Tiénzer, den gesamten griechischen Mythos und sonstige Stoffe — vom
Urchaos bis zur Kleopatra von Agypten — studieren miisse. Es gab regelrechte
Pantomimen-Vereine und Pantomimenschulen, die besonders die kunstvolle
Gebirdensprache lehrten. Aber es kam weniger auf den Inhalt oder gar den
Gehalt als auf die Ausstattung und die rauschende musikalische Begleitung an.
DaB bei dieser Darbietungsart, die eher an ein Musical als an eine griechische
Tragodie erinnert, die Literatur und die von ihr transportierten Mythendeu-
tungen auf der Strecke blieben, ist leicht zu erraten. Immerhin hatten die Pan-
tomimen, die ohne Worte, allein mit ausdrucksvoller Gestik die Handlung
und die Geftihle darzustellen hatten, den Vorteil, ohne Sprachkenntnis jeder-
mann verstindlich zu sein. Hier konnte wie in einem verkleinerten Abbild des
kaiserzeitlichen Vélkergemischs der Grieche neben dem Roémer, der Orientale
neben Menschen von den Grenzen des Imperiums im Theater sitzen und
gleichermaBlen verstehen und genieBen.

III.

AuBer dem Pantomimus hielt sich der Mimus, der seit dem Jahr 173 v. Chr.
zum romischen Festspielprogramm gehorte und von reiner Improvisation
teilweise zu den Qualititen des literarischen Theaters aufgestiegen war, bis ans
Ende der antiken Welt auf der Bithne. Waren es in der Tragodie und im Panto-
mimus die dargestellten Gotter und Heroen, die den Abscheu der Christen er-
regten, so war es im Mimus die sprichwortliche Obszonitit. Im Mimus wurden
Alltagsszenen mit turbulenter Handlung und in drastischer, stark vulgir ge-
farbter Sprache aufgeftihrt. In den Quellen ist von Betrliger-, Riuber-, Ge-
spenster- und Ehebruchsgeschichten die Rede. Ein auf Papyrus erhaltenes
Requisitenverzeichnis flihrt ein kurioses Sammelsurium von Alltagsgegen-
stinden auf. Die drastische Gegenwartsnihe lud natiirlich auch zu politischen
Seitenhieben ein. Aber die andere Seite der Popularitit bildeten lebenskluge
Sentenzen, die Moral predigten oder illusionslos die menschlichen Schwichen
aufdeckten — viele finden sich unter dem Namen des Publilius Syrus noch
heute in unseren Lateinlehrbiichern!

Eine besondere Attraktion der Mimen bildeten die Frauenrollen, die anders
als im literarischen Theater wirklich von Frauen gespielt wurden, die sich am
Ende des Stiicks auch noch entbléfen mufiten. Die Darstellerinnen galten
zwar als Dirnen — und der Kaiser Justinian hatte Miihe, das alte, von thm selbst
noch bestitigte Eheverbot mit ithnen zu umgehen, um die Mimin Theodora
heiraten zu konnen, die auf dem Mosaik von San Vitale in Ravenna so ho-
heitsvoll neben ihm steht. Aber trotz ihrer sozialen Minderrangigkeit wurden
die mimae, die ja von Berufs wegen, schon und elegant, gebildet und geist-
reich sein mul3ten und vielfach zu Reichtum kamen, von den Minnern der
héchsten Gesellschaftsschichten umschwirmt.

Mimenbhafte Ziige tragt auch eine spitantike, wohl aus dem Gallien des 4. oder
5. Jahrhunderts stammende Komaodie, der Norgler, lat. Querolus, die der un-
bekannte Verfasser, ein pensionierter Verwaltungsbeamter, fir seinen vornehmen

8



Freund, vielleicht den Dichter Rutilius Namatianus, geschrieben und wegen
der ausdriicklichen Anlehnung an Plautus mit dem Zusatztitel Aulularia beti-
telt hatte. Das Stiick, das auBler einigen Handlungselementen kaum etwas mit
der plautinischen Komdodie gemein hat und nicht einmal mehr in Verstorm
geschrieben 1st, zeigt einen dramatisch hochst unzulinglichen Verlauf und war
wahrscheinlich nicht flir eine Biithneninszenierung bestimmt. Aber es driickt
recht gut die pessimistische Stimmung der spitantiken Niedergangszeit aus
und versucht doch, etwas Hoffnung zu vermitteln. Denn der alte Norgler
kommt gerade durch einen plumpen Betrug, den ithm ein angeblicher Zauberer
antun will, zu unverhofftem Reichtum.

In den germanischen Provinzen scheint es noch besondere Darbietungen
gegeben zu haben, die mit kultischen Festlichkeiten in Verbindung standen.
Mehrfach sind z.B. in Worms, in Kdln und Ladenburg, fratzenhafte Masken
aus Keramik gefunden worden, die sogar Befestigungslocher fiir Riemen haben,
also vielleicht getragen werden konnten, wenn sie nicht daran als Dekoration
aufgehingt wurden. Welchem Zweck sie dienten, ist noch immer unbekannt,
denn sie passen zu keiner der sonst bezeugten Rollen oder Maskentypen und
wurden nicht im Zusammenhang mit Theaterbauten aufgefunden.

So bestitigt sich das anfangs erwihnte Mirchen von den zwei Konigskindern,
die nicht zueinander kommen konnten: wenn die schriftliche und die archio-
logische Uberlieferung so wenig zusammenpassen, liegt es daran, daB in der
Kaiserzeit das Drama und die Theaterpraxis eigene Wege gegangen sind.
Wenn einmal Texte tiberliefert sind, waren sie nicht fir die Bithne bestimmt,
und wo wir reiche architektonische und sonstige archaologische Hinterlassen-
schaft des Bithnenwesens besitzen und aus literarischen und inschriftlichen
Quellen viel iiber das intensive Theaterleben erfahren, fehlen wiederum die
Texte. Jedenfalls 148t sich soviel sagen, dal} es wohl seine historische Richtig-
keit hat, in Athen, in Epidauros und in Syrakus die griechischen Tragiker auf-
zuftihren, dal} es aber durchaus keine Entweihung darstellt, sondern kaiser-
zeitlichen Zwecken entspricht, wenn man im franzosischen Oranges oder
Arles, im tiirkischen Ephesos, in Side oder Aspendos oder im tunesischen
Dougga ein Musical mit viel Tanz und Musik und Show-Effekten auf die
Biihne bringen wollte.

Literatuthinweise:

Drama insgesamt, insbesondere Tragodie (jeweils in chronologischer Rethung):

Enciclopedia dello spettacolo, Roma 1959.

P Grimal, Le thédtre a Rome. Travaux de la Commission de latin..., Assoc. G. Budé,

Actes du IXe congrés, Paris 1975, 247-499

E.Lefévre (Hg.), Das romische Drama (Grundrif3 der Literaturgeschichten nach Gattungen),
Darmstadt 1978, 361 ff.

Florerzce Dupont, L’acteur-roi ou le thédtre dans la Rome antique, Paris 1985.

J. Blinsdorf (Hg.), Theater und Gesellschaft im Imperium Romanum, Mainzer Forschungen
zu Drama und Theater 4, Tiibingen 1990

R. Beacham, The Roman Theatre and ist Audience, Harvard 1992



Mimus:

Romani Mimi, ed. M. Bonaria, Roma 1965

B. Marzullo, Il Mimo latino nei motivi di attualita, Acc. di Scienze, Lettere e Arti di Modena,
ser. W vol. 16, Modena 1958

PE. Kehoe, Studies in the Roman Mime, Diss. Cincinnati 1969

H. Wiemken, Der Mimus, in: G.A.Seeck (Hg.), Das griechische Drama, Darmstadt 1979,
401-433.

Pantomimus:

E. Wiist, s.v. Pantomimus, Pauly-Wissowas Realencyclopddie, Bd. 18, 3, 1949, 833-869

G. Wille, Musica Romana. Die Bedeutung der Musik im Leben der Romer, Amsterdam 1967,
Kap. 5 (S. 158-177): Die Musik im romischen Theater und Zirkus

W.S. Slater, Pantomimes, Didaskalia 1,2, 1994 (http:/ /www.warwick.ac.uk/didaskalia/)

Theaterwesen und Theaterbauten:

Margarete Bieber, The history of the Greek and Roman theater, Princeton 1961

H.-D. Blume, Einfiihrung in das antike Theaterwesen, Darmstadt 1978

R. Graefe, Vela erunt. Die Zeltddicher der romischen Theater und dhnlicher Anlagen, Mainz 1979
E. Frézouls, Aspects de Ihistoire architecturale du thédtre romain, in: Aufstieg und Niedergang

der romischen VWelt Bd. 2, 12, 1, Berlin 1982, 343-441 (mit 54 Pldanen und 22 Bildtafeln).

E. Frézouls, La construction du theatrum lapideum et son contexte politique, in: Thédtre et spectacles
dans Uantiquité. Actes du colloque de Strasbourg, 5-7 nov. 1981, Trav. du Centre de recherches sur le
Proche-Orient et la Grece antiques 7, Leiden 1983, 193-214

10



	Das Drama der Kaiserzeit zwischen Oppositionsliteratur und Music-Show

