
Zeitschrift: Lenzburger Neujahrsblätter

Herausgeber: Ortsbürger-Kulturkommission Lenzburg

Band: 70 (1999)

Artikel: Das Drama der Kaiserzeit zwischen Oppositionsliteratur und Music-
Show

Autor: Blänsdorf, Jürgen

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-917945

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-917945
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das Drama der Kaiserzeit zwischen
Oppositionsliteratur und Music-Show*

von Jürgen Blänsdorf

I.
Wer in einer archäologischen Veranstaltung über die Geschichte des antiken

Dramas zu sprechen hat, fühlt sich immer an das Märchen von den zwei
Königskindern erinnert, die nicht zusammenkommen konnten. Denn die
Geschichte des antiken Theaterbaus und die Geschichte der griechischen und
der römischen Tragödie sind das geradezu klassische Beispiel für die Schwierigkeit,

die Uberreste zweier bedeutender Kulturbereiche, der bildenden Kunst
und der Literatur, die einmal zusammengehörten, wieder aufeinander zu
beziehen.

Im klassischen und im nachklassischen Griechenland ist der Befund noch
einigermaßen günstig: zwar wurde keine der Tragödien des Aischylos, Sophokles
und Euripides, keine der Komödien des Aristophanes in den heute erhaltenen
Steintheatern von Athen, Epidauros oder Syrakus uraufgeführt, da diese alle

wenigstens erst ein Jahrhundert später erbaut wurden, aber immerhin ihre
Wiederaufführungen und die Inszenierungen neuer Dramen fanden dort über
viele Jahrhunderte statt. Dagegen gingen in Rom die Geschichte des Dramas
und die des Theaterbaus eigene Wege. Als nach fast 200jähriger Theatertradition
im Jahr 55 der römische Senat auf Betreiben des repräsentationshungrigen
Generals und Politikers Cn. Pompeius Magnus seinen Widerstand gegen einen
festen Theaterbau aufgeben mußte und das erste marmorne Prachttheater Roms
mit prunkvollen Festspielen eröffnet wurde, hatte die Produktion neuer Tragödien

und Komödien schon seit mehreren Generationen aufgehört. In der Zeit
Ciceros und Caesars lebten die Bühnen von der Wiederaufführung der uralten
Stücke eines Pacuvius, Ennius und Accius, die immer mehr zu Ausstattungsstücken

vor luxuriösen Bühnenwänden verkamen. In der Zeit des Augustus
sind einige wenige damals berühmte neue Stücke zu verzeichnen, der Thyestes

*Vortrag von Prof. Dr. Jürgen Blänsdof, Johannes-Gutenberg-Universität Mainz, gehalten an der

Eröffnung derAusstellung «Masken, Mimen und Tragödien- Theaterspiele in den römischen Provinzen»

am 4. September 1998 im Museum für Vor- und Frühgeschichte in Frankfurt am Main. Es handelt sich

dabei um die vom Museum Burghalde Lenzburg in Zusammenarbeit mit Christian Holliger erarbeitete

Ausstellung «Lenzburg - ein römisches Provinztheater». Die Ausstellung wurde und wird noch in
folgenden Museen gezeigt: Lenzburg, Burghalde (6. März 1997-31 .Januar 1998), Wels/A, Stadtmuseum

(19. Februar— 23.August 1998), Frankfurt,Archäologisches Museum (4. September- 15. November

1998), Augsburg, Römermuseum (4. Dezember 1998 — 28. Februar 1999), Bad Neuenahr-Ahrweiler,
Museum Römervilla am Silberberg (März -Juli 1999).

3



des P. Varius Rufus, der bei den Triumphalspielen des Augustus im Jahre 29 v.

Chr. aufgeführt wurde, und die Medea des P. Ovidius Naso, der sich nach seiner

Liebesdichtung einmal — aber bezeichnenderweise auch nur einmal - in einer
höheren Gattung, der Tragödie, versuchen wollte. Beide Tragödien sind verloren,
so daß wir nicht mehr beurteilen können, ob derThyestes des Varius, der ja das

blutige Ende des Bruderkampfes zwischen Atreus und Thyest um die Macht
darstellte, sich irgendwie auf den gerade beendeten Bürgerkrieg bezog; es ist
aber bezeugt, daß er das Thema des grausamen Tyrannen behandelte, das auch
weiterhin die Tragödiendichter des 1. Jahrhunderts der Kaiserzeit beschäftigte,
mochten die Tragödien nun Atreus oder Thyest heißen.

Denn aus griechischem Erbe brachte die Tragödie, die ja nicht einfach den

Mythos darstellen oder ganz allgemein das Schicksal des Menschen deuten
wollte, den Bezug auf die Polis und damit ein politisches Potential mit. Auch
in der späten Republik hatten die Schauspieler oder das Publikum es schon
verstanden, einzelne Tragödienverse auf die aktuelle Situation, auf beliebte
oder verhaßte Politiker — vor allem Cicero, Pompeius und Caesar - zu münzen
und diese zum Erröten oder Erblassen zu bringen.

Weil es nun unter der Herrschaft der Kaiser, die das Theater wie fast alle

sonstigen Festspiele finanzierten, organisierten und strikt kontrollierten,
lebensgefährlich wurde, sich auf der Bühne politisch zu äußern, zogen sich die Dramatiker

vom Theater zurück. So hatte sich im Jahre 34 n. Chr. eine gewisser
Mamercus Aemilius Scaurus mit seinem Atreus, dem grausigen Schauspiel
über einen siegreichen Tyrannen, von Kaiser Tiberius ein Todesurteil
eingehandelt. Auch der Philosoph, Staatsmann und Tragödiendichter L. Annaeus
Seneca hat seine unter den Kaisern Claudius und Nero verfaßten Tragödien
vermutlich nie auf die Bühne gebracht: zu prononciert diskutierte er in ihnen
immer wieder das Thema der außer Kontrolle geratenen Macht tyrannischer
Könige, nicht nur in seinem Thyest, in dem wieder der Bösewicht Atreus
triumphierte, sondern auch im Agamemnon, im Oedipus und erst recht in
der Medea, in der eine Frau Opfer zweier auf ihre Macht bedachter Männer
wurde. Ein Nachahmer Senecas hat diese politische Absicht genau begriffen
und in einem Historien-Schauspiel Octavia, das die Verstoßung der Octavia
durch ihren tyrannischen Gatten, den Kaiser Nero, darstellte, den Kaiser und
seinen mächtigen und hier doch ohnmächtigen Minister, nämlich Seneca selbst,

über Macht und Recht streiten lassen. Ungefähr ein Jahrzehnt nach beider
Tod, im Jahr 77 soll Curiatius Maternus durch seine Tragödien, die er
zeitgemäß nur rezitierte, absichtlich die Mächtigen gereizt haben.Tacitus, der davon
berichtet, läßt ihn sagen: «Was mein Cato noch nicht gesagt hat, wird bald
mein Thyest sagen.» Ihm dienen also die Historie ebenso wie der Mythos
dem gleichen Zweck: der kaum verhüllten politischen Opposition. Weil er es

immerhin gewagt hatte, diese Stücke öffentlich zu rezitieren, waren seine

Angriffe zum Stadtgespräch geworden, doch hatte er das Glück, unter dem einigermaßen

toleranten KaiserVespasian zu leben, der auch derbe Spaße nicht
übelnahm.

4



Die literarische Tragödie wurde so bestenfalls zum Lese- oder Rezitationsdrama;

über Tragödienrezitationen nach den ewig gleichen Stoffen des

griechischen Mythos konnten jedoch die Satiriker und Epigramm-Dichter des 1.

und 2. Jahrhunderts der Kaiserzeit nur noch verächtlich spotten. Auch spätere
Versuche sind kaum mehr als literarische Spielereien, die nicht dazu bestimmt
waren, je auf die Bühne zu kommen: wenn etwa am Ende des 2. Jahrhunderts
ein Hosidius Geta aus Hexameterstücken der AeneisVergils eine Medea-Tragö-
die zusammenbastelte, in der es ihm vor allem um Leidenschaften, Unheimliches
und Grauenvolles, aber nicht um eine spielbare Handlung ging, oder wenn
schließlich Ende des 5. Jahrhunderts ein gewisser Blossius Aemilius Dracontius
eine Orestis tragoedia dichtete, die in Wirklichkeit eine kleine epische Erzählung

war, war kein Regisseur zu einer Inszenierung gefordert.
Doch das Schicksal der griechischen Tragödie war auch unter dem römischen

Imperium nicht so ungünstig verlaufen: sie war zwar vor allem Lesestoff der
gebildeten Kreise, aber Aufführungen sind noch im 1. und 2. Jh. n. Chr. in
Griechenland und in den zahlreichen Theatern Kleinasiens gut bezeugt. Und
wenn in dieser Epoche der griechische Satiriker Lukian eine Tragödienparodie

verfaßte, eine Podagra-Tragödie, muß es eine lebendige Theaterpraxis
gegeben haben, die seinen Spott herausforderte.

II.
Was aber wurde denn in den unzähligen römischen Theatern Roms, Italiens,

der westlichen und der östlichen Provinzen vor offenbar nach Tausenden
zählenden Zuschauern gespielt? Denn jede einigermaßen wirtschaftlich potente
Bürgergemeinde leistete sich aus kommunalen oder privaten Mitteln einen
festen, meist reich ausgestatteten Theaterbau — manche auch deren zwei — und
verlegte sie möglichst in das Zentrum der Stadt, nahe bei Forum, Curia und
Juppitertempel. Schon bevor Rom selbst zu schließlich 3 Theatern in der Zeit
des Augustus kam, besaßen viele süd- und mittelitahenische Gemeinden längst
beachtliche Theaterbauten. Die Zahl nahm im 1 .Jh. der Kaiserzeit zu; aber die
meisten der noch heute so eindrucksvollen Riesen-Prachtbauten entstanden
im 2. Jh. — damals also, als das literarische Drama schon längst ein Schattendasein
im Bücherschrein fristete. Das Gleiche gilt für die klassischen Komödiendichter
Plautus und Terenz, für die sich mehr die Philologen als die Regisseure
interessierten. Auch die derben Schwanke und Possenspiele, die Atellanen und
Mimen, die witzig, anzüglich bis obszön waren und sich gelegentlich politische
Seitenhiebe leisten konnten, reichen zur Erklärung des Theaterphänomens
nicht aus. Die Theaterbauten selbst geben fast keine Auskunft — oder allenfalls
die falsche: denn noch immer dienten als Dekor die traditionellen Götterstatuen,
Dionysosprozessionen und die tragischen und komischen Masken. Wer etwa
im kleinasiatischen Perge den herrlich erhaltenen dionysischen Thiasos an der
Bühne sieht, kommt unweigerlich auf die Idee, hier müsse klassisches Theater
gespielt worden sein. Aber die Dekoration folgte nur der Tradition und sagte
nichts mehr über die Gegenwart aus. Bisweilen verraten architektonische De-

5



tails, Malereien oder Mosaiken sogar erstaunliche Zweckentfremdungen:Tier-
hetzen, Gladiatorenkämpfe, sogar Schiffskämpfe wurden z. 13. in Korinth,
Bulla Regia und Athen abgehalten. Aber da die Bühnen bis zum Ende der
Antike hartnäckiger Bestandteil der Theater blieben, muß sich dort doch etwas

abgespielt haben, was die Massen über mehrere Jahrhunderte hin zu fesseln

vermochte.
Den Schlüssel bilden mehrere Nachrichten, daß zwei aus dem griechischen

Osten stammende, von Augustus persönlich geforderte Schauspieler namens
Bathyllus und Pylades eine Neuerung mitbrachten, den Pantomimus. Der
Begriff deckt sich nur zum Teil mit dem der heutigen Pantomime. Denn im
augusteischen und dann im kaiserzeitlichen Pantomimus traten zwar Schauspieler
auf, die eine Handlung stumm, nur durch ihr Gebärdenspiel tänzerisch
darstellten. Aber sie wurden von einem Flötenspieler und einem Chor, später von
großen Orchestern begleitet. Schon Seneca bezeugt riesige Orchester mit
Flötenbläsern, Trompeten und Orgeln — aber wiederum ist von dem reichen
Musikleben keine einzige Note überliefert. Der lateinische Fachausdruck für
Pantomimus, fabula saltica, besagt, daß eine Tragödie gewissermaßen getanzt
wurde. Als Stoffquelle dienten v. a. die Tragödien des Euripides, die schon

genügend Anlaß für effektvolle Darstellungen von Leidenschaften boten. Aber
natürlich mußten sie für die pantomimische Darstellung, die ja keine Sprechverse,

keine Monologe und keine Dialoge mehr kannte, umgeschrieben werden.
Ein anschauliches — leider auch nur fast einziges — Beispiel eines solchen
Pantomimus gibt Apuleius im 10. Buch seines Goldenen Esels: im Theater von
Korinth traten — nach einem Waffentanz mehrerer Knaben und Mädchen — fünf
Tänzer in den Hauptrollen und weitere Begleiter, dazu Flötisten und Chöre
auf, um das Urteil des Paris darzustellen. Die Tänzer, die stumm agierten,
wirkten durch ihre Schönheit, ihre harmonischen Bewegungen und ihre
halbdurchsichtigen wehenden Schleiergewänder. Die ziemlich handlungsarme
Episode spielte in einer naturalistischen Szenerie mit Berg, Bäumen, Quelle,
einem Hirten, nämlich Paris, und sogar Ziegen. Die gesamten Aufbauten
verschwanden am Ende in einerVersenkung. Aber danach sollte als Sondernummer
der unglückliche, in einen Esel verwandelte Lucius auftreten, um sich in aller
Öffentlichkeit mit einer zum Tode verurteilten Mörderin zu paaren — in letzter
Minute, als das technische Personal noch über die schöne Tanzpantomime
staunte oder mit den Umbauten beschäftigt war, gelang es dem Esel, sich
davonzustehlen. Diese zum Glück mißlungene Begleitprogramm spricht deutlich
für das künstlerische Niveau des kaiserzeitlichen Pantomimus.

Für die Behebtheit dieser Tanz- und Musikshows spricht, daß mit den Libretti
für Pantomimen, von denen leider kein einziges überliefert ist, viel Geld zu
verdienen war: wir kennen einige Namen solcher Librettisten, darunter zwei
berühmte Dichter, Lucan und Statius, die sich für solche Tätigkeit nicht zu
schade waren — zumal die Pantomimen höchste Gunst genossen: der Kaiser
Nero richtete nicht nur derartige Festspiele ein, sondern entblödete sich nicht,
selbst als Pantomime öffentlich in Rom, Neapel und Athen aufzutreten, und

6



zwar auch in Frauenrollen: ein römischer Kaiser, der einen rasenden Hercules,
einen verbannten Oedipus und eine gebärende Canace spielte — er liebte ja
überhaupt jede Art Bizarrerien -, mag schon ein absonderlicher Anblick
gewesen sein.

Uberhaupt kann Nero, der sich selbst als künstlerisches Multitalent empfand,

als Beispiel für die vielen Unterhaltungssparten der Kaiserzeit dienen,
die ihren Platz im Theater gefunden hatten: denn Nero trat außerdem als Sänger
mit selbst komponierten Arien auf — solche Arien wurden wiederum aus

Tragödien des Euripides entnommen und aus Monologen musikalisch umgesetzt

— sie hießen fabula cantata, also etwa «Tanztragödie»: auch hierzu gehörten
als Begleitung Flötenspieler und bald — wie in den Pantomimen — beträchtliche
Orchester; als Solist trat der Kaiser mit der Leier, also als Kitharöde auf; er
rezitierte aus einem eigenen Epos und deklamierte Kunstreden — für Beifall und
Siegespreise für all diese verschiedenen Darbietungen, von denen professionelle

Künstler natürlich nur eine beherrschten, sorgte brav die kaiserliche
Administration!

Man muß jedoch Neros zweifelhafte künstlerische Ambitionen vor dem

Hintergrund einer ausgedehnten Unterhaltungsbranche sehen — mit reisenden
Stars und zugehörigem Starkult, der das oft parteiische Publikum bis zu
tätlichen Auseinandersetzungen hinriß. Und dennoch bietet die italische Szene

nur einen schwachen Abglanz des im griechischen Osten institutionalisierten
Festspielbetriebs — und daran sollte man denken, wenn man die Riesentheater
von Ephesos, Milet, Aspendos, Amman, Gerasa und ebenso in Nordafrika usw.
besichtigt. Im Osten blieb die klassisch-griechische Tradition des künstlerischen
Wettbewerbs, des Agons, erhalten: jeder Kithara- und Flötenspieler, jeder Sänger,
Tänzer, Schauspieler und Pantomime, jeder Chor, jeder Rezitator von
Gedichten oder Reden trat in Konkurrenz zu anderen auf und konnte gut
dotierte Preise gewinnen. Die Massen, die solche Veranstaltungen anzogen,
brachten regelmäßig soviel finanziellen Gewinn für die Städte, daß die
Festspiele zu Wirtschaftsfaktoren wurden und die Stadtväter nicht nur die Sieger
durch Ehrenbürgerrechte und Ehrenstatuen — wovon ein gewisser T. Iulius
Apolaustus über 30 erhielt! -, Geschenke und Steuervorteile an sich zu binden
versuchten, sondern auch die Festspieltermine überregional aufeinander
abstimmten. Entsprechend kostbar war die Ausstattung: reich dekorierte und
technisch raffiniert ausgerüstete Theaterbauten, kostbare Kostüme, die, um die
Personen in den Riesentheatern besser sichtbar zu machen, dick ausgepolstert
waren; die Schauspieler trugen hohe Masken mit geschlossenem Mund, weil
sie ja stumm agierten, und noch höhere Perücken und stolzierten schwerfällig
auf gewaltigen Plateauschuhen — alias Kothurnen! — umher. Wenn sie einmal
stolperten, so behauptete der Spötter Lukian, konnten sie sich aus eigener
Kraft nicht mehr erheben. Die Stoffe dieser Darbietungen waren immer wieder
die griechischen Mythen. Lukian, der in seiner Abhandlung «Uber die
Tanzkunst» einen nicht enden wollenden Katalog von Pantomimenthemen
aufzählt, behauptete — wohl doch mit ironischer Übertreibung -, daß der ange-

7



hende Tänzer, den gesamten griechischen Mythos und sonstige Stoffe - vom
Urchaos bis zur Kleopatra von Ägypten - studieren müsse. Es gab regelrechte
Pantomimen-Vereine und Pantomimenschulen, die besonders die kunstvolle
Gebärdensprache lehrten. Aber es kam weniger auf den Inhalt oder gar den
Gehalt als auf die Ausstattung und die rauschende musikalische Begleitung an.
Daß bei dieser Darbietungsart, die eher an ein Musical als an eine griechische
Tragödie erinnert, die Literatur und die von ihr transportierten Mythendeutungen

auf der Strecke blieben, ist leicht zu erraten. Immerhin hatten die
Pantomimen, die ohne Worte, allein mit ausdrucksvoller Gestik die Handlung
und die Gefühle darzustellen hatten, den Vorteil, ohne Sprachkenntnis jedermann

verständlich zu sein. Hier konnte wie in einem verkleinerten Abbild des

kaiserzeitlichenVölkergemischs der Grieche neben dem Römer, der Orientale
neben Menschen von den Grenzen des Imperiums im Theater sitzen und
gleichermaßen verstehen und genießen.

III.
Außer dem Pantomimus hielt sich der Minrus, der seit dem Jahr 173 v. Chr.

zum römischen Festspielprogramm gehörte und von reiner Improvisation
teilweise zu den Qualitäten des literarischen Theaters aufgestiegen war, bis ans
Ende der antiken Welt auf der Bühne.Waren es in der Tragödie und im
Pantomimus die dargestellten Götter und Heroen, die den Abscheu der Christen
erregten, so war es im Mimus die sprichwörtliche Obszönität. Im Mimus wurden
Alltagsszenen mit turbulenter Handlung und in drastischer, stark vulgär
gefärbter Sprache aufgeführt. In den Quellen ist von Betrüger-, Räuber-,
Gespenster- und Ehebruchsgeschichten die Rede. Ein auf Papyrus erhaltenes

Requisitenverzeichnis führt ein kurioses Sammelsurium von Alltagsgegenständen

auf. Die drastische Gegenwartsnähe lud natürlich auch zu politischen
Seitenhieben ein. Aber die andere Seite der Popularität bildeten lebenskluge
Sentenzen, die Moral predigten oder illusionslos die menschlichen Schwächen
aufdeckten — viele finden sich unter dem Namen des Publilius Syrus noch
heute in unseren Lateinlehrbüchern!

Eine besondere Attraktion der Mimen bildeten die Frauenrollen, die anders
als im literarischen Theater wirklich von Frauen gespielt wurden, die sich am
Ende des Stücks auch noch entblößen mußten. Die Darstellerinnen galten
zwar als Dirnen — und der Kaiser Justinian hatte Mühe, das alte, von ihm selbst

noch bestätigte Eheverbot mit ihnen zu umgehen, um die Mimin Theodora
heiraten zu können, die auf dem Mosaik von San Vitale in Ravenna so

hoheitsvoll neben ihm steht. Aber trotz ihrer sozialen Minderrangigkeit wurden
die mimae, die ja von Berufs wegen, schön und elegant, gebildet und geistreich

sein mußten und vielfach zu Reichtum kamen, von den Männern der
höchsten Gesellschaftsschichten umschwärmt.

Mimenhafte Züge trägt auch eine spätantike, wohl aus dem Gallien des 4. oder
5. Jahrhunderts stammende Komödie, der Nörgler, lat. Querolus, die der
unbekannte Verfasser, ein pensionierterVerwaltungsbeamter, für seinen vornehmen

8



Freund, vielleicht den Dichter Rutilius Namatianus, geschrieben und wegen
der ausdrücklichen Anlehnung an Plautus mit dem Zusatztitel Aulularia betitelt

hatte. Das Stück, das außer einigen Handlungselementen kaum etwas mit
der plautinischen Komödie gemein hat und nicht einmal mehr in Versform
geschrieben ist, zeigt einen dramatisch höchst unzulänglichen Verlauf und war
wahrscheinlich nicht für eine Bühneninszenierung bestimmt. Aber es drückt
recht gut die pessimistische Stimmung der spätantiken Niedergangszeit aus

und versucht doch, etwas Hoffnung zu vermitteln. Denn der alte Nörgler
kommt gerade durch einen plumpen Betrug, den ihm ein angeblicher Zauberer
antun will, zu unverhofftem Reichtum.

In den germanischen Provinzen scheint es noch besondere Darbietungen
gegeben zu haben, die mit kultischen Festlichkeiten in Verbindung standen.
Mehrfach sind z.B. in Worms, in Köln und Ladenburg, fratzenhafte Masken
aus Keramik gefunden worden, die sogar Befestigungslöcher für Riemen haben,
also vielleicht getragen werden konnten, wenn sie nicht daran als Dekoration
aufgehängt wurden. Welchem Zweck sie dienten, ist noch immer unbekannt,
denn sie passen zu keiner der sonst bezeugten Rollen oder Maskentypen und
wurden nicht im Zusammenhang mit Theaterbauten aufgefunden.

So bestätigt sich das anfangs erwähnte Märchen von den zwei Königskindern,
die nicht zueinander kommen konnten: wenn die schriftliche und die
archäologische Uberlieferung so wenig zusammenpassen, liegt es daran, daß in der
Kaiserzeit das Drama und die Theaterpraxis eigene Wege gegangen sind.
Wenn einmal Texte überliefert sind, waren sie nicht für die Bühne bestimmt,
und wo wir reiche architektonische und sonstige archäologische Hinterlassenschaft

des Bühnenwesens besitzen und aus literarischen und inschriftlichen
Quellen viel über das intensive Theaterleben erfahren, fehlen wiederum die
Texte. Jedenfalls läßt sich soviel sagen, daß es wohl seine historische Richtigkeit

hat, in Athen, in Epidauros und in Syrakus die griechischen Tragiker
aufzuführen, daß es aber durchaus keine Entweihung darstellt, sondern
kaiserzeitlichen Zwecken entspricht, wenn man im französischen Oranges oder
Arles, im türkischen Ephesos, in Side oder Aspendos oder im tunesischen

Dougga ein Musical mit viel Tanz und Musik und Show-Effekten auf die
Bühne bringen wollte.

Literaturhinweise:

Drama insgesamt, insbesondere Tragödie (jeweils in chronologischer Reihung):
Enciclopedia dello spettacolo, Roma 1959.
P. Grimai, Le théâtre à Rome. Travaux de la Commission de latin..., Assoc. G. Bttdé,
Actes du IXe congrès, Paris 1975, 247-499
E.LeJevre (Hg.), Das römische Drama (Grundriß der Literaturgeschichten nach Gattungen),
Darmstadt 1978, 361 ff.
Florence Dupont, L'acteur-roi ou le théâtre dans la Rome antique, Paris 1985.

J. Blänsdotf (Hg.), Theater und Gesellschaft im Imperium Romanum, Mainzer Forschungen

zu Drama und Theater 4, Tübingen 1990
R. Beacham, The Roman Theatre and ist Audience, Harvard 1992

9



Mimus:

Romani Mimi, ed. M. Bonaria, Roma 1965
B. Marzullo, Il Mimo latino nei motivi di attualità,Acc. di Scienze, Lettere e Arti di Modena,
ser.Vvol. 16, Modena 1958
P.E. Kehoe, Studies in the Roman Mime, Diss. Cincinnati 1969
H. Wiemken, Der Mimus, in: G.A.Seeck (Hg.), Das griechische Drama, Darmstadt 1979,
401-433.

Pantomimus:

E. Wüst, s.v. Pantomimus, Pauly-Wissowas Realencyclopädie, Bd. 18, 3, 1949, 833-869
G.Wille, Musica Romana. Die Bedeutung der Musik im Leben der Römer, Amsterdam 1967,
Kap. 5 (S. 158-177): Die Musik im römischen Theater und Zirkus
WS. Slater, Pantomimes, Didaskalia 1,2, 1994 (http://www.warwick.ac.uk/didaskalia/)

Theaterwesen und Theaterbauten:

Margarete Bieber, The history of the Greek and Roman theater, Princeton 1961
H.-D. Blume, Einführung in das antike Theaterwesen, Darmstadt 1978
R. Graefe, Vela erunt. Die Zeltdächer der römischen Theater und ähnlicher Anlagen, Mainz 1979
E. Frézouls, Aspects de l'histoire architecturale du théâtre romain, in: Aufstieg und Niedergang
der römischen Welt Bd. 2, 12, 1, Berlin 1982, 343-441 (mit 54 Plänen und 22 Bildtafeln).
E. Frézouls, La construction du theatrum lapideum et son contexte politique, in:Théâtre et spectacles
dans l'antiquité. Actes du colloque de Strasbourg, 5-7 nov. 1981, Trav. du Centre de recherches sur le
Proche-Orient et la Grèce antiques 7, Leiden 1983, 193-214

10


	Das Drama der Kaiserzeit zwischen Oppositionsliteratur und Music-Show

