Zeitschrift: Lenzburger Neujahrsblatter
Herausgeber: Ortsburger-Kulturkommission Lenzburg

Band: 68 (1997)

Artikel: Theaterspiel im romischen Lenzburg
Autor: Holliger, Christian

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-917885

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-917885
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Theaterspiel im romischen Lenzburg

von Christian Holliger

Die Entdeckung des romischen Theaters auf dem Lindfeld 1964 galt da-
mals als kleine Sensation. Der vicus, der sich siidlich davon entlang der heuti-
gen Bahnlinie erstreckte, war schon seit lingerem bekannt. Nach den heute
giiltigen Erkenntnissen stand die Siedlung beidseits einer 6 m breiten Strasse
in der Linge von etwa 400 m. Diese Strasse war gesaumt von Tabernen, Ver-
kaufsliden und Handwerksbetrieben, denen zum Teil ein Siulenportikus vor-
gebaut war. Im riickwirtigen Teil der Grundstiicke lagen die Wohn- und
Okonomiegebiude.

An Handwerk ist im rémischen Lenzburg nachgewiesen: Eisenverarbei-
tung, Miihlsteinproduktion, Topferei sowie Holz- und Lederverarbeitung.
Moéglicherweise befand sich auch ein Militirposten im vicus.

Die Griindung des vicus erfolgte im 2. Viertel des 1. Jahrhunderts n.Chr.
Anfinglich existierten nur Holzhiuser, welche Ende des 1. Jahrhunderts einem
Brand zum Opfer fielen. Der Wiederaufbau geschah auf neuen Parzellen in
Stein oder Fachwerk auf gemauertem Sockel. Wihrend der Bliitezeit im spiten
1. und im 2. Jahrhundert diirfte die Siedlung 400 bis 600 Einwohner gezihlt
haben; um 200 setzte der Niedergang ein, und der vicus scheint in der zweiten
Hilfte des 3. Jahrhunderts aufgegeben worden zu sein.

Teilansicht des romischen vicus von Lenzburg.



Die Bewohner der vici, oder ein Teil von ithnen bildeten eine privatrechtli-
che Korporation mit einem jihrlich gewihlten Vorsteher. Die vici waren aber
nicht ein Teil der staatlichen Verwaltung, obwohl durchaus solche Funktionen
darin erfillt wurden: Recht wurde gesprochen und Markttage abgehalten.
Vici waren kleine zentrale Orte, welche lokale Bedurfnisse abdeckten.

Zwischen der Siedlung und dem konservierten Theater sind durch Luft-
aufnahmen weitere Gebiude bekannt geworden. Zusammen mit dem Theater
lasst dies die Interpretation zu, im romischen Lenzburg ein bedeutendes sozia-
les und religioses Zentrum fiir eine grossere Region zu sehen.

Das Theater von Lenzburg

Das romische Theater von Lenzburg.

Das Schauspieltheater, von welchem die Grundmauern sowie einige lingli-
che Steinquader der Sitzbinke erhalten sind, bot zwischen 4’000 und 4’500
Personen Platz. Es war nach 10- bis 15jahriger Bauzeit um 100 n.Chr. fertigge-
stellt und wurde wihrend 100 Jahren bis ins letzte Viertel des 2. Jahrhunderts
benutzt.

Wihrend der Bauzeit wurden sechs Amphoren in den nérdlichen Zu-
schauerringen niedergelegt. Es handelt sich dabei um zwei spanische Garum-
Amphoren sowie vier wohl flir Wein bestimmte Amphoren lokaler Herkunft,
die als Bauopfer zu verstehen sind.

Die auf einem mathematisch-geometrischen Raster beruhende Aussen-
form und Innengliederung des Theaters sowie die Rhythmisierung der Front
nach einem mathematischen Schema verraten einen erfahrenen Baumeister,
der sich an belgisch-obergermanischen Vorbildern orientiert hat.

Die gallo-romischen Theaterbauten sind nicht Kopien der mittelmeeri-
schen Anlagen mit reich gegliederter Bithnenwand und aufwendigem Figu-

4



Modell des romischen Theaters von Lenzburg.

renschmuck, sondern meist schmucklose Zweckbauten. Thre besondere architek-
tonische Ausprigung besteht in der offenen Bithnenwand, welche den Blick auf
einen Tempel freigeben konnte, wie dies bei den beiden Lenzburg am nichsten
liegenden Theatern von Augst und Avenches der Fall ist. Hier wie auch an vie-
len andern Orten sind Theater und Tempel achsial aufeinander bezogen. Manche
gallo-romischen Theater sind in einen Kultbezirk integriert, wie z.B. Trier,

Altbachtal.

Innenfassade des Theaters von Aspendos (Tiirkei), um 165 n. Chr.



Auch fiir Lenzburg ist die Verbindung von Theater und einem Kultbezirk
wahrscheinlich. Moglicherweise wurde das Lenzburger Theater in oder bei
einem nemeton, wie die Kelten einen geweihten Ort, Hain oder ein Heilig-
tum bezeichneten, errichtet. Daftir konnte das Skelett eines Pferdes sprechen,
das flinfzig oder mehr Jahre vor dem Theaterbau auf der Kuppe des Hiigels, an
welchen sich das Theater anlehnt, niedergelegt wurde; auch befinden sich un-
ter dem Theater Vorgingerbauten. Wieweit die stidlich des Theaters auf Luft-
aufnahmen erkennbaren Grossbauten als Sakralarchitektur gedeutet werden
konnen, wiirde sich erst durch Ausgrabungen sicher kliren lassen.

Kult und Theater

Kult und Theaterspiel sind in der ganzen Antike nicht voneinander zu tren-

nen, doch lisst sich der Grad des rituellen Charakters der Spiele kaum fassen:
-Viele der gespielten Stlicke hatten mythologische Themen zum Inhalt auch
wenn sie besonders in der Spitzeit hiufig als Mythentravestie anzusehen sind.
- Auffithrungen fanden zur Hauptsache wihrend der grossen religiosen Feste
statt, deren Bestandteil sie waren. Erstmals 240 v.Chr. wurden in Rom anlass-
lich der ludi Romani zu Ehren des Tupiter Optimus Maximus, welche man mit
Wagenrennen feierte, auch dramatische Auffiihrungen gegeben. Im Laufe der
romischen Kaiserzeit haben sich die Theaterspiele so eingebiirgert, dass sie ein
Bestandteil der Gotterverehrung wurden, aus deren Anlass immer eine gros-
sere Volksmenge zu Festen versammelt war. Bei den religiésen Festen und be-
sonders auch beim Herrscherkult waren die Feierlichkeiten von Prozessionen
und Umziigen begleitet, welche durch die wichtigsten Strassen der Stadt
fithrten und Tempel und Theater miteinander verbanden.
- Es gibt kaum ein Theater, das nicht in Beziehung zu einem Heiligtum steht.
Mogen sich in den grossen Stidten die Theater weitgehend profaniert haben,
so sind trotzdem auch dort oft Heiligtiimer nachgewiesen. In lindlichen Ge-
bieten blieb die enge Verbindung zu kultischen Handlungen und Plitzen -
meist an eine bestimmte Gottheit gebunden - wohl hiufiger bestehen als man
heute weiss.

Parallel zum Synkretismus' im religiosen Bereich sind in den kaiserzeitli-
chen Spielen die verschiedensten Elemente aus unterschiedlichsten Wurzeln
verschmolzen. Der institutionalisierte Kult verband sich mit im Volksglauben
verankertem Brauchtum. So diirften auch in Gallien alte keltische Praktiken
der Religion in Theater und Amphitheater ihren Platz und neue Ausdrucks-
formen gefunden haben. Dies kann man sich zum Beispiel fiir die Hymnen
der Barden gut vorstellen, auch wenn zwischen den vorromischen Riten in
Gallien und dem kaiserzeitlichen Theaterspiel noch keine Verbindung fassbar
ist.

Anfinge des antiken Theaters
Uberall wo sich die Wurzeln des Theaterspiels an den verschiedenen Orten
zuriickverfolgen lassen, liegen die Anfinge in Fruchtbarkeitsriten. In Grie-

6



chenland verlieren sie sich im Dunkel des Dionysos-Kultes. Dionysos zihlt
nicht zu den zwolf altehrwiirdigen Gottern des Olymp. Er verliech dem Men-
schen das Gefiihl schrankenloser Freiheit und Erlsung von den Zwingen.
Sein Wahnsinn versetzte die Menschen in Ekstase. Besonders Frauen flihlten
sich von dem orgiastischen Kult angesprochen. Als Schwarm rasender Beglei-
terinnen, der Minaden, zogen sie hinaus in die Wildnis zu nichtlichen Orgien
voller Rausch und Gewalttaten in der freien Natur. Frith schon versuchten
die Herrschenden, die Schrankenlosigkeit und den Irrationalismus dieses Kul-
tes zu unterdriicken. Der in seinem Charakter gezihmte Dionysoskult erhielt
dann zu Beginn des 6. Jahrhunderts v.Chr. einen festen Platz im Athener Fest-
kalender.

Nach der antiken Uberlieferung soll Arion um 600 v.Chr. als erster Dithy-
ramben gedichtet und mit einem Chor zur Auffiihrung gebracht haben; er
gab dem dionysischen Kultlied eine kunstmissige Ausprigung. Auch soll er
das Satyrspiel erfunden haben, das sich auf rituelle Tinze von Fruchtbarkeits-
dimonen zuriickflihren ldsst.

Moglicherweise entwickelte sich die Tragddie aus dem Dithyrambos, doch
fehlen die notwendigen Zwischenstufen und Frithformen des Dramas, sodass
eine Ableitung des Theaterspiels aus den dionysischen Urspriingen sich nur
schwer nachvollziehen lisst, denn als Tragddie und Komdédie entstanden, wa-
ren Dionysos und sein Kult ihrer urspriinglichen Wildheit bereits weitgehend
beraubt. Zum Chorgesang kam dann spiter noch ein Sprecher hinzu, welchen
Thespis um 535 eingeftihrt haben soll; er gilt daher als Erfinder der Tragddie.

Um 500 v.Chr. traten Tragddie und Komaodie in Athen als literarische Gat-
tungen auf, als an den drei Festtagen wihrend der «Grossen Stidtischen
Dionysien» jeweils Tragodienwettkimpfe verschiedener Dichter stattfanden.
In der Mitte des 5. Jahrhunderts wurden an den dramatischen Wettkimpfen in
Athen jeweils 26 Stiicke pro Jahr aufgefiihrt: an den Dionysien an drei aufein-
anderfolgenden Tagen von je einem Dichter eine tragische Tetralogie, d.h. je-
weils drei Tragodien und ein Satyrspiel; an einem weiteren Tag von funf
Komddiendichtern je ein Stiick sowie an den Lenden zweimal zwei Trago-
dien und finf Komd&dien. Alle Stiicke waren allein im Hinblick auf diese ein-
zige Auffiihrung geschrieben worden. Erst im spiteren 5. Jahrhundert kam es
dann zu Wiederholungen und Wiederauffiihrungen ilterer Stiicke.

Das griechische Drama der klassischen Zeit ist ein komplexes Gebilde aus
gesprochenem Wort, Musik und Tanz, welche eine Einheit bildeten, von deren
Eigenart man sich aber kein genaues Bild machen kann, weil die Uberliefe-
rung nur den Text bewahrt hat. Aischylos war bertihmt dafiir, dass er zahlrei-
che neue Tanzfiguren flir seinen Chor erfand. Euripides genoss besonderen
Ruhm als Komponist, seine Lieder und Arien sollen in aller Munde gewesen
sein. Pro Stiick gab es neben dem Chor nur drei Schauspieler, die dank den
Masken mehrere Rollen tibernahmen, dartiberhinaus konnten einzelne Rol-
len sogar noch auf mehrere Schauspieler verteilt werden. Auch die Frauenrol-
len wurden von Minnern gespielt: aus kultischen Uberlegungen kamen nur

7



Schauspieler mit tragischer Maske; Vasenmalerei
um 340 v. Chr.

Freigeborene als Schauspieler in Frage und Frauen aus der sozialen Ober-
schicht durften nicht 6ffentlich auftreten.

Parallel zum klassischen Theater in Athen bestanden andernorts eigene
Formen, insbesondere meist chorlose Possen. Einigermassen gut bekannt ist
die Phlyakenposse im dorischen Unteritalien und Sizilien, welche nachhaltig
die spitere Theaterentwicklung Roms beeinflusst hat. Hier geht das lustige
Theaterspiel ins 6. Jahrhundert v.Chr. zuriick und ist damit dlter als die atti-
sche Komdodie. Im 5. Jahrhundert kam es zu einem regen Austausch zwischen
Griechenland und Sizilien, insbesondere zwischen Athen und Syrakus; Sy-
rakus besass als erste grosse Stadt ausserhalb Athens bereits im 5. Jahrhundert

Phlyakenposse; unteritalische Vasenmalerei um
300 v. Chr.

8




v.Chr. ein eigenes Theater. Die Phlyakenpossen waren meist kurze, grobsinnliche
Spiele, die aus der Improvisation lebten und sich der schriftlichen Fixierung
weitgehend entzogen. Sie bildeten ein beliebtes Motiv in der unteritalischen
Vasenmalerei. Die Kostiime der Phlyaken, wohl urspriinglich Vegetations-
dimonen, hatten wie in der alten Komddie in Athen ausgestopfte Korperfor-
men und einen iiberdimensionierten Phallos. Gespielt wurde mit Masken auf
einer Bretterbiihne vor einer siulengeschmiickten Kulisse; in deren Zentrum
konnte eine Aedikula den Palast andeuten.

Nur wenig ist tiber die etruskisch-italischen Wurzeln des romischen Thea-
terspiels bekannt. Bei den Etruskern gab es zeremonielle Tinze mit Floten-
spiel, welche von der romischen Jugend 364 v.Chr. iibernommen und mit
Spottversen verbunden worden sein sollen. Es scheint sich dabei um eine
lockere Reihung von Gesingen gehandelt zu haben, die von professionellen
Schauspielern vorgetragen wurden.

Unter etruskischen Einfliissen und solchen der dorischen Phlyakenposse
Unteritaliens entstanden in Atella bei Neapel die Atellane, ein biuerlich-
kleinstadtisches Maskenspiel, das zu Beginn des 3. Jahrhunderts v.Chr. nach
Rom kam. Die Atellane zeigte eine grobkomische Handlung mit einem Hang
zur Karikatur und zum Obszonen. Sie lebte aus der Improvisation und Phan-
tasie und gelangte jeweils bei religiosen Festen zur Auftithrung. Sie hatte vier,
durch bizarre Masken gekennzeichnete, Charaktertypen: pappus, den alten
Trottel, maccus, den Dummkopf, Narr, bucco, den pausbackigen T6lpel sowie
manducus oder dossennus, den buckligen Scharlatan und Vielfrass.

Die Maske verleiht ein anderes Wesen

In frithen dramatischen Gattungen trugen Schauspieler und Chor Masken.
Die attischen Masken lassen sich aus dem Dionysoskult herleiten, wo das Auf-
geben der eigenen, individuellen Personlichkeit die Gefolgschaft dieses Gottes
kennzeichnet. Bei Umziigen zu Ehren des Dionysos wurden anfinglich Vo-
gel-, Pferde- und Hahnenmasken getragen. Sie wurden verdringt durch die
Dionysosmaske fiir die Priester sowie die des Satyrn flir die minnlichen und
die der Minade fiir die weiblichen Gottesverehrer. Aus den verschiedenen
Masken des Dionysoskultes entwickelten sich moglicherweise die Theater-
masken. Satyrmasken sind fiir die Choreuten seit dem 6. Jahrhundert v.Chr.
bildlich iiberliefert. Sie sind stumpfnasig und pferdeohrig, haben struppiges
Haar und eine rote Gesichtsfarbe. Diese Masken konnten urspriinglich aus
dem Fell von Ziegenbocken hergestellt worden sein und im Zusammenhang
mit Initiationsriten stehen, bei denen im ekstatischen Maskentanz die Bocks-
krifte auf den ins Erwachsenenalter tibertretenden Jiingling tibergingen.

Im primitiven Kult sollen die Masken Priester und Gottesverehrer als Goétter
bzw. Ddmonen erscheinen lassen. Die Maske macht den Triger zu einem ande-
ren Wesen, dessen Kraft auf ihn tibergeht. Bereits in der Eiszeitkunst finden sich
Hinweise auf derartiges Maskenbrauchtum. So gibt es in der Hohle Les Trois-
Freres (Dép. Ariege) Gravuren und Malereien mit Mischwesen aus dem Mag-

9



Rekonstruierte Komddiantenmaske aus

Ziegenfell.

dalénien um 12’000 v.Chr. Der in der Literatur als «Dieu cornu», Herr der Tiere,
oder als «Zauberer» bezeichnete Mensch im Fell eines Hirsches, kann auch als
Schamane gedeutet werden, welchem als einzigem die Fihigkeit gegeben ist, sich
in verschiedene Tiere zu verwandeln.

Auch wenn in Griechenland der Gebrauch von Masken seit dem 2. Jahr-
tausend v.Chr. belegt ist, bleiben die Urspriinge der antiken Theatermasken
im Dunkeln. Die antike Literatur nennt Thespis als Erfinder der tragischen
Theatermaske. Er habe zuerst nur das Gesicht mit Bleiweiss oder Weinhefe
bemalt, dann aber eine einfache Leinenmaske verwendet. Spitere Masken be-
standen aus Leinwand, seltener auch aus diinnem Holz oder Kork, die mit
Gips oder Kleister verstarkt und bemalt waren. Die anfinglich individuell ge-
stalteten Masken wurden im Laufe der Zeit immer mehr typisiert und auf
wenige charakteristische Ziige reduziert, was mit einer Trennung von komi-
schen und tragischen Masken einhergeht, wihrend das Dimonische ver-
schwindet. Ab dem 4. Jahrhundert v.Chr. erhielten die Masken Ziige gemass
den physiognomischen Schriften: so bedeuteten hohe Augenbrauen Frech-
heit. Die Weiterentwicklung der Masken fiihrte wegen der Verschlechterung
der Sichtverhiltnisse in den grosserwerdenden Theatern nach 200 v.Chr. zu
dem starren, furchterregenden Aussehen mit aufgerissenen Miindern und Au-
gen, wie sie aus der romischen Zeit bekannt sind, wo das Dimonische wieder
in den Vordergrund tritt. Dagegen hatte die romische Pantomimenmaske
schone symmetrische Ziige und einen geschlossenen Mund.

Das reizvolle Motiv der Theatermaske fand auch als Dekoration ganz allge-
meine Verbreitung, oft gar in sinnloser Anordnung und Kombination. Die je-

10



weilige Funktion ist oft nur schwer abzuschitzen. So kann sie als Gliicksbrin-
ger oder unheilabwehrend verstanden werden, Schrecken verbreiten, ein Er-
innerungsstiick sein, oder ganz einfach nur Dekoration. Auch die aus dem
Rheinland bekannten Tonmasken waren nicht fiir das Theaterspiel gedacht,
die meisten davon sind wegen ihrer Dimension und ihres Gewichtes dazu un-
geeignet. Am hiufigsten vertreten sind die Masken des manducus und der Kur-
tisane. Der romische Epigrammatiker Martial bemerkte im 1. Jahrhundert
n.Chr. dazu:

Bin von batavischem Rotkopf die Maske nuy, Spiel eines Topfers;

du zwar lachst, doch das Kind fiirchtet sich vor dem Gesicht. (14, 176)

Als Hirsch verkleideter Mensch; Malerei in der Hohle Les Trois-Fréres (Dép. Ariége, Frankreich), um
12’000 v. Chr.

11



Zuwei tragische Masken; Relief im Theater von Sabratha (Libyen), Ende 2. Jh. n. Chr.

Ahnliche Funktion diirften auch die ténernen Tiermasken von Mautern
an der Donau besessen haben. Diese belegen anderseits, dass im keltisch-ger-
manischen Raum ein bodenstindiges Maskenbrauchtum in rémischer Zeit
bestanden haben muss.

Masken wurden auch an den Saturnalien von den umbherziehenden Pos-
senreissern getragen. Die Saturnalien fanden um die Zeit der Wintersonnen-
wende statt und waren das grosste, in allen Provinzen bis in die Spitantike ge-
feierte romische Volksfest, das karnevalihnliche Ziige aufwies.

Tonerne Maske des manducus aus Worms,
2. Jh. n. Chr.

12



Musikanten; Mosaik aus Pompeji, um 100 v. Chr.

13



Theaterspiel in der romischen Republik

240 v.Chr. hat Livius Andronicus, ein kriegsgefangener Sklave aus Griechen-
land, das Kunstdrama in Rom eingefiihrt, indem er griechische Stiicke ins La-
teinische {ibersetzte und fiir die Biihne aufbereitete. Die Ubernahme erfolgte
in der Regel ohne den Chor. In der Folge entstanden in Rom auch eigene
Stiicke und neue Gattungen, die Palliata, Togata und Praetexta.

Die Auffithrungen fanden jeweils auf improvisierten holzernen Biihnen
statt. Erst spit, 55 v.Chr. wird in Rom das erste steinerne Schauspieltheater
durch Pompejus errichtet. Die gespielten Stiicke waren eine Synthese von grie-
chischer Fabel und romischer Musikaesthetik. Immer mehr erhielt der Text
eine untergeordnete Bedeutung und die Musik gewann den Vorrang. Das
Theater war nicht mehr ein Stiick Literatur, sondern lebte von der Inszenie-
rung. Seit Beginn der Kaiserzeit verschwanden die klassischen dramatischen
Gattungen der Republik entweder ganz oder traten zunehmend in den Schat-
ten zweier neuer Publikumsmagnete: mimus und pantomimus. Nur noch in einem
sehr beschrinkten Masse kamen die kunstmissigen Dramen, d.h. die ilteren
Komdédien und Tragédien, in moderner Bearbeitung, zur Auffiihrung: am
ehesten noch die Palliata, zu deren Meistern Menander gehorte, Tragédien
hingegen wurden bestenfalls fiir einen kleinen Kreis von Gebildeten gespielt.
Dartiberhinaus konnte eine Auswahl und Aneinanderreihung der besten Sze-
nen eines Stiickes auch in grossen Theatern zur Auffithrung kommen, wobei
man mit unmissigem Ausstattungsaufwand Publikum anzog, wie dies in den
Metamorphosen von Apuleius um 170 n.Chr. beschrieben wird.

Der Mimus, erotische Komodie der Kaiserzeit

Der mimus war der Erbe der klassischen Komédie. Seinen Ursprung hatte
er in Sizilien, wo die dorischen Bewohner ihren realistischen Sinn und derben
Humor in verschiedenen Formen des kultischen und ausserkultischen Spiels
umsetzten. Der mimus breitete sich von dort nach Osten in den griechischen
Sprachraum aus, stand aber wihrend der Bliitezeit der Komddie in deren
Schatten, wurde dann im 4. Jahrhundert v.Chr. besonders an den Fiirstenho-
fen gefordert und gewann zusehends an Bedeutung, sodass er im 3. Jahrhun-
dert bithnenfihig war. Auf einem zweiten Weg breitete sich der mimus von Si-
zilien nach Mittelitalien aus und erreichte Ende des 3. Jahrhunderts Rom.
Hier gab es seit 173 v.Chr. regelmassig an den Floralia Mimenauffithrungen.
Die Floralia waren ein sehr alter, urspriinglich baurischer Kult und das Fest
dauerte zu Beginn der Kaiserzeit eine Woche. Es hatte volksfestartigen und
lasziven Charakter. Seit dem 1. Jahrhundert v.Chr. erfreute sich der mimus stei-
gender Beliebtheit in Rom. Der mimus war von Anfang an ein unliterarisches
Improvisationstheater mit meist anonymen Produktionen, sodass kaum etwas
von den Texten erhalten ist. Wesentliche Merkmale waren das Zusammenspiel
von Wort und Gesang mit der Gestik, begleitet von Flote und Handpauke, sel-
tener auch von einem ganzen Orchester. Gespielt wurde ohne Masken, sodass
Grimassen zu einem wichtigen Darstellungsmittel werden konnten. Man trug

14



Alltagskleidung und Frauenrollen wurden, im Gegensatz zu den klassischen
Dramen, von Frauen gespielt. Unerlisslich dabei war die nudatio mimarum, die
Entkleidung der Schauspielerinnen. Dieser urspriingliche Fruchtbarkeitsritus,
der in den Floralia und Phlyakenpossen seinen Ursprung hat, verkam zur
Striptease-Darbietung, um die Schaulust der Massen zu befriedigen. Gespielt
wurde auf der Biithne vor einem zweiteiligen Vorhang fiir den Szenenwechsel.

Der mimus war die bithnenwirksame Umsetzung einer Spielidee, welche
die Nachahmung (mimesis) des (Alltags-)Lebens, des schicklichen wie anstossi-
gen zum Thema hatte. Die Handlung (Exposition — Konflikt — Lésung) war
in einzelne Auftritte gegliedert, ohne jedoch einem starren Schema zu folgen.
Es bildete sich ein gingiges Repertoire an Themen heraus wie zum Beispiel
Schiffbruch, Giftmischerei, Hochzeit, Ehebruch usw. Besonders beliebt war
der Ehebruch wegen des erotischen Flairs; eine typische Szene war die vorzei-
tige Heimkehr des Ehemannes, worauf sich der iiberraschte Liebhaber schnell
in einer Kiste verstecken musste. Ebenso beliebt war die Kreuzigung des Riu-

Darsteller der klassischen Tragodie; Relief im Theater von Sabratha (Libyen), Ende 2. Jh. n. Chr.
15



berhauptmanns Laureolus, bei der viel kiinstliches Blut zu fliessen hatte, z.T.
sollen auch reale Hinrichtungen stattgefunden haben. Ein anderer Themen-
kreis war die Mythentravestie, die die Gotter dem Spott preisgab und auch die
christliche Religion und ihre Riten, besonders die Taufe, verulkte.

Witz, Derbheit und Obszonititen gehorten zum wesentlichen Merkmal
des mimus, Priigelszenen und Nacktauftritte waren das, was das Volk sehen
wollte und ihm dementsprechend auch geboten wurde. So erfreute sich der
mimus mit seiner volksnahen und volkstiimlichen Art wihrend der Kaiserzeit
und bis in die Spitantike grosster Beliebtheit in Rom und allen Provinzen.
Manch ein Dichter, der nicht an diesem erfolgreichen Genre Anteil hatte,
liess, wie spiter die Kirchenviter, harsche Kritik verlauten:

Hitt’ich nun Schwinke geschrieben, in denen mit Unzucht gescherzt wird,
wo mit verbotener Lust frevelnde Spiele man treibt
und in denen bestiandig mit Putz sich zeigen die Buhler,
wo die durchtriebene Frau torichte Manner beschwatzt!
Damen und mannbare Mddchen und Manner und Jiinglinge sehn das
alles: ein grosser Teil auch des Senats ist dabei.
Und es geniigt nicht, das Ohr zu verletzen durch schmutzige Reden:
Schamloses anzusehn wird auch das Auge gewaohnt.

Tauscht der Liebhaber dann durch ein neues Kunststiick den Gatten,
klatscht man und gibt unter viel Beifallsgeschrei ihm den Preis.
Aber, wie unniitz das Spiel, dem Verfasser verhilft's zum Gewinne:
werden die Laster ihm doch tewer vom Pritor bezahlt.

(Ovid, Tristium II, 497 ff.)

Der Kern der Truppe bestand aus vier bis sechs Personen. Entsprechend
den Themen waren auch die Figuren stereotyp. Dem ersten Charakterdarstel-
ler (actor primarum) kam eine hervorragende Rolle zu, dem sich alle andern
unterzuordnen hatten, und dieser bestimmte zusammen mit dem actor terti-
arum partium den Spielverlauf. Dem komischen Fach gehorten die zweite und
vierte Rolle an, der stupidus bzw. parasitus. Insbesondere der stupidus trug mit
seinen komischen und burlesken Auftritten zusammen mit den beiden Cha-
rakterdarstellern zum Gelingen eines Stiickes bei. Er war dusserlich erkennbar
durch Pausbacken, kahl rasiertem Schidel und buntscheckigem Flickenkleid,
ahnlich dem Harlekin in der Commedia dell’ Arte.

Der Pantomimus, Erbe der klassischen Tragodie

Der pantomimus ist thematisch der Tragodie verwandt. Es wurden mytholo-
gische Szenen allein durch stilisierten Bewegungsausdruck von einem einzel-
nen Tanzer dargestellt, der mit Hilfe verschiedener Masken ohne Schalloff-
nung und reicher Kostlime verschiedene Personen, auch Frauen,
nacheinander darstellte. Begleitet wurde der Pantomime von einem Singer
oder Chor, der den meist griechischen Text vortrug, sowie von Musik; beides
hatte aber eine untergeordnete Bedeutung, was vom Publikum eine gewisse
Vertrautheit mit den mythologischen Themen erforderte.

16



Tanzerin; Relief im Theater von Sabratha (Libyen), Ende 2. Jh. n. Chr.



Pantomimus bezeichnete urspriinglich nur den Darsteller, nicht die Gattung.
Der Alexandriner Bathyllos und sein Konkurrent Pylades aus Kilikien sollen
22 v.Chr. das Genre begriindet haben. Es kann sich dabei nur um eine stilisti-
sche Erneuerung gehandelt haben; seit der Zeit um 400 v.Chr. gab es in Grie-
chenland den solistischen Ausdruckstanz.

Sehr beliebte Themen waren die Liebesabenteuer der Menschen, Heroen
und Gotter; besonders die Metamorphosen des Zeus gaben dem Pantomimen
Gelegenheit, sein Konnen unter Beweis zu stellen. Dass es bei den Tinzen oft
an erotischer Deutlichkeit nicht mangelte und das Publikum mitgerissen
wurde, beschreibt um 100 n.Chr. der Satiriker Juvenal:

Wenn der zarte Bathyllus pantomimisch die Leda tanzt,
bezdahmt Tuccia ihren Schoss nicht mehr, Apula stohnt auf,
[plotzlich wie in der Umarmung, lang und jammernd|
Thymele schaut aufmerksam zu, die naive Thymele lernt jetzt noch dazu.
(6.63 ft)

Der Pantomime musste hohe geistige und korperliche Vorziige aufweisen
sowie eine erotische Ausstrahlung besitzen, musste korperlich beweglich sein
und tiber ein besonders ausgepriagtes Handespiel verfligen. Vorausgesetzt war
auch die Kenntnis der gesamten Geschichte und Literatur, vor allem Homer,
Hesiod und die andern wichtigen Tragiker. Die Pantomimen bildeten tiber
ithre Schiiler ganze Dynastien. Besonders in der Spitantike gab es auch Frauen
als Pantomimen.

Organisation der Spiele

Szenische Spiele durften bei keinen Feierlichkeiten fehlen. Es gab einmal
die ludi publici, die ofhziellen, gesetzlich festgelegten Spiele zu Festtagen. Thr
religioser Ursprung und sakraler Charakter trat aber seit der ausgehenden Re-
publik hinter dem des Volksfestes zurtick. Neben diesem amtlichen Spielka-
lender gab es eine Vielzahl weiterer Feste, oft spezifisch lokale Anlisse, insbe-
sondere wenn von einem Privatmann Spiele bei der Erlangung von Amtern
oder Ehrungen gegeben wurden.

Das Spielwesen unterstand dem Magistrat eines Ortes, meist dem Aedil.
Bau und Unterhalt des Theaters und die Spiele wurden aus der Stadtkasse fi-
nanziert, oft jedoch auch mit namhaften Beitrigen von privater Hand. Der die
Feste ausrichtende Beamte, Priester oder Privatmann (curatores ludorum) schloss
mit dem verantwortlichen Leiter einer Schauspieltruppe (dominus gregis) einen
Vertrag tiber die Auffiihrung ab. Mit der ausgehandelten Summe besorgte die-
ser die.Inszenierung auf eigenes Risiko: Er erwarb vom Dichter ein Stiick, be-
zahlte Schauspieler und Musiker sowie die notwendige Ausstattung. Oft
spielte er selbst auch eine fiihrende Rolle im Stiick. Angehorige der Ober-
schicht oder einzelne Stidte hielten ihre eigenen Schauspieltruppen. Auch
gab es Unternehmer mit eigenem Ensemble, das sie weitervermieteten.

Uber das Programm der Veranstaltungen weiss man wenig. Bekannt ist, dass
besonders bei privaten Spielen das Publikum noch verpflegt wurde oder Ge-

18



schenke erhielt. Die Sitzordnung innerhalb des Theaters diirfte wohl tiberall
gemiss den Verordnungen des Augustus hierarchisch gewesen sein: In der Or-
chestra nahm die Noblesse auf eigenen Stiihlen Platz, in den untersten Sitzrei-
hen sassen die Ritter, dariiber die Biirger und zuoberst die untersten Klassen.
Der Besuch des Theaters bot nicht nur wahrend, sondern vor allem vor
und nach den Auffithrungen Méglichkeiten, Kontakte zu kniipfen. So emp-
fahl Ovid:
Du aber geh auf die Jagd vor allem im Rund des Theaters:
Grassren Ertrag bringt der Ort, als Du dir selbst erhoffst.
Dort wirst etwas zum Lieben und etwas zum Spielen du finden,
und was du einmal beriihrn und was festhalten willst. [...]
Ebenso eilen zum volksreichen Spiel die gepflegten Frauen.
Oft hat die riesige Schar mir die Entscheidung erschwert.
Stie, die zum Sehen kommen, sie kommen gesehen zu werden
Sittsamer Anstand gerdt an diesem Ort in Gefahr.
(Ars amatoria I, 89 ft.)

Dies und die gebotenen Stoffe veranlassten den Bischof von Karthago, Cy-
prian, in der Mitte des 3. Jahrhunderts zur Bemerkung: Manche Frau hat keusch
das Theater betreten, schamlos kehrte sie zuriick. (Donat. 8)

Schauspieler, verehrt und verachtet

Eine Schauspieltruppe bestand meist aus sechs Darstellern, die mehrere
Rollen tibernehmen konnten: es gab jedoch keine festgeschriebene Begren-
zung der Schauspielerzahl wie im alten Griechenland.

Der Schauspieler musste einen schénen und athletischen Kérper besitzen
und Gestik und Tanz beherrschen. Dariiberhinaus sollte er tiber eine gute,
kriftige Stimme verfligen und singen koénnen. Die Laufbahn auf der Biihne
begann bereits sehr friih, die jlingste Schauspielerin erreichte schon mit fiinf
Jahren Beriihmtheit, mehrere Stars sind im Alter von neun bis zwolf Jahren
erwahnt.

Hervorragende Schauspieler erlangten die Gunst des Publikums, wurden
bewundert und geliebt, ein eigentlicher Starrummel konnte sich um sie ent-
falten. Besonders Pantomimen wurden die Geliebten mancher Frau der romi-
schen Oberschicht.

Nur Sklaven und Freigelassene waren in der Kaiserzeit berufsmissige
Schauspieler. Unabhingig von ihrem rechtlichen Status lebten sie in biirgerli-
cher Ehrlosigkeit, waren eingeschrinkt in ihren offentlichen und privaten
Rechten: Sie durften keine stidtischen Ehreniamter bekleiden, konnten kein
ordentliches Gerichtsverfahren beantragen und hatten kein Anklagerecht.
Dariiberhinaus gab es Beschrinkungen bei der Ehe. Einige, selbst Sklaven, er-
wirtschafteten aber ein betrichtliches Vermogen und kamen zu offentlichen
Ehren, insbesondere die kaiserlichen Schauspieler. Die meisten blieben aber
eher arm.

19



Auch der Kirchenschriftsteller Tertullian bemerkte diesen Widerspruch um
200: Nimm die Veranstalter und Organisatoren von Schauspielen:Wagenlenker, Schau-
spieler, Athleten und Gladiatoren, jene heissgeliebten, denen Minner ihre Seelen,
Frauen aber auch ihre Korper feilbieten, deretwegen sie sich dessen schuldig machen,
was sie [sonst| tadeln, - all diese schitzen sie gerade aufgrund der Kunst gering, wegen
der sie diese preisen, und setzen sie herab, ja verurteilen sie in aller Offenheit zu
Schande und Minderung ihres biirgerlichen Status, indem sie diese von den Rathdu-
sern, den Rednertribiinen, dem Senat, dem Ritterrang und zugleich allen tibrigen Eh-
ren sowie manchen Auszeichnungen fernhalten. Welche ‘Tollheit! Sie lieben, wen sie be-
strafen; sie verachten, wen sie schdtzen; sie preisen die Kunst, den Kiinstler [aber]
brandmarken sie. (De spectaculis 101 — 102)

Mochten manche Roémer auch an dem lockeren Lebenswandel der Schau-
spieler gelegentlich Anstoss nehmen, so war doch die Wertschitzung des
Theaters und der Schauspieler in allen Schichten der Gesellschaft ungebro-
chen gross. Das Theater war ein anerkannter und wesentlicher Bestandteil der
Unterhaltung jener Zeit. Es befriedigte die Schaulust und kam mit freiziigi-
gen und erotisch stimulierenden Szenen den Begierden nur allzugern entge-
gen; sehr zum Missgefallen des Christentums. Tertullian brachte dies auf die
Kurzform: Sittsamkeit kann man im Theater nicht lernen (De spectaculis 25.1).
Ausfiihrlicher war dagegen sein Zeitgenosse Clemens von Alexandria: [...]
nicht ohne Berechtigung konnte man die Stadien und Theater «einen Sitz des Verbre-
chens» nennen [...[. Voll sind ja diese Zusammenkiinfte von mannigfaltiger Unord-
nung und frevelhaften Taten, und die Gelegenheit des Zusammenkommens bietet den
Anlass fiir ungebiihrliches Verhalten, indem Minner und Frauen bunt durcheinander
zusammentreffen, um sich einander anzusehen.

Schon in dieser Hinsicht ist eine solche Versammlung eine frivole Sache. Denn in-
folge der liisternen Blicke werden die Begierden erhitzt, und da die Augen sich der er-
strebten Musse hingeben konnen, gewohnen sie sich daran, die Leute in ihrer Nihe un-
verfrorener anzublicken, und fachen so die erotischen Begierden an. Verboten seien
mithin auch die Schauspiele und Darbietungen zum Zuhéren, die voll von dummen
Witzen und vielem bloden Geschwiitz sind. Denn welche Handlung ist so schandlich,
dass man sie nicht in den Theatern zeigte? Welches Wort ist so schamlos, dass die Pos-
senreisser es nicht aussprechen wiirden? Diejenigen aber, welche die von solchen Leuten
gebotenen schlimmen Dinge geniessen, ahmen das bildlich Dargestellte zu Hause sicht-
bar nach [...]. (Paedagogus III, 76-77)

Dieser ablehnenden Haltung dem Theater gegentiber folgend, bezeichne-
ten die Kirchenordnungen und Synoden seit dem 3./4. Jahrhundert Schau-
spieler und Tinzer als unchristliche Berufe. Kaiser Justinian, dessen Gattin
Theodora selbst Mimin war und die frechsten Tinzerinnen Roms an Scham-
losigkeit tibertroffen haben soll, verfligte 526 n.Chr. das Verbot der Pantomi-
men und die Schliessung des Theaters von Antiochia. Letzte Pantomimendar-
stellungen fanden an den Hofen Theoderichs und Geiserichs statt. Dies
bedeutete das Ende der antiken Theatertradition, die zu einem reinen Unter-
haltungsgenre der breiten Massen geworden war.

20



Pantomimendarstellerin mit verschiedenen Masken; Elfenbeinschnitzerei aus Trier, Ende 5. Jh. n. Chr.

21



; N T I et I T
‘orq-};ﬁ-}e nuncuiuo feffiuum cput quin omma.ﬂb!;’;;i?pw;’ meo 3 mot:’a .
" maledica famam mewnamor® Kpeccarivinfe rranfzulmmbil rupmpom’i;'_c'fmrm'\ A

i:fprcrcrepu:r/SY.I\ nmngr:ﬁl\nmpfc-_éurfvmﬁ . ' : c 7‘5

F’"“' UL, T R T T T
A
q

NI1O U

-
=

AV Y

abierc |ucﬁwnlc3‘uf?§ AN men quum*:fﬁﬁ’ quu} Ram Bfﬁ'r‘cig&'ldt-mhalmdw;.
chemoppertune oo lp'ﬂ.';:ﬂ;&ey-mqqud fircwtfiphodimias eft ommifrefomirre uero aifs
ramaa; C(IE osodﬁ'ﬁ;pg[fum ormirw-quiquidem wehabeam frazr€oms. _aefchine:
omigermancluereorcra in of 7o laudare-ampliuf,neid adfen ands magifqui qd

R e
hAl?mm rum facere cﬁctfumcﬁ AES aéi m_l'h?w_.c,mnnww non norimuf nofintermor.

pt;'ﬁﬂﬁ{!% hocmih lc:rwfp‘wncfct":ﬁ fh’ffqé?ﬂdqg;mcflpcirtcf:frémﬂomnef'
Zobi GL[; A

gerenenbinel e agsiianas (1L Feosh L s damimmagritrd

- —

;hhnmur’m-'ﬂm nl-nn.c-u\d | O PP

Illustration zu den Komddien des Tevenz; Handschrift aus dem 9. Jh. nach einer Vorlage des 4. Jh. n. Chr.

Wurden die Texte der klassischen Dramen als Lesestoff weitertradiert, so
blieb wegen ihres unliterarischen Charakters von mimus und auch von panto-
mimus nichts erhalten. Entsprechend sind auch die Nachwirkungen auf andere
Possenformen bis hin zur Commedia dell’Arte kaum nachvollziehbar.

Will man sich eine Vorstellung von den Theaterauffihrungen und den
Festlichkeiten im rémischen Lenzburg machen, so muss man auf Darstellun-
gen an anderen Orten zurlickgreifen, in der Annahme, dass es hier wie dort
ahnlich ablief. Die Organisation diirfte fiir die 6ffentlichen Spiele in den Hin-
den des Vorstehers der vicani oder eines Priesters gelegen haben. Dieser enga-
gierte eine Schauspieltruppe und finanzierte sie mit 6ffentlichen und privaten
Geldern. Zum Fest, das in der Regel mehrere Tage dauerte, kamen aus der
niheren und weiteren Umgebung einige Tausend Leute nach Lenzburg. Es
wird einen prozessionsartigen Umzug gegeben und man wird den Géttern
geopfert haben. Unabdingbarer Bestandteil der Feste waren die Auffiihrungen
im Theater. Gespielt wurde auf einer kleinen Bretterbiihne, entsprechend dem
Zeitgeschmack wohl selten etwas anderes denn ein mimus, und auch hier wird
die im romischen Theater {ibliche Schlussformel gebraucht worden sein:
Wenn es gut gefallen euch, gewdhret Beifall dem Spiel und dankend lasst uns alle nun
nach Hause gehn! (Sueton, Divus Augustus 99)

22



Literatur

Bieber, Margarete: Denkmiler zum Theaterwesen, Berlin 1920.

Bieber, Margarete: The History of the Greek and Roman Theater, Princeton 1961.

Blume, Horst-Dieter: Einflihrung in das antike Theaterwesen, 3. Aufl. Darmstadt 1991.

Boekel, Georgette van: Roman Terracotta Figurines und Masks from the Netherlands,
Introduction and Catalogue III, in: Berichten van de Rijksdienst voor het Oudheidkundig
Bodemonderzoek 36, 1986, S. 25-404.

Fugmann, Joachim: Romisches Theater in der Provinz = Schriften des Limesmuseums Aalen Nr.
41, Stuttgart 1988.

Kerner, Hedwig: Die Masken von Mautern a. d. Donau, in: Jahreshefte des Osterreichischen
Archiologischen

Institutes 38, 1950, Beiblatt Sp. 161-180.

Landes, Christian [Hrsg.]: Spectacula-II, le théatre antique et ses spectacles. Actes du colloque
tenu au Musée Archéologique

Henri Prades des Lattes 1989, Lattes 1992.

Landes, Christian [Hrsg.]: Le gotit du théitre 3 Rome et en Gaule romaine. Ausstellungskatalog Lattes.
Lefévre, Eckard [Hrsg. ]: Das rémische Drama, Darmstadt 1978.

Niffeler, Urs: Romisches Lenzburg:Vicus und Theater =Veroffentlichungen der Gesellschaft Pro
Vindonissa VIII, Brugg 1988.

Schleiermacher, W: Zu den sogenannten Kulttheatern in Gallien, in: Corrolla Memoriae Erich
Swoboda Dedicata

(= Romische Forschungen in Niederdsterreich, 5) Graz-Koln 1966, S. 205-213.

Seiterle, Gérard: Maske, Ziegenbock und Satyr, in: Antike Welt 19, 1988, S.2-14.

Weeber, Karl-Wilhelm: Panem et circenses, Massenunterhaltung als Politik im antiken Rom,
Mainz 1994.

Abbilungsnachweis:

M. Bieber 1920: 4,17; M. Charbonneaux, R. Martin, EVillard; Das Klassische Griechenland,
Miinchen 1971:6,7; R.DroBler; Kunst der Eiszeit, Leipzig 1980: 9; Fugmann 1988: 14, 16;
Ch. Holliger, Umiken: 10, 15; Jahresbericht der Gesellschaft ProVindonissa 1966:5; T.
Kraus, L. von Matt; Lebendiges Pompeji, Kéln 1977:12,13; U, Niffeler, 1988:1;  G. Seiterle
1988:8; H.Weber, Lenzburg: 2,3; Stadtmuseum Worms: 11

23



	Theaterspiel im römischen Lenzburg

