
Zeitschrift: Lenzburger Neujahrsblätter

Herausgeber: Ortsbürger-Kulturkommission Lenzburg

Band: 68 (1997)

Artikel: Theaterspiel im römischen Lenzburg

Autor: Holliger, Christian

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-917885

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-917885
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Theaterspiel im römischen Lenzburg
von Christian Holliger

Die Entdeckung des römischen Theaters auf dem Lindfeld 1964 galt
damals als kleine Sensation. Der vicus, der sich südlich davon entlang der heutigen

Bahnlinie erstreckte, war schon seit längerem bekannt. Nach den heute
gültigen Erkenntnissen stand die Siedlung beidseits einer 6 m breiten Strasse

in der Länge von etwa 400 m. Diese Strasse war gesäumt von Tabernen,
Verkaufsläden und Handwerksbetrieben, denen zum Teil ein Säulenportikus
vorgebaut war. Im rückwärtigen Teil der Grundstücke lagen die Wohn- und
Ökonomiegebäude.

An Handwerk ist im römischen Lenzburg nachgewiesen: Eisenverarbeitung,

Mühlsteinproduktion, Töpferei sowie Holz- und Lederverarbeitung.
Möglicherweise befand sich auch ein Militärposten im vicus.

Die Gründung des vicus erfolgte im 2. Viertel des 1. Jahrhunderts n.Chr.
Anfänglich existierten nur Holzhäuser, welche Ende des 1. Jahrhunderts einem
Brand zum Opfer fielen. Der Wiederaufbau geschah auf neuen Parzellen in
Stein oder Fachwerk auf gemauertem Sockel.Während der Blütezeit im späten
1. und im 2. Jahrhundert dürfte die Siedlung 400 bis 600 Einwohner gezählt
haben; um 200 setzte der Niedergang ein, und der vicus scheint in der zweiten
Hälfte des 3. Jahrhunderts aufgegeben worden zu sein.

Teilansicht des römischen vicus von Lenzburg.



Die Bewohner der vici, oder ein Teil von ihnen bildeten eine privatrechtliche

Korporation mit einem jährlich gewählten Vorsteher. Die vici waren aber
nicht ein Teil der staatlichen Verwaltung, obwohl durchaus solche Funktionen
darin erfüllt wurden: Recht wurde gesprochen und Markttage abgehalten.
Vici waren kleine zentrale Orte, welche lokale Bedürfnisse abdeckten.

Zwischen der Siedlung und dem konservierten Theater sind durch
Luftaufnahmen weitere Gebäude bekannt geworden. Zusammen mit dem Theater
lässt dies die Interpretation zu, im römischen Lenzburg ein bedeutendes soziales

und religiöses Zentrum für eine grössere Region zu sehen.

Das Theater von Lenzburg

Das römische Theater von Lenzburg.

Das Schauspieltheater, von welchem die Grundmauern sowie einige längliche

Steinquader der Sitzbänke erhalten sind, bot zwischen 4'000 und 4'500
Personen Platz. Es war nach 10- bis 15jähriger Bauzeit um 100 n.Chr. fertiggestellt

und wurde während 100 Jahren bis ins letzte Viertel des 2. Jahrhunderts
benutzt.

Während der Bauzeit wurden sechs Amphoren in den nördlichen
Zuschauerrängen niedergelegt. Es handelt sich dabei um zwei spanische Garum-
Amphoren sowie vier wohl für Wein bestimmte Amphoren lokaler Herkunft,
die als Bauopfer zu verstehen sind.

Die auf einem mathematisch-geometrischen Raster beruhende Aussen-
form und Innengliederung des Theaters sowie die Rhythmisierung der Front
nach einem mathematischen Schema verraten einen erfahrenen Baumeister,
der sich an belgisch-obergermanischenVorbildern orientiert hat.

Die gallo-römischen Theaterbauten sind nicht Kopien der mittelmeeri-
schen Anlagen mit reich gegliederter Bühnenwand und aufwendigem Figu-

4



Modell des römischen Theaters von Lenzburg.

renschmuck, sondern meist schmucklose Zweckbauten. Ihre besondere architektonische

Ausprägung besteht in der offenen Bühnenwand, welche den Blick auf
einen Tempel freigeben konnte, wie dies bei den beiden Lenzburg am nächsten

liegenden Theatern von Äugst und Avenches der Fall ist. Hier wie auch an vielen

andern Orten sind Theater und Tempel achsial aufeinander bezogen. Manche
gallo-römischen Theater sind in einen Kultbezirk integriert, wie z.B. Trier,
Altbachtal.

Innenfassade des Theaters von Aspendos (Türkei), um 165 n. Chr.

5



Auch fur Lenzburg ist die Verbindung von Theater und einem Kultbezirk
wahrscheinlich. Möglicherweise wurde das Lenzburger Theater in oder bei
einem nemeton, wie die Kelten einen geweihten Ort, Hain oder ein Heiligtum

bezeichneten, errichtet. Dafür könnte das Skelett eines Pferdes sprechen,
das fünfzig oder mehr Jahre vor dem Theaterbau auf der Kuppe des Hügels, an
welchen sich das Theater anlehnt, niedergelegt wurde; auch befinden sich unter

dem Theater Vorgängerbauten. Wieweit die südlich des Theaters auf
Luftaufnahmen erkennbaren Grossbauten als Sakralarchitektur gedeutet werden
können, würde sich erst durch Ausgrabungen sicher klären lassen.

Kult und Theater
Kult und Theaterspiel sind in der ganzen Antike nicht voneinander zu trennen,

doch lässt sich der Grad des rituellen Charakters der Spiele kaum fassen:

- Viele der gespielten Stücke hatten mythologische Themen zum Inhalt auch

wenn sie besonders in der Spätzeit häufig als Mythentravestie anzusehen sind.

- Aufführungen fanden zur Hauptsache während der grossen religiösen Feste

statt, deren Bestandteil sie waren. Erstmals 240 v.Chr. wurden in Rom anlässlich

der ludi Romani zu Ehren des Iupiter Optimus Maximus, welche man mit
Wagenrennen feierte, auch dramatische Aufführungen gegeben. Im Laufe der
römischen Kaiserzeit haben sich die Theaterspiele so eingebürgert, dass sie ein
Bestandteil der Götterverehrung wurden, aus deren Anlass immer eine grössere

Volksmenge zu Festen versammelt war. Bei den religiösen Festen und
besonders auch beim Herrscherkult waren die Feierlichkeiten von Prozessionen
und Umzügen begleitet, welche durch die wichtigsten Strassen der Stadt
führten und Tempel und Theater miteinander verbanden.

- Es gibt kaum ein Theater, das nicht in Beziehung zu einem Heiligtum steht.

Mögen sich in den grossen Städten die Theater weitgehend profaniert haben,
so sind trotzdem auch dort oft Heiligtümer nachgewiesen. In ländlichen
Gebieten blieb die enge Verbindung zu kultischen Handlungen und Plätzen -
meist an eine bestimmte Gottheit gebunden - wohl häufiger bestehen als man
heute weiss.

Parallel zum Synkretismus1 im religiösen Bereich sind in den kaiserzeitlichen

Spielen die verschiedensten Elemente aus unterschiedlichsten Wurzeln
verschmolzen. Der institutionalisierte Kult verband sich mit im Volksglauben
verankertem Brauchtum. So dürften auch in Gallien alte keltische Praktiken
der Religion in Theater und Amphitheater ihren Platz und neue Ausdrucksformen

gefunden haben. Dies kann man sich zum Beispiel für die Hymnen
der Barden gut vorstellen, auch wenn zwischen den vorrömischen Riten in
Gallien und dem kaiserzeitlichen Theaterspiel noch keine Verbindung fassbar

ist.

Anfange des antiken Theaters
Uberall wo sich die Wurzeln des Theaterspiels an den verschiedenen Orten

zurückverfolgen lassen, Hegen die Anfänge in Fruchtbarkeitsriten. In Grie-

6



chenland verlieren sie sich im Dunkel des Dionysos-Kultes. Dionysos zählt
nicht zu den zwölf altehrwürdigen Göttern des Olymp. Er verlieh dem Menschen

das Gefühl schrankenloser Freiheit und Erlösung von den Zwängen.
Sein Wahnsinn versetzte die Menschen in Ekstase. Besonders Frauen fühlten
sich von dem orgiastischen Kult angesprochen. Als Schwärm rasender
Begleiterinnen, der Mänaden, zogen sie hinaus in die Wildnis zu nächtlichen Orgien
voller Rausch und Gewalttaten in der freien Natur. Früh schon versuchten
die Herrschenden, die Schrankenlosigkeit und den Irrationalismus dieses Kultes

zu unterdrücken. Der in seinem Charakter gezähmte Dionysoskult erhielt
dann zu Beginn des 6.Jahrhunderts v.Chr. einen festen Platz im Athener
Festkalender.

Nach der antiken Überlieferung soll Arion um 600 v.Chr. als erster
Dithyramben gedichtet und mit einem Chor zur Aufführung gebracht haben; er
gab dem dionysischen Kultlied eine kunstmässige Ausprägung. Auch soll er
das Satyrspiel erfunden haben, das sich auf rituelle Tänze von Fruchtbarkeitsdämonen

zurückführen lässt.

Möglicherweise entwickelte sich die Tragödie aus dem Dithyrambos, doch
fehlen die notwendigen Zwischenstufen und Frühformen des Dramas, sodass

eine Ableitung des Theaterspiels aus den dionysischen Ursprüngen sich nur
schwer nachvollziehen lässt, denn als Tragödie und Komödie entstanden, waren

Dionysos und sein Kult ihrer ursprünglichen Wildheit bereits weitgehend
beraubt. Zum Chorgesang kam dann später noch ein Sprecher hinzu, welchen
Thespis um 535 eingeführt haben soll; er gilt daher als Erfinder der Tragödie.

Um 500 v.Chr. traten Tragödie und Komödie in Athen als literarische
Gattungen auf, als an den drei Festtagen während der «Grossen Städtischen

Dionysien» jeweils Tragödienwettkämpfe verschiedener Dichter stattfanden.

In der Mitte des 5.Jahrhunderts wurden an den dramatischen Wettkämpfen in
Athen jeweils 26 Stücke pro Jahr aufgeführt: an den Dionysien an drei
aufeinanderfolgenden Tagen von je einem Dichter eine tragische Tetralogie, d.h.
jeweils drei Tragödien und ein Satyrspiel; an einem weiteren Tag von fünf
Komödiendichtern je ein Stück sowie an den Lenäen zweimal zwei Tragödien

und fünf Komödien. Alle Stücke waren allein im Hinblick auf diese einzige

Aufführung geschrieben worden. Erst im späteren 5. Jahrhundert kam es

dann zu Wiederholungen und Wiederaufführungen älterer Stücke.
Das griechische Drama der klassischen Zeit ist ein komplexes Gebilde aus

gesprochenem Wort, Musik und Tanz, welche eine Einheit bildeten, von deren

Eigenart man sich aber kein genaues Bild machen kann, weil die Überlieferung

nur den Text bewahrt hat. Aischylos war berühmt dafür, dass er zahlreiche

neue Tanzfiguren für seinen Chor erfand. Euripides genoss besonderen
Ruhm als Komponist, seine Lieder und Arien sollen in aller Munde gewesen
sein. Pro Stück gab es neben dem Chor nur drei Schauspieler, die dank den
Masken mehrere Rollen übernahmen, darüberhinaus konnten einzelne Rollen

sogar noch auf mehrere Schauspieler verteilt werden. Auch die Frauenrollen

wurden von Männern gespielt: aus kultischen Überlegungen kamen nur

7



Schauspieler mit tragischer Maske; Vasenmalerei

um 340 v. Chr.

Freigeborene als Schauspieler in Frage und Frauen aus der sozialen
Oberschicht durften nicht öffentlich auftreten.

Parallel zum klassischen Theater in Athen bestanden andernorts eigene
Formen, insbesondere meist chorlose Possen. Einigermassen gut bekannt ist
die Phlyakenposse im dorischen Unteritalien und Sizilien, welche nachhaltig
die spätere Theaterentwicklung Roms beeinflusst hat. Hier geht das lustige
Theaterspiel ins 6. Jahrhundert v.Chr. zurück und ist damit älter als die
attische Komödie. Im 5. Jahrhundert kam es zu einem regen Austausch zwischen
Griechenland und Sizilien, insbesondere zwischen Athen und Syrakus;
Syrakus besass als erste grosse Stadt ausserhalb Athens bereits im 5. Jahrhundert

Phlyakenposse; unteritalische Vasenmalerei um
300 v. Chr.



v.Chr. ein eigenes Theater. Die Phlyakenpossen waren meist kurze, grobsinnliche
Spiele, die aus der Improvisation lebten und sich der schriftlichen Fixierung
weitgehend entzogen. Sie bildeten ein beliebtes Motiv in der unteritalischen
Vasenmalerei. Die Kostüme der Phlyaken, wohl ursprünglich Vegetationsdämonen,

hatten wie in der alten Komödie in Athen ausgestopfte Körperformen

und einen überdimensionierten Phallos. Gespielt wurde mit Masken auf
einer Bretterbühne vor einer säulengeschmückten Kulisse; in deren Zentrum
konnte eine Aedikula den Palast andeuten.

Nur wenig ist über die etruskisch-italischen Wurzeln des römischen
Theaterspiels bekannt. Bei den Etruskern gab es zeremonielle Tänze mit Flötenspiel,

welche von der römischen Jugend 364 v.Chr. übernommen und mit
Spottversen verbunden worden sein sollen. Es scheint sich dabei um eine
lockere Reihung von Gesängen gehandelt zu haben, die von professionellen
Schauspielern vorgetragen wurden.

Unter etruskischen Einflüssen und solchen der dorischen Phlyakenposse
Unteritaliens entstanden in Atella bei Neapel die Atellane, ein
bäuerlichkleinstädtisches Maskenspiel, das zu Beginn des 3. Jahrhunderts v.Chr. nach
Rom kam. Die Atellane zeigte eine grobkomische Handlung mit einem Hang
zur Karikatur und zum Obszönen. Sie lebte aus der Improvisation und Phantasie

und gelangte jeweils bei religiösen Festen zur Aufführung. Sie hatte vier,
durch bizarre Masken gekennzeichnete, Charaktertypen: pappus, den alten
Trottel, maccus, den Dummkopf, Narr, bucco, den pausbackigen Tölpel sowie
manducus oder dossennus, den buckligen Scharlatan undVielfrass.

Die Maske verleiht ein anderes Wesen
In frühen dramatischen Gattungen trugen Schauspieler und Chor Masken.

Die attischen Masken lassen sich aus dem Dionysoskult herleiten, wo das

Aufgeben der eigenen, individuellen Persönlichkeit die Gefolgschaft dieses Gottes
kennzeichnet. Bei Umzügen zu Ehren des Dionysos wurden anfänglich
Vogel-, Pferde- und Hahnenmasken getragen. Sie wurden verdrängt durch die
Dionysosmaske für die Priester sowie die des Satyrn für die männlichen und
die der Mänade für die weiblichen Gottesverehrer. Aus den verschiedenen
Masken des Dionysoskultes entwickelten sich möglicherweise die Theatermasken.

Satyrmasken sind für die Choreuten seit dem 6. Jahrhundert v.Chr.
bildlich überliefert. Sie sind stumpfnasig und pferdeohrig, haben struppiges
Haar und eine rote Gesichtsfarbe. Diese Masken könnten ursprünglich aus

dem Fell von Ziegenböcken hergestellt worden sein und im Zusammenhang
mit Initiationsriten stehen, bei denen im ekstatischen Maskentanz die Bockskräfte

auf den ins Erwachsenenalter übertretenden Jüngling übergingen.
Im primitiven Kult sollen die Masken Priester und Gottesverehrer als Götter

bzw. Dämonen erscheinen lassen. Die Maske macht den Träger zu einem anderen

Wesen, dessen Kraft auf ihn übergeht. Bereits in der Eiszeitkunst finden sich
Hinweise auf derartiges Maskenbrauchtum. So gibt es in der Höhle Les Trois-
Frères (Dép. Ariège) Gravuren und Malereien mit Mischwesen aus dem Mag-

9



Rekonstruierte Komödiantenmaske aus

Ziegenfell.

dalénien um 12'000 v.Chr. Der in der Literatur als «Dieu cornu», Herr derTiere,
oder als «Zauberer» bezeichnete Mensch im Fell eines Hirsches, kann auch als

Schamane gedeutet werden, welchem als einzigem die Fähigkeit gegeben ist, sich

in verschiedene Tiere zu verwandeln.
Auch wenn in Griechenland der Gebrauch von Masken seit dem 2.

Jahrtausend v.Chr. belegt ist, bleiben die Ursprünge der antiken Theatermasken
im Dunkeln. Die antike Literatur nennt Thespis als Erfinder der tragischen
Theatermaske. Er habe zuerst nur das Gesicht mit Bleiweiss oder Weinhefe
bemalt, dann aber eine einfache Leinenmaske verwendet. Spätere Masken
bestanden aus Leinwand, seltener auch aus dünnem Holz oder Kork, die mit
Gips oder Kleister verstärkt und bemalt waren. Die anfänglich individuell
gestalteten Masken wurden im Laufe der Zeit immer mehr typisiert und auf
wenige charakteristische Züge reduziert, was mit einer Trennung von komischen

und tragischen Masken einhergeht, während das Dämonische
verschwindet. Ab dem 4. Jahrhundert v.Chr. erhielten die Masken Züge gemäss
den physiognomischen Schriften: so bedeuteten hohe Augenbrauen Frechheit.

Die Weiterentwicklung der Masken führte wegen der Verschlechterung
der Sichtverhältnisse in den grösserwerdenden Theatern nach 200 v.Chr. zu
dem starren, furchterregenden Aussehen mit aufgerissenen Mündern und
Augen, wie sie aus der römischen Zeit bekannt sind, wo das Dämonische wieder
in den Vordergrund tritt. Dagegen hatte die römische Pantomimenmaske
schöne symmetrische Züge und einen geschlossenen Mund.

Das reizvolle Motiv der Theatermaske fand auch als Dekoration ganz
allgemeine Verbreitung, oft gar in sinnloser Anordnung und Kombination. Die je-

10



weilige Funktion ist oft nur schwer abzuschätzen. So kann sie als Glücksbringer

oder unheilabwehrend verstanden werden, Schrecken verbreiten, ein
Erinnerungsstück sein, oder ganz einfach nur Dekoration. Auch die aus dem
Rheinland bekannten Tonmasken waren nicht für das Theaterspiel gedacht,
die meisten davon sind wegen ihrer Dimension und ihres Gewichtes dazu

ungeeignet. Am häufigsten vertreten sind die Masken des manducus und der
Kurtisane. Der römische Epigrammatiker Martial bemerkte im 1. Jahrhundert
n.Chr. dazu:

Bin von batavischem Rotkopf die Maske nur, Spiel eines Töpfers;
du zwar lachst, doch das Kindfürchtet sich vor dem Gesicht. (14,176)

Als Hirsch verkleideter Mensch; Malerei in der Höhle Les Trois-Frères (Dép. Ariège, Frankreich), um
12'000 v. Chr.

11



Zwei tragische Masken; Relief im Theater von Sabratha (Libyen), Ende 2.Jh. n. Chr.

Ähnliche Funktion dürften auch die tönernen Tiermasken von Mautern
an der Donau besessen haben. Diese belegen anderseits, dass im keltisch-germanischen

Raum ein bodenständiges Maskenbrauchtum in römischer Zeit
bestanden haben muss.

Masken wurden auch an den Saturnalien von den umherziehenden Pos-
senreissern getragen. Die Saturnalien fanden um die Zeit der Wintersonnenwende

statt und waren das grösste, in allen Provinzen bis in die Spätantike
gefeierte römische Volksfest, das karnevalähnliche Züge aufwies.

Tönerne Maske des manducus aus Worms,

2.Jh. n. Chr.

12



Musikanten; Mosaik aus Pompeji, um 100 v. Chr.

13



Theaterspiel in der römischen Republik
240 v.Chr. hat Livius Andronicus, ein kriegsgefangener Sklave aus Griechenland,

das Kunstdrama in Rom eingeführt, indem er griechische Stücke ins
Lateinische übersetzte und für die Bühne aufbereitete. Die Übernahme erfolgte
in der Regel ohne den Chor. In der Folge entstanden in Rom auch eigene
Stücke und neue Gattungen, die Palliata,Togata und Praetexta.

Die Aufführungen fanden jeweils auf improvisierten hölzernen Bühnen
statt. Erst spät, 55 v.Chr. wird in Rom das erste steinerne Schauspieltheater
durch Pompejus errichtet. Die gespielten Stücke waren eine Synthese von
griechischer Fabel und römischer Musikaesthetik. Immer mehr erhielt der Text
eine untergeordnete Bedeutung und die Musik gewann den Vorrang. Das
Theater war nicht mehr ein Stück Literatur, sondern lebte von der Inszenierung.

Seit Beginn der Kaiserzeit verschwanden die klassischen dramatischen
Gattungen der Republik entweder ganz oder traten zunehmend in den Schatten

zweier neuer Publikumsmagnete: mimus und pantomimus. Nur noch in einem
sehr beschränkten Masse kamen die kunstmässigen Dramen, d.h. die älteren
Komödien und Tragödien, in moderner Bearbeitung, zur Aufführung: am
ehesten noch die Palliata, zu deren Meistern Menander gehörte, Tragödien
hingegen wurden bestenfalls für einen kleinen Kreis von Gebildeten gespielt.
Darüberhinaus konnte eine Auswahl und Aneinanderreihung der besten Szenen

eines Stückes auch in grossen Theatern zur Aufführung kommen, wobei
man mit unmässigem Ausstattungsaufwand Publikum anzog, wie dies in den

Metamorphosen von Apuleius um 170 n.Chr. beschrieben wird.

Der Mimus, erotische Komödie der Kaiserzeit
Der mimus war der Erbe der klassischen Komödie. Seinen Ursprung hatte

er in Sizilien, wo die dorischen Bewohner ihren realistischen Sinn und derben
Humor in verschiedenen Formen des kultischen und ausserkultischen Spiels
umsetzten. Der mimus breitete sich von dort nach Osten in den griechischen
Sprachraum aus, stand aber während der Blütezeit der Komödie in deren
Schatten, wurde dann im 4. Jahrhundert v.Chr. besonders an den Fürstenhöfen

gefordert und gewann zusehends an Bedeutung, sodass er im 3. Jahrhundert

bühnenfähig war. Auf einem zweiten Weg breitete sich der mimus von
Sizilien nach Mittelitalien aus und erreichte Ende des 3. Jahrhunderts Rom.
Hier gab es seit 173 v.Chr. regelmässig an den Floralia Mimenaufführungen.
Die Floralia waren ein sehr alter, ursprünglich bäurischer Kult und das Fest

dauerte zu Beginn der Kaiserzeit eine Woche. Es hatte volksfestartigen und
lasziven Charakter. Seit dem 1. Jahrhundert v.Chr. erfreute sich der mimus
steigender Beliebtheit in Rom. Der mimus war von Anfang an ein unliterarisches
Improvisationstheater mit meist anonymen Produktionen, sodass kaum etwas

von den Texten erhalten ist. Wesentliche Merkmale waren das Zusammenspiel
von Wort und Gesang mit der Gestik, begleitet von Flöte und Handpauke,
seltener auch von einem ganzen Orchester. Gespielt wurde ohne Masken, sodass

Grimassen zu einem wichtigen Darstellungsmittel werden konnten. Man trug

14



Alltagskleidung und Frauenrollen wurden, im Gegensatz zu den klassischen

Dramen, von Frauen gespielt. Unerlässlich dabei war die nudatio mimarum, die
Entkleidung der Schauspielerinnen. Dieser ursprüngliche Fruchtbarkeitsritus,
der in den Floralia und Phlyakenpossen seinen Ursprung hat, verkam zur
Striptease-Darbietung, um die Schaulust der Massen zu befriedigen. Gespielt
wurde auf der Bühne vor einem zweiteiligen Vorhang für den Szenenwechsel.

Der mimus war die bühnenwirksame Umsetzung einer Spielidee, welche
die Nachahmung (mimesis) des (Alltags-)Lebens, des schicklichen wie anstössi-

gen zum Thema hatte. Die Handlung (Exposition — Konflikt - Lösung) war
in einzelne Auftritte gegliedert, ohne jedoch einem starren Schema zu folgen.
Es bildete sich ein gängiges Repertoire an Themen heraus wie zum Beispiel
Schiffbruch, Giftmischerei, Hochzeit, Ehebruch usw. Besonders beliebt war
der Ehebruch wegen des erotischen Flairs; eine typische Szene war die vorzeitige

Heimkehr des Ehemannes, worauf sich der überraschte Liebhaber schnell
in einer Kiste verstecken musste. Ebenso beliebt war die Kreuzigung des Räu-

Darsteller der klassischen Tragödie; Relief im Theater von Sabratha (Libyen), Ende 2.Jh. n. Chr.

15



berhauptmanns Laureolus, bei der viel künstliches Blut zu fliessen hatte, z.T.
sollen auch reale Hinrichtungen stattgefunden haben. Ein anderer Themenkreis

war die Mythentravestie, die die Götter dem Spott preisgab und auch die
christliche Religion und ihre Riten, besonders die Taufe, verulkte.

Witz, Derbheit und Obszönitäten gehörten zum wesentlichen Merkmal
des mimus, Prügelszenen und Nacktauftritte waren das, was das Volk sehen
wollte und ihm dementsprechend auch geboten wurde. So erfreute sich der
mimus mit seiner volksnahen und volkstümlichen Art während der Kaiserzeit
und bis in die Spätantike grösster Beliebtheit in Rom und allen Provinzen.
Manch ein Dichter, der nicht an diesem erfolgreichen Genre Anteil hatte,
liess, wie später die Kirchenväter, harsche Kritik verlauten:

Hätt'ich nun Schwanke geschrieben, in denen mit Unzucht gescherzt wird,

wo mit verbotener Lustfrevelnde Spiele man treibt
und in denen beständig mit Putz sich zeigen die Buhler,

wo die durchtriebene Frau törichte Männer beschwatzt!

Damen und mannbare Mädchen und Männer undJünglinge sehn das

alles: ein grosser Teil auch des Senats ist dabei.

Und es genügt nicht, das Ohr zu verletzen durch schmutzige Reden:
Schamloses anzusehn wird auch das Auge gewöhnt.

Täuscht der Liebhaber dann durch ein neues Kunststück den Gatten,
klatscht man und gibt unter viel Beifallsgeschrei ihm den Preis.

Aber, wie unnütz das Spiel, dem Verfasser verhilft's zum Gewinne:
iverden die Laster ihm doch teuer vom Prätor bezahlt.

(Ovid,Tristium II, 497 ff.)
Der Kern der Truppe bestand aus vier bis sechs Personen. Entsprechend

den Themen waren auch die Figuren stereotyp. Dem ersten Charakterdarsteller

(actor primarum) kam eine hervorragende Rolle zu, dem sich alle andern
unterzuordnen hatten, und dieser bestimmte zusammen mit dem actor terti-

arum partium den Spielverlauf. Dem komischen Fach gehörten die zweite und
vierte Rolle an, der stupidus bzw. parasitus. Insbesondere der stupidus trug mit
seinen komischen und burlesken Auftritten zusammen mit den beiden
Charakterdarstellern zum Gehngen eines Stückes bei. Er war äusserlich erkennbar
durch Pausbacken, kahl rasiertem Schädel und buntscheckigem Flickenkleid,
ähnlich dem Harlekin in der Commedia dell'Arte.

Der Pantomimus, Erbe der klassischen Tragödie
Der pantomimus ist thematisch der Tragödie verwandt. Es wurden mythologische

Szenen allein durch stilisierten Bewegungsausdruck von einem einzelnen

Tänzer dargestellt, der mit Hilfe verschiedener Masken ohne Schallöffnung

und reicher Kostüme verschiedene Personen, auch Frauen,
nacheinander darstellte. Begleitet wurde der Pantomime von einem Sänger
oder Chor, der den meist griechischen Text vortrug, sowie von Musik; beides
hatte aber eine untergeordnete Bedeutung, was vom Publikum eine gewisse
Vertrautheit mit den mythologischen Themen erforderte.

16





Pantomimus bezeichnete ursprünglich nur den Darsteller, nicht die Gattung.
Der Alexandriner Bathyllos und sein Konkurrent Pylades aus Kilikien sollen
22 v.Chr. das Genre begründet haben. Es kann sich dabei nur um eine stilistische

Erneuerung gehandelt haben; seit der Zeit um 400 v.Chr. gab es in
Griechenland den solistischen Ausdruckstanz.

Sehr beliebte Themen waren die Liebesabenteuer der Menschen, Heroen
und Götter; besonders die Metamorphosen des Zeus gaben dem Pantomimen
Gelegenheit, sein Können unter Beweis zu stellen. Dass es bei den Tänzen oft
an erotischer Deutlichkeit nicht mangelte und das Publikum mitgerissen
wurde, beschreibt um 100 n.Chr. der Satiriker Juvenal:

Wenn der zarte Bathyllus pantomimisch die Leda tanzt,
bezähmt Tuccia ihren Schoss nicht mehr,Apula stöhnt auf,

[plötzlich wie in der Umarmung, lang und jammernd]
Thymele schaut aufmerksam zu, die naive Thymele lernt jetzt noch dazu.

(6.63 ff.)
Der Pantomime musste hohe geistige und körperliche Vorzüge aufweisen

sowie eine erotische Ausstrahlung besitzen, musste körperlich beweglich sein
und über ein besonders ausgeprägtes Händespiel verfugen. Vorausgesetzt war
auch die Kenntnis der gesamten Geschichte und Literatur, vor allem Homer,
Hesiod und die andern wichtigen Tragiker. Die Pantomimen bildeten über
ihre Schüler ganze Dynastien. Besonders in der Spätantike gab es auch Frauen
als Pantomimen.

Organisation der Spiele
Szenische Spiele durften bei keinen Feierlichkeiten fehlen. Es gab einmal

die ludi publici, die offiziellen, gesetzlich festgelegten Spiele zu Festtagen. Ihr
religiöser Ursprung und sakraler Charakter trat aber seit der ausgehenden
Republik hinter dem des Volksfestes zurück. Neben diesem amtlichen Spielkalender

gab es eine Vielzahl weiterer Feste, oft spezifisch lokale Anlässe,
insbesondere wenn von einem Privatmann Spiele bei der Erlangung von Ämtern
oder Ehrungen gegeben wurden.

Das Spielwesen unterstand dem Magistrat eines Ortes, meist dem Aedil.
Bau und Unterhalt des Theaters und die Spiele wurden aus der Stadtkasse

finanziert, oft jedoch auch mit namhaften Beiträgen von privater Hand. Der die
Feste ausrichtende Beamte, Priester oder Privatmann (curatores ludorum) schloss

mit dem verantwortlichen Leiter einer Schauspieltruppe (dominus gregis) einen
Vertrag über die Aufführung ab. Mit der ausgehandelten Summe besorgte dieser

die Inszenierung auf eigenes Risiko: Er erwarb vom Dichter ein Stück,
bezahlte Schauspieler und Musiker sowie die notwendige Ausstattung. Oft
spielte er selbst auch eine fuhrende Rolle im Stück. Angehörige der
Oberschicht oder einzelne Städte hielten ihre eigenen Schauspieltruppen. Auch
gab es Unternehmer mit eigenem Ensemble, das sie weitervermieteten.

Uber das Programm derVeranstaltungen weiss man wenig. Bekannt ist, dass

besonders bei privaten Spielen das Publikum noch verpflegt wurde oder Ge-

18



schenke erhielt. Die Sitzordnung innerhalb des Theaters dürfte wohl überall
gemäss denVerordnungen des Augustus hierarchisch gewesen sein: In der
Orchestra nahm die Noblesse auf eigenen Stühlen Platz, in den untersten Sitzreihen

sassen die Ritter, darüber die Bürger und zuoberst die untersten Klassen.

Der Besuch des Theaters bot nicht nur während, sondern vor allem vor
und nach den Auflührungen Möglichkeiten, Kontakte zu knüpfen. So empfahl

Ovid:
Du aber geh auf die Jagd vor allem im Rund des Theaters:

Grössren Ertrag bringt der Ort, als Du dir selbst erhoffst.

Dort wirst etwas zum Lieben und etwas zum Spielen du finden,
und was du einmal berührn und was festhalten willst. [...]
Ebenso eilen zum volksreichen Spiel die gepflegten Frauen.

Oft hat die riesige Schar mir die Entscheidung erschwert.

Sie, die zum Sehen kommen, sie kommen gesehen zu werden

Sittsamer Anstand gerät an diesem Ort in Gefahr.

(Ars amatoria I, 89 ff.)

Dies und die gebotenen Stoffe veranlassten den Bischof von Karthago,
Cyprian, in der Mitte des 3. Jahrhunderts zur Bemerkung: Manche Frau hat keusch

das Theater betreten, schamlos kehrte sie zurück. (Donat. 8)

Schauspieler, verehrt und verachtet
Eine Schauspieltruppe bestand meist aus sechs Darstellern, die mehrere

Rollen übernehmen konnten: es gab jedoch keine festgeschriebene Begrenzung

der Schauspielerzahl wie im alten Griechenland.
Der Schauspieler musste einen schönen und athletischen Körper besitzen

und Gestik und Tanz beherrschen. Darüberhinaus sollte er über eine gute,
kräftige Stimme verfügen und singen können. Die Laufbahn auf der Bühne
begann bereits sehr früh, die jüngste Schauspielerin erreichte schon mit fünf
Jahren Berühmtheit, mehrere Stars sind im Alter von neun bis zwölfJahren
erwähnt.

Hervorragende Schauspieler erlangten die Gunst des Publikums, wurden
bewundert und gehebt, ein eigentlicher Starrummel konnte sich um sie
entfalten. Besonders Pantomimen wurden die Geliebten mancher Frau der römischen

Oberschicht.
Nur Sklaven und Freigelassene waren in der Kaiserzeit berufsmässige

Schauspieler. Unabhängig von ihrem rechtlichen Status lebten sie in bürgerlicher

Ehrlosigkeit, waren eingeschränkt in ihren öffentlichen und privaten
Rechten: Sie durften keine städtischen Ehrenämter bekleiden, konnten kein
ordentliches Gerichtsverfahren beantragen und hatten kein Anklagerecht.
Darüberhinaus gab es Beschränkungen bei der Ehe. Einige, selbst Sklaven,
erwirtschafteten aber ein beträchtliches Vermögen und kamen zu öffentlichen
Ehren, insbesondere die kaiserlichen Schauspieler. Die meisten blieben aber
eher arm.

19



Auch der Kirchenschriftsteller Tertullian bemerkte diesen Widerspruch um
200: Nimm die Veranstalter und Organisatoren von Schauspielen: Wagenlenker, Schauspieler,

Athleten und Gladiatoren, jene heissgeliebten, denen Männer ihre Seelen,

Frauen aber auch ihre Körper feilbieten, deretwegen sie sich dessen schuldig machen,

was sie [sonst] tadeln, - all diese schätzen sie gerade aufgrund der Kunst gering, wegen
der sie diese preisen, und setzen sie herab, ja verurteilen sie in aller Offenheit zu
Schande und Minderung ihres bürgerlichen Status, indem sie diese von den Rathäusern,

den Rednertribünen, dem Senat, dem Ritterrang und zugleich allen übrigen Ehren

sowie manchen Auszeichnungen fernhalten. Welche Tollheit! Sie lieben, wen sie

bestrafen; sie verachten, wen sie schätzen; sie preisen die Kunst, den Künstler [aber]
brandmarken sie. (De spectaculis 101 — 102)

Mochten manche Römer auch an dem lockeren Lebenswandel der Schauspieler

gelegentlich Anstoss nehmen, so war doch die Wertschätzung des

Theaters und der Schauspieler in allen Schichten der Gesellschaft ungebrochen

gross. Das Theater war ein anerkannter und wesentlicher Bestandteil der
Unterhaltung jener Zeit. Es befriedigte die Schaulust und kam mit freizügigen

und erotisch stimulierenden Szenen den Begierden nur allzugern entgegen;

sehr zum Missgefallen des Christentums. Tertullian brachte dies auf die
Kurzform: Sittsamkeit kann man im Theater nicht lernen (De spectaculis 25,1).
Ausführlicher war dagegen sein Zeitgenosse Clemens von Alexandria: [...]
nicht ohne Berechtigung könnte man die Stadien und Theater «einen Sitz des Verbrechens»

nennen [...]. Voll sind ja diese Zusammenkünfte von mannigfaltiger Unordnung

und frevelhaften Taten, und die Gelegenheit des Zusammenkommens bietet den

Anlass für ungebührliches Verhalten, indem Männer und Frauen bunt durcheinander

zusammentreffen, um sich einander anzusehen.

Schon in dieser Hinsicht ist eine solche Versammlung eine frivole Sache. Denn
infolge der lüsternen Blicke werden die Begierden erhitzt, und da die Augen sich der

erstrebten Musse hingeben können, gewöhnen sie sich daran, die Leute in ihrer Nähe

unverfrorener anzublicken, und fachen so die erotischen Begierden an. Verboten seien

mithin auch die Schauspiele und Darbietungen zum Zuhören, die voll von dummen

Witzen und vielem blöden Geschwätz sind. Denn welche Handlung ist so schändlich,
dass man sie nicht in den Theatern zeigte? Welches Wort ist so schamlos, dass die Pos-

senreisser es nicht aussprechen würden? Diejenigen aber, welche die von solchen Leuten

gebotenen schlimmen Dinge gemessen, ahmen das bildlich Dargestellte zu Hause sichtbar

nach [...]. (Paedagogus III, 76-77)
Dieser ablehnenden Haltung dem Theater gegenüber folgend, bezeichneten

die Kirchenordnungen und Synoden seit dem 3./4. Jahrhundert Schauspieler

und Tänzer als unchristliche Berufe. Kaiser Justinian, dessen Gattin
Theodora selbst Mimin war und die frechsten Tänzerinnen Roms an
Schamlosigkeit übertreffen haben soll, verfügte 526 n.Chr. das Verbot der Pantomimen

und die Schliessung des Theaters von Antiochia. Letzte Pantomimendarstellungen

fanden an den Höfen Theoderichs und Geiserichs statt. Dies
bedeutete das Ende der antiken Theatertradition, die zu einem reinen
Unterhaltungsgenre der breiten Massen geworden war.

20





foyer*.frre-nuncuûiofvfhutvn capinrc]uinommApbIpc^purarTrrfllfrf> meoramod
rn'<iLcdicnv ßmoon mewrx .vrxorô iXpecccaûtnfcrrMftxiùf'niUxifiiprxpoTXlidpaifr-^.

ffora'crepanr'S T1V nMne-'m.uif \pfcßcivfon>f-
AtSCHlNVJS ,,-jsv CT F SI ^THOlt

ADUUL
CEHS

ubiefc iLL-^UTilcrjuf' S A V morte]lucrrcriCCqucdKun ffflFct"roccicit rTiliiluidcov

ehOTi-oppw^ii^t^ipflTt^i^na^uuifirct^tptw'frirurDtJr-omnif'refiVvnirrc-iurro tri/"
TU/nnii; CI f erp illxfâotc ufrv omtrro ^uicjuidemtrkpljeajji ffameom;. .Mfchmc-

omigrrmA.ncfucrrvri:Är£ in ofrarl^A.\r]0.\mpUufnoiaojafenrsioxAi nuupfc]uXc]cl~

kA^cuTi /jraru/n fXccre üctfamefi Af S iau<^ce: cjixipruuxc non rxonmufnofirrcerriofi
ifrftffxo fad fioc rnthidolcc nofp.xenefero faffr-äp^omtu locu rndiffoucfiomncf
(xxpfrvrcnbtmkxLpoffirrcAijxiUeirierSli pudmyt) A f S aLAfHilrmaffz:tfzACt
.rt/lnrltlflnT'Ttim > I, r-, r'—. ~ 2 —L"^— — fr J " - — - - .IX "T"

Illustration zu den Komödien des Terenz; Handschrift aus dem 9.Jh. nach einer Vorlage des 4.Jh. n. Chr.

Wurden die Texte der klassischen Dramen als Lesestoff weitertradiert, so
blieb wegen ihres unliterarischen Charakters von mimus und auch von panto-
mimus nichts erhalten. Entsprechend sind auch die Nachwirkungen auf andere
Possenformen bis hin zur Commedia dell'Arte kaum nachvollziehbar.

Will man sich eine Vorstellung von den TheateraufRihrungen und den
Festlichkeiten im römischen Lenzburg machen, so muss man auf Darstellungen

an anderen Orten zurückgreifen, in der Annahme, dass es hier wie dort
ähnlich ablief. Die Organisation dürfte für die öffentlichen Spiele in den Händen

des Vorstehers der vicani oder eines Priesters gelegen haben. Dieser
engagierte eine Schauspieltruppe und finanzierte sie mit öffentlichen und privaten
Geldern. Zum Fest, das in der Regel mehrere Tage dauerte, kamen aus der
näheren und weiteren Umgebung einige Tausend Leute nach Lenzburg. Es

wird einen prozessionsartigen Umzug gegeben und man wird den Göttern
geopfert haben. Unabdingbarer Bestandteil der Feste waren die Aufführungen
im Theater. Gespielt wurde auf einer kleinen Bretterbühne, entsprechend dem
Zeitgeschmack wohl selten etwas anderes denn ein mimus, und auch hier wird
die im römischen Theater übliche Schlussformel gebraucht worden sein:
Wenn es gut gefallen euch, gewähret Beifall dem Spiel und dankend lasst uns alle nun
nach Hause gehn! (Sueton, Divus Augustus 99)

22



Literatur
Bieber; Margarete: Denkmäler zum Theaterwesen, Berlin 1920.
Bieber, Margarete: The History of the Greek and Roman Theater, Princeton 1961.
Blume, Horst-Dieter: Einführung in das antike Theaterwesen, 3. Aufl. Darmstadt 1991.
Boekel, Georgette van: Roman Terracotta Figurines und Masks from the Netherlands,
Introduction and Catalogue III, in: Berichten van de Rijksdienst voor het Oudheidkundig
Bodemonderzoek 36,1986, S. 25-404.
Fugmann, Joachim: Römisches Theater in der Provinz Schriften des Limesmuseums Aalen Nr.
41, Stuttgart 1988.
Kerner, Hedwig: Die Masken von Mautern a. d. Donau, in:Jahreshefte des Osterreichischen
Archäologischen
Institutes 38,1950, Beiblatt Sp. 161-180.
Landes, Christian [Hrsg.]: Spectacula-II, le théâtre antique et ses spectacles. Actes du colloque
tenu au Musée Archéologique
Henri Prades des Lattes 1989, Lattes 1992.
Landes, Christian [Hrsg]: Le goût du théâtre à Rome et en Gaule romaine. Ausstellungskatalog Lattes.

Lefivre, Eckard [Hrsg.]: Das römische Drama, Darmstadt 1978.
Niffeler, Urs: Römisches Lenzburg:Vicus und Theater =Veröffendichungen der Gesellschaft Pro
VindonissaVIII, Brugg 1988.
Schleiermacher, W. : Zu den sogenannten Kulttheatern in Gallien, in: Corrolla Memoriae Erich
Swoboda Dedicata

Römische Forschungen in Niederösterreich, 5) Graz-Köln 1966, S. 205-213.
Seiterle, Gérard: Maske, Ziegenbock und Satyr, in: Antike Welt 19,1988, S. 2-14.
Weeber, Karl-Wilhelm: Panem et circenses, Massenunterhaltung als Politik im antiken Rom,
Mainz 1994.

Abbilungsnachweis :

M. Bieber 1920: 4,17; M. Charbonneaux, R. Martin, F.Villard; Das Klassische Griechenland,
München 1971: 6,7; R. Drößler; Kunst der Eiszeit, Leipzig 1980: 9; Fugmann 1988:14,16;
Ch. Holliger, Umiken: 10,15; Jahresbericht der Gesellschaft Pro Vindonissa 1966: 5; T.
Kraus, L. von Matt; Lebendiges Pompeji, Köln 1977:12,13; U. Niffeler, 1988:1; G. Seiterle
1988:8; H.Weber, Lenzburg: 2, 3; Stadtmuseum Worms: 11

23


	Theaterspiel im römischen Lenzburg

