
Zeitschrift: Lenzburger Neujahrsblätter

Herausgeber: Ortsbürger-Kulturkommission Lenzburg

Band: 62 (1991)

Artikel: Die Lenzburger St.-Wolfgangs-Bruderschaft : 526 Jahre
Schützengesellschaft Lenzburg?

Autor: Hafner, Wolfgang

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-918050

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-918050
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


«HansJoggeli, stell de Chrüzgang a, Hudihudiha!»

Die Lenzburger St.-Wolfgangs-Bruderschaft
526 Jahre Schützengesellschaft Lenzburg?

von Wolfgang Hafner

1. Die Spannung des Lebens

Das ausgehende 15. Jahrhundert, in das die Zeit der Gründung der
St.-Wolfgangs-Bruderschaft fällt, war eine Zeit des Übergangs.1 «Der
Herbst des Mittelalters» neigte sich dem Ende zu, neue Formen des
Denkens und des Lebens begannen sich anzukünden.2 Doch das
mittelalterliche Gedankengut mit seiner von der Natur geprägten Kultur und
voller magischer Bezüge dominierte den Alltag noch weitestgehend. Es
sind die sich anbahnenden grundlegenden Veränderungen, die zu einer
großen Spannung im damaligen Leben führten.

Die Menschen des Mittelalters waren den Einflüssen der Umwelt, den
Naturgewalten, inneren und äußeren Einwirkungen viel unmittelbarer
ausgeliefert als heute. Krankheiten wie etwa die Pest merzten ungehemmt
ganze — vorwiegend ärmere — Bevölkerungsgruppen in der Stadt und auf
dem Lande aus. Kriege überzogen immer wieder die Landschaft. Schlechte
Erntejahre führten zu großer Teuerung und Not. Überschwengliches
Glücksgefühl und unermeßliches Leid lagen nahe beieinander. Das Leben
war von einem grellen Gegensatz zwischen Licht und Schatten durchzogen.

Die Triebe wurden kaum kontrolliert, peinliche Strafen wie
Hexenverbrennungen dienten der Volksbelustigung, aber auch der Ausgrenzung
überlieferter, magischer Volkskultur, dem Banne des «Bösen».3 Im folgenden

soll vor allem der historische Rahmen aufgespannt werden, innerhalb
dessen sich die Wolfgangs-Bruderschaft entwickelte.

2. Der Wandel von Religion, Gemeinschaft und Herrschaft

Um sich in das mittelalterliche Denken hineinzuversetzen, muß man
sich die entscheidende Bedeutung der christlichen Religion vergegenwärtigen.

Sie war — durchsetzt und dominiert von einem magischen Verständnis

der Welt — geistiger Nährboden der Menschen. Die kirchlichen Gesetze
bildeten die Richtschnur für das Leben. Die Religion prägte den Alltag der
Menschen und gab ihnen bei all den lauernden Gefahren Trost und

36



Wie die Götzen aus der Kirche getragen wurden. Bildersturm zur Zeit der Reformation;
kolorierte Federzeichnung aus einer Abschrift von Bullingers Reformationsgeschichte aus
den Jahren 1605/06 (Zentralbibliothek Zürich).

Sicherheit. Dem Übergang ins Jenseits — obwohl er für den mittelalterlichen

Menschen nicht weniger schmerzlich gewesen sein dürfte als für uns
— wurde eine andere Bedeutung zugemessen als heute. Starb jemand
wohlversehrt mit den heiligen Sakramenten, hatte der Dahingeschiedene
auf Erden genügend Ablaß der Sünden erworben und beteten die
Zurückgebliebenen für sein Seelenheil, so war ihm ein Platz im Himmel — selbst
nach dem reinigenden Fegfeuer — sicher. Dem irdischen Jammertal folgte
das glückliche Leben im Paradies. Diese Gewißheit wurde von den
Denkern der Reformation zu Beginn der 16. Jahrhunderts fundamental
angezweifelt. Für sie stand die gewachsene, religiöse Volkskultur im
krassen Widerspruch zum Bibelwort, das sie als alleinige Grundlage des
Glaubens betrachteten. Auch auf der Landschaft dürften die Menschen
diese sich anbahnenden Änderungen wahrgenommen haben, wenn sie
auch das Ausmaß und die Tragweite der Umwälzungen kaum abschätzen
konnten. In Zürich und Basel wurden neuerdings reformatorische Schriften

gedruckt, die Lenzburg erreicht haben dürften. Vor der Reformation
gab es auch im heutigen Aargau heftige Diskussionen um theologische
Fragen. Hin und wieder kam es sogar zur Störung von Predigten.4

Gleichzeitig war das Herrschaftsgefüge einem Wandel unterworfen.
Während des ganzen 15. Jahrhunderts lösten sich allmählich die persönlichen

Bindungen zwischen Herren und Untertanen auf, der Territorial-

37



Staat entstand. Fortan waren die Untertanen nicht mehr in einem persönlichen

Abhängigkeitsverhältnis gegenüber einem einzelnen Fürsten,
sondern bildeten gewissermaßen eine Einheit, die einer anderen Körperschaft,
der Obrigkeit, gegenüberstand. In der Mitte des 15. Jahrhunderts zog der
erste Bernische Landvogt auf der Lenzburg ein; er verkörperte diese neue
Entwicklung. Bern errichtete nicht mehr ein Herrschaftsgefüge mit
zahlreichen niederen Adeligen, sondern einen «straff und einheitlich organisierten

Zentralstaat mit direktem Kontakt zwischen Obrigkeit und
Untertanen».5

Bei den Untertanen stießen diese neuen Herrschaffsformen nicht auf
eitle Freude, war doch damit meistens ein Verlust der Souveränität
verbunden. Althergebrachte Rechte mußten die Lenzburger an ihre bernischen

Herren abtreten: Allmählich verloren die Bürger der Stadt Lenzburg
vom Ende des 14. Jahrhunderts an bis zum 16. Jahrhundert ihre
Einflußmöglichkeiten auf die Kontrolle und Verwaltung der Stadt.6 Zumindest
versuchten die Berner, die bestehenden Herrschaftsstrukturen in ihr
Herrschaftssystem einzugliedern, um sie sich so nutzbar zu machen.

Der Verlust an Eigenständigkeit, den die Lenzburger durch die
bernische Herrschaft erlitten, ist vor allem für unser Thema von großer
Bedeutung. Noch zu Beginn des 15. Jahrhunderts gelang es den Lenzbur-
gern, das durch den allmählichen Abzug der Habsburger entstandene
Machtvakuum für sich auszunützen und das Wahlrecht für den Leut-
priester auf Staufen zu beanspruchen.7 Wenn sich die bernische Herrschaft
in Lenzburg nicht durchgesetzt hätte, so wäre es wohl eine Frage von
wenigen Jahren gewesen, bis Lenzburg die Kirche vom Staufberg in die
Stadt verlegt hätte, da die Lenzburger unter den Habsburgern freier waren
als unter der bernischen Herrschaft.

3. Herrschaft und Genossenschaft

Dieser Wechsel im Herrschaftssystem geschah langsam und setzte sich
auch im Alltag der Menschen nur nach und nach durch. Es war noch ein
langer Weg, bis sich die einzelnen Menschen dem Staat gegenüber als

Individuum empfanden; noch dominierte das Gemeinschaftsgefühl, das

nicht zuletzt in genossenschaftlichen Vereinigungen seinen Ausdruck fand.
Der spätmittelalterliche Mensch versuchte sich in einem weitläufigen

Beziehungsnetz, mit Blutsverwandten und gewählten «Verwandten», in
Zünften, Bruderschaften, Nachbarschaftsgruppen einzubetten. Die
Menschen fühlten sich auf ihrem «Territorium», im bunten Treiben auf dem
Dorfplatz, in den Schenken und in den Kirchen und Kirchhöfen heimisch,
auch wenn es dort häufig zu Raufereien und sogar Morden kam.8

Ging man jedoch außerhalb seiner Gemarkungen, so geschah dies
meistens in Gruppen aus dem gleichen Dorf oder der gleichen Stadt.

38



Gemeinschaftliche Organisationen und Zugehörigkeiten prägten das
gesellschaftliche Leben weitestgehend. Diesen Zusammenschlüssen und
(Männer-)Bünden kam vor allem für die Kriegsführung der Eidgenossen
eine entscheidende Bedeutung zu. Da sie in sich abgeschlossene Gebilde
mit eigengesetzlichem Handeln waren, wurden sie von der Obrigkeit mit
einem gewissen Mißtrauen beobachtet, konnten sie doch als relativ
autonome Organisationen die Durchsetzung von obrigkeitlichen Herrschaftsansprüchen

behindern.9 So versuchte die Obrigkeit, diese genossenschaftliche

Gruppierung nach Möglichkeit überflüssig zu machen oder — wo es

nicht anders ging — zu schwächen.

4. Die Kirche muß ins Dorf
Nach den Jahren der Pest gedieh die Wirtschaft im Mittelland gegen

Ende des 15. Jahrhunderts wieder recht gut. Steigendes Selbstbewußtsein,
aber auch das Bedürfnis nach Sicherheit verlangten ihre Bestätigung in
Symbolen des Glaubens, der in den letzten Jahrzehnten vor der Reformation

europaweit einen großen Aufschwung erlebte. Es sei hier nur an die
Beginen-Bewegung, eine ordensähnliche Laienorganisation, und den
Kreis, der sich um die «De imitatione Christi» (d. h. Nachfolge Christi)
bildete, erinnert. Ein Ausdruck dieser Entwicklung war — unter anderem —

der Kirchenbauboom, wie ihn etwa Peter Jezler am Beispiel der Zürcher
Landschaft darstellte.10 In den letzten fünfzig Jahren vor der Reformation
erfaßte ein nie dagewesenes Baufieber die Dörfer. Überall entstanden
spätgotische Kirchen, die in ihrem künstlerischen Ehrgeiz alle Bauwerke
übertrafen, die jemals auf dem Lande errichtet worden sind. Hinter diesem
Bauboom stand ein klares Verständnis über die Rolle der Kirche und des
Priesters: Die Kirche muß ins Dorf und der Pfarrer seinen Pflichten
als Vermittler zu Gott, beziehungsweise zu den Heiligen nachkommen.
Die Dorf- und Stadtbewohner wünschten auch in Gemeinschaft mit den
Toten zu leben. Sie wollten die Gräber am Sonntag nach der Messe
besuchen und die Jahrzeiten an Allerseelen und Allerheiligen gemeinsam
feiern.

Ohne Priester war es unmöglich, Ablaß oder Vergebung der Sünden zu
erlangen. Erst eine gute geistliche Versorgung im Dorf oder in der Stadt

garantierte — nach den Vorstellungen der Zeitgenossen — das ewige
Seelenheil. Ein liederlicher Pfarrer konnte wesentlich dazu beitragen, daß
ein Verstorbener länger im Fegfeuer seine Sünden abbüßen mußte. Daher
versuchten die Gläubigen, die unzuverlässigen geistlichen Väter direkt an
sich zu binden und sie von sich abhängig zu machen.

Die Pfarrer bezogen ihr Einkommen häufig aus irgendwelchen Pfründen

— Vergabungen und Schenkungen, die einen Zins in Form von
Getreide usw. abwarfen — und auf die die Dorfbewohner keinen Einfluß

39



hatten, die sie aber trotzdem bezahlen mußten. Das sollte in Zukunft
ändern. Unter der direkten Kontrolle und in Abhängigkeit von seinen

Gläubigen sollte der Pfarrer von nun an all die Messen und Jahreszeiten
feiern, die seinen Schäfchen einen möglichst guten Platz im Himmel
garantierten.11 Erst mit der Reformation und der damit verbundenen
Zurückdämmung des Pfründenwesens — ein geschickter Pfarrer konnte
vielerlei verschiedene Einkünfte an sich ziehen, ohne daß er eine
Dienstleistung erbringen mußte — gelang es den Gläubigen, ihren Einfluß zu
verstärken.

5. Bruderschaften versprachen Sicherheit

Mit dem Bau der Kirchen versuchten sich die einzelnen Gemeinden aus
dem lästigen Filialsystem, der Abhängigkeit von einer oft weit entfernten
Mutterkirche, zu lösen. Der lange Weg aus der Stadt Lenzburg auf den
Staufberg dürfte ein wichtiger Grund gewesen sein, um sich eine eigene,
unabhängige Kirche in Lenzburg zu wünschen. 1512, also kurz vor der
Reformation, wollten die Lenzburger «die cappell by inen zu einer pfarr-
kilchen uffzurichttenn unnd allda den touff unnd alle anndre sacrament zu
haben», was aber den Widerstand der Kreise hervorrief, die von der
bisherigen Regelung profitierten: das Kloster Königsfelden als Schirmherr,
der Leutpriester auf dem Staufen und die ländlichen Kirchgenossen. Nach
einem längeren Hin und Her erhob der Bischof von Konstanz die Kapelle
von Lenzburg um 1514 zur Pfarrkirche. Sie blieb allerdings noch immer in
die Mutterkirche Staufen eingebunden.12 Mit der «Beförderung» der
Lenzburger Kapelle zu einer Kirche erhielten die Lenzburger auch das Recht,
ihre Toten bei ihrer Kirche zu begraben.13

Die Pünktlichkeit und der ordnungsgemäße Ablauf der Messen, die
Kirche als soziales Zentrum im Dorf, die Zuverlässigkeit der geistlichen
Versorgung, der Wille, sich mit der Predigt auseinanderzusetzen, all das

waren die Gründe, die die Dorfbewohner bewogen, sich für den Bau der
Kirchen in ihren Gemeinden einzusetzen.14 Gelang es nicht, sich von der
Mutterkirche zu lösen oder genügten die Leistungen einer Dorf- oder
Stadtkirche nicht, bot immerhin die Errichtung einer Pfründe die Möglichkeit,

sich einen eigenen Kaplan zu engagieren. Als in der Mitte des 15.

Jahrhunderts die vier «würdigen» Altare der Lenzburger Kapelle oft
unbenutzt blieben, stiftete der Ratsherr Jenni Jeckli 1454 einen jährlich
wiederkehrenden Zins für eine Kaplanei, den die Bürger der Stadt, als

«christglöuibige lüt», zu einer ansehnlichen Summe aufstockten.15 Der
neue Kaplan war nun direkt für das Seelenheil der Stadtbewohner und
Stifter verantwortlich und schuldete seinen Auftraggebern und Gläubigen
Rechenschaft über sein Leben und seine Leistungen. So besaß etwa
Bremgarten in der zweiten Hälfte des 15. Jahrhunderts neben dem Leut-

40



priester bereits sechs Kaplanspfründen, deren Zahl im Laufe der Jahre auf
zwölf anwachsen sollte.16 Auch Lenzburg wies — zusammen mit Staufen —

mehrere Kaplaneien auf.17

Die Kaplane besaßen genau definierte Aufgaben. In Bremgarten war es

beispielsweise Pflicht des Kaplans der Liebfrauenpfründe, fünfmal
wöchentlich die Messe zu lesen, in Bremgarten zu wohnen und dem Leut-
priester beizustehen. Auch die Tage, an denen der Kaplan der oben
erwähnten Pfründe in Lenzburg Messe lesen mußte, sind in der Stiftungsurkunde

genauestens aufgeführt.18
Die gemeinsame Stiftung eines Altars und der entsprechenden Pfründe

gehörten zu den wichtigsten Aufgaben einer Bruderschaft. Daneben
unterstützten sich die Mitglieder einer Bruderschaft — je nach den
entsprechenden Satzungen — gegenseitig in materiellen Notlagen, wie es

überhaupt zu den Christenpflichten gehörte, den Armen in der Not
beizustehen. Zusammenschlüsse in Bruderschaften geschahen häufig auch
mit dem Ziel der gemeinsamen Verehrung eines Heiligen als Fürbitter vor
Gott. Dabei ist der jeweilige Schutzpatron typisch für die Stimmung der
Zeit. In seiner Wahl widerspiegeln sich die gemeinsamen Wünsche der
Bruderschaftsmitglieder. Auch die Bewohner Lenzburgs konnten sich dem
allgemeinen, europaweit feststellbaren religiösen Aufbruchsgefühl nicht
entziehen, wie die Gründung der Wolfgangs-Bruderschaft und die Stiftung
verschieder Kaplaneien zeigt.

6. Der heilige Wolfgang als Kirchengründer

Der heilige Wolfgang war gegen Ende des 15. Jahrhunderts große
«Mode». Ausgehend von der Abteikirche St. Emmeran bei Regensburg,
gehörte St. Wolfgang bald einmal zu den am meisten verehrten Heiligen
im deutschen Sprachraum. Seine individuellen Attribute verweisen auf
seine Funktion als besonderer Fürbitter: Praktisch immer ist er zusammen
mit einem Kirchenmodell und häufig mit einer Axt dargestellt. Das
Kirchenmodell steht dabei als Symbol für den Wunsch nach einer eigenen
Kirche. Allein kommt die Axt — so ein Standardwerk — sehr selten vor.19
Auch dieses zweite Attribut zeigt den heiligen Wolfgang als Kirchenstifter:
Nach der Legende soll er durch das Schleudern einer Axt den Ort für den
Bau seiner Einsiedlerkapelle bestimmt haben. Im übrigen wird dem
heiligen Wolfgang vor allem ein tugendhaftes, vermittelndes, allen Hader
meidendes Leben zugeschrieben. Er starb auch nicht den Märtyrertod,
sondern verschied äußerst friedlich, den Anwesenden Trost spendend.
Nach der Überlieferung soll der heilige Wolfgang vorzüglich gegen Schlagfluß20

helfen.
Allerdings darf die Funktion des heiligen Wolfgang trotzdem nicht

«bloß» auf seine Fürbitterrolle für den Kirchenbau bezogen werden. Der

41



Kirchenbau war ja Ausdruck einer viel weiter reichenden Veränderung.
Daß sich diese Veränderungen jedoch in religiösen Forderungen zuspitzten
und ausdrückten, ist typisch für die mittelalterliche Gesellschaft.

7. Bruderschaften und Totenkult

Doch welche Funktion kommt der St.-Wolfgangs-Bruderschaft in
diesem Kontext zu? Ludwig Remling beschreibt in seinem Buch «Bruderschaften

in Franken» den Begriff «Bruderschaft» wie folgt: «Bruderschaften

(lassen) sich definieren als freiwillige, auf Dauer angelegte
Personenvereinigungen mit primär religiösen, oft auch karitativen Aktivitäten,
bestehend innerhalb oder neben der Pfarrei, wobei durch die Mitgliedschaft

weder der kirchenrechtliche Status des einzelnen tangiert wird, noch
sich im privaten Lebensbereich Veränderungen ergeben zu müssen.» Dabei
ist es unwesentlich, ob diese Zusammenschlüsse der Selbstdarstellung einer
bestimmten gesellschaftlichen Gruppe dienten oder nicht. Demonstra-

Prozession aufdem Lande; aus der Chronik des Luzerners Diebold Schilling

In der dargestellten Prozession bittet das Volk um Gottes Segen für einen Krieg. In ähnlicher

Art zogen die Gläubigen, mit dem Klerus und den Fahnen voraus, über das Land,
um den Segen für die Frucht, den Schutz gegen Krankheiten usw. zu erflehen.

42



tionscharakter — und damit auch politische Bedeutung — hatten diese
öffentlichen Rituale wohl immer. Nicht zuletzt an der Zahl der Menschen,
die einem Toten das letzte Geleit geben, läßt sich das gesellschaftliche
Gewicht eines Verstorbenen messen. «Totengedächtnis, gemeinsame
Gottesdienste und Prozessionen können auch primär der Selbstdarstellung und
Integration einer gesellschaftlichen Gruppe dienen.»21

Tatsächlich umfaßt der Begriff «Bruderschaft» in dem von
genossenschaftlichen Zusammenschlüssen geprägten Leben des Mittelalters eine
reiche Fülle von Möglichkeiten. Die Abgrenzung zu den Zünften, die eher
handwerklich-wirtschaftlich ausgerichtet und strengen berufsständischen
Reglementierungen unterworfen waren, fällt im allgemeinen schwer.
Immerhin zählten die spätmittelalterlichen Laienbruderschaften zu ihren
Mitgliedern sowohl Männer als auch Frauen, während die Frauen im Laufe
des Spätmittelalters als Vollmitglieder aus den Zünften verdrängt wurden.
Die Aufteilung der Bruderschaften nach dem Geschlecht der Mitglieder
scheint erst in neuerer Zeit geschehen zu sein.22 Ob als Unterscheidungsmerkmal

zwischen den Bruderschaften und den Zünften einzig der
politische Machtanspruch der Zünfte geltend gemacht werden kann, muß
bezweifelt werden.23 Immerhin erwähnt das Lexikon des Mittelalters auch
Bruderschaften, die einen großen Einfluß auf das politische Leben in einer
Stadt ausübten.24

Es gab Handwerks- und Gesellenbruderschaften ebenso wie
Frömmigkeitsbruderschaften, die im Aargau mit seinen zahlreichen Klöstern recht
weit verbreitet waren. Aber auch Junggesellenverbände wie etwa die
«Narrenbruderschaft» in Zofingen fallen unter diese Definition. Kurz: die
Bruderschaften waren im 15. Jahrhundert so vielfältig und verschieden,
wie es die Vereine in unserer Zeit sind, allerdings mit einem Gepräge, wie
es für die tiefgläubige mittelalterliche Welt typisch ist: Totenkult mit den

sogenannten «Jahrzeiten», das heißt den jährlichen Messen zum Gedenken
der Verstorbenen, gemeinsames Geleit der Toten zum Grabe, Spende von
Kerzen, gemeinsame Teilnahme an Prozessionen, gemeinsame Essen sowie
karitative Tätigkeit zählten zu den wichtigsten Aufgaben dieser
Vereinigungen. Die Wolfgangs-Bruderschaft dürfte da keine Ausnahme gewesen
sein.

8. Kaplaneien, Bruderschaften und Schützenwesen in Lenzburg
Seit Beginn des 15. Jahrhunderts gab es in Lenzburg eine Frühmeß-

Kaplanei, die ab 1454 vorerst als alte Frühmeß bezeichnet wurde. Später
erhielt diese Kaplanei den Namen Dreikönigs-Kaplanei. An die Stelle der
alten Frühmeß-Kaplanei war die sogenannt neue Frühmeß getreten.25
Nach der Reformation verkauften Schultheiß und Rät auch das Haus des

neuen Frühmeß-Kaplans.

43



Um 1462 wurde auf Staufen der Marienaltar mit entsprechender Pfründe

eingerichtet. 1464 genehmigte der Bischof von Konstanz eine Bruderschaft

und die Messe auf dem Altar. Die Marienpfründe scheint bis

zur Reformation erhalten geblieben zu sein, nahm doch unter anderen auch
der Marienkaplan Nikiaus Gerber an den Berner Glaubensgesprächen
teil.26

Die Wolfgangs-Bruderschaff war die letzte der in Lenzburg errichteten
religiösen Vereinigungen, wobei sich ihr Altar — ob dieser Umstand
möglicherweise mit der überörtlichen Verbreitung der Mitgliedschaft
zusammenhängt, müßte näher untersucht werden — in der Kirche auf dem
Staufberg befand. 1480 erhielt sie erste Zuwendungen, damals war noch
der Leutpriester von Ammerswil für den Wolfgangs-Altar zuständig.
Einen eigenen Kaplan besaß die Bruderschaft noch nicht. Erst 1497
vermerkten die Steuereinzüger des Bischofs zur Wolfgangs-Kaplanei: «man
wird sie errichten und dann taxieren». 1508 ist die «St.-Antons- und
Wolfgangs-Kaplanei» nach der bischöflichen Steuerliste eine Pfründe.
Damit wäre auch die Bruderschaft bischöflich anerkannt gewesen.

Anläßlich der Basler Messe von 1472 wettete der Lenzburger Uoly
Hönsch zusammen mit «Sant Wolffgang», wohl in der Hoffnung, der
Heilige verhelfe ihm zu einem Gewinn, den er dann für sein Seelenheil
einsetzen konnte. Unklar bleibt, ob er diese Wette für die Bruderschaft, den
Altar oder den Heiligen machte.27 Unklar bleibt auch, ob die Bruderschaft
an dem Fest überhaupt präsent war und ob der Uoly Hönsch als Schütze
teilnahm. Die Wette bezeugt bloß, wie beliebt der heilige Wolfgang in
Lenzburg war. Diese Wette an der Basler Messe, bei der auch ein
Schützenfest stattfand, ist der einzige indirekte Zusammenhang zwischen
dem Schützenwesen und der Wolfgangs-Bruderschaff, sieht man davon ab,
daß der Bruderschaftskaplan Markus Spengler zweimal (1523 und 1525) zu
den Berner Truppen aufgeboten wurde. Ob der Uoly Hönsch anläßlich der
Basler Messen überhaupt geschossen hat, beziehungsweise überhaupt ein
Schütze war, geht aus den Quellen nicht hervor.

9. Exkurs zum «Joggeliumzug»

Die Volkskultur ist ein scheues Wild. Viele Volksbräuche sind im Laufe
der Zeit unwiederbringlich verschwunden, andere — wie etwa der Muttertag

oder das Dreikönigsfest — wurden von der modernen Markt- und
Dienstleistungsgesellschaft mit dem Ziel der Absatzförderung neu belebt
oder gar neu geschaffen. Es ist ein schwieriges Unterfangen, die Wurzeln
zu einem in den Quellen erst spät erwähnten Brauchtum zu finden.
Allzuleicht wird Unbekanntes mit eigenen Projektionen gefüllt.

Ein paar wenige Anmerkungen zum Joggeliumzug will ich mir — auf der
Grundlage des oben erarbeiteten Umfeldes der Wolfgangs-Bruderschaff —

44



Die «Confrérie du Saint-Sacrement» (Bruderschaft der Heiligen Sakramente) aus Kippel
trägt eines ihrer Mitglieder zu Grabe.

Männergruppe aus Vex (Wallis) um 1900 beim Totengeleit.

(Beide Bilder aus: Yvonne Preiswerk, «Le Repas de la Mort», Sierre 1983)

45



trotzdem erlauben. Ich hoffe, daß die folgenden Ausführungen zumindest
zu Diskussionen Anlaß geben:

Kreuzgänge und Prozessionen hatten im Mittel- und Spätmittelalter eine

große soziale und religiöse Bedeutung. Prozessionen gehörten zu den
üblichen Anlässen bei «hohen» kirchlichen Feiertagen. Daneben halfen sie

die verschiedensten Gefahren abzuwehren: Es gab Wetterprozessionen,
Prozessionen gegen die Trockenheit, die Pest, die Türken, die Heuschrek-
ken, das Hochwasser, die Kriegsgefahr und vieles andere mehr.28

Das letzte Geleit als eine besondere Art von Umzug ist Teil der
religiösen Vorsorge der Zurückgebliebenen für den Toten: Er soll es im
Jenseits gut haben. So gehörte es zu einer der wichtigen Aufgaben der
Bruderschaften, ihre verstorbenen Mitglieder zum Grabe zu tragen. Für
ein Begräbnis scheinen sie sich besonders gekleidet zu haben. Jedenfalls gab
die «Confrérie du Saint-Sacrement» aus dem Walliser Dorf Kippel ihren
Verstorbenen in weißen Kleidern das letzte Geleit.29 Es ist möglich, daß
zwischen den weißen Kleidern, die die Mitglieder der Schützengesellschaft
Lenzburg anläßlich ihres nächtlichen «Joggeli-»Umzuges tragen, und
denen der einstigen Bruderschaften ein innerer Zusammenhang besteht.30
Dabei ist nach dem mittelalterlichen, magisch besetzten Glaubensverständnis

Totenkult, Fasnacht und Narrentum nicht weit voneinander
entfernt. In der vorindustriellen Gesellschaft — so Carlo Ginzburg — fühlten
sich die Lebenden durch eine Reihe von Beziehungen mit der Gemeinschaft

der Toten verbunden. Die Wahrnehmung dieses Verbundenseins
fand ihren dauerhaften Ausdruck im vielgestaltigen Mythos der nächtlichen

«Wilden Jagd» der noch auf Erden weilenden Toten.31 Von da ist
dann der Weg zum fasnächtlichen Treiben nicht mehr weit.32

All diese Umstände mögen indirekt bei der Entstehung des Joggeli-
umzuges mitgewirkt haben.33 Der Sinn des Umzuges dürfte jedoch ein
anderer gewesen sein, als der der Bruderschaftsprozessionen. Das
Umzugslied der Schützengesellschaft und die feucht-fröhliche Umzugsstimmung

haben wohl wenig mit dem ursprünglichen Totengeleit gemeinsam.34

Dennoch, die Schützengesellschaft wurde offensichtlich durch die
Bruderschaftsumzüge zu ihrem Joggeliumzug angeregt. Die Kopie,
beziehungsweise die Parodie, hat sich jedoch lebensfähiger als das Original
erwiesen.

10. Bruderschaft und Schützenverein

Nach dem heutigen Forschungsstand ist kaum anzunehmen, daß die
St.-Wolfgangs-Bruderschaft eine Schützenvereinigung war, noch in irgendeiner

Form mit einer Schützenvereinigung rechtlich verknüpft war. Die
Bewilligung zur Errichtung der Bruderschaft um die Jahrhundertwende
enthält jedenfalls keine Hinweise, die in Lenzburg so ganz andere Verhält-

46



nisse vermuten lassen als an anderen Orten.35 Jedenfalls dürfen
Bruderschaften und Schützenvereine nicht über den gleichen Leisten geschlagen
werden. Das zeigt das Beispiel des heiligen Sebastians, dem eigentlichen
Schutzheiligen der Schützen. Der heilige Sebastian siegte — so will es die
Legende — mit Gottes Hilfe über die geistigen und körperlichen Pfeile
seiner Feinde und gilt daher als wirksamer Beschützer in Gefahren der
Seele und des Leibes. Ludwig Remling fand bei seiner Untersuchung in
Würzburg 26 Städte, in denen Bruderschaften den heiligen Sebastian als

ihren Patron verehrten. Doch — so Remling — zeigen die Mitgliederverzeichnisse,

«daß der Eintritt in die Bruderschaft weder auf die Schützen
beschränkt ist, noch daß alle Schützen obligatorisch Mitglieder sein müssen».

Aus diesen Gründen sei es verfehlt, «die Sebastians-Bruderschaften
als Schützenbruderschaften zu bezeichnen oder sie mit den... allenthalben
verbreiteten Schützengesellschaften gleichzusetzen. Sebastians-Bruderschaften

und Schützengesellschaften bestehen als eigenständige
Körperschaften rechtlich selbständig nebeneinander.»36 Zwar besteht in Zofingen
eine «Schützenzunft», die im 14. Jahrhundert aus der Sebastians-Bruderschaft

hervorgegangen ist. Doch diese «Schützenzunft» ist im wahrsten
Sinne des Wortes eine Zunft. In Zofingen gab es Büchsenmacher, und es

waren diese Handwerker, die sich zu einer Zunft zusammenschlössen.
Später gesellten sich zu den «Schützen» andere Gewerbetreibende: die
Müller und Pfister (Bäcker). Gegen Ende des 16. Jahrhunderts kamen dazu
die Schreiner, Schlosser, Glaser und Glasmaler. Das Schießen blieb trotz
dieser veränderten Zusammensetzung immer wichtig.37

Hat die Schützengesellschaft Lenzburg demnach die 525-Jahr-Feier ihres
Bestehens anno 1989 zu früh gefeiert? Betrachtet man nur die
rechtlichinstitutionellen Aspekte, dürfte dies zutreffen. Da jedoch in Lenzburg
kein ausdifferenziertes Bruderschaftswesen bestand wie in den größeren
Städten Frankens, ging wohl die Durchmischung verschiedenster Funktionen

recht weit. Die Stadt war klein, zählte kaum mehr als 500 Einwohner38,

und so gab es wohl Schützen, die zugleich Mitglied der Wolfgangs-
Bruderschaff waren. Inhaltlich läßt sich der Trennstrich zwischen der
Bruderschaft mit ihrem Totenkult, ihren geselligen Anlässen und dem
eigentlichen Schützenwesen nicht genau ziehen; im Alltag dürften die
Übergänge fließend gewesen sein. Fasnacht, Kirchweih, Messebesuch,
Hochzeit und Schießen stehen offensichtlich so nahe beieinander, daß es

kaum möglich ist, das eine vom anderen klar abzugrenzen.39
Mit der Durchsetzung der Reformation und der damit verbotenen

Heiligenverehrung verlor die Bruderschaft ihren eigentlichen Daseinszweck.

Ob daraus die Schützen«gesellschaft» hervorging, ist höchst fraglich.

Die Reformatoren versuchten religiöse Volksbräuche radikal
abzuschaffen, also auch die Bruderschaften.40 Heinrich Bullinger, Zwingli-
Nachfolger in Zürich: «Je mehr Gebräuche sich in der Kirche anhäufen,

47



Der heilige Sebastian in seinem Leiden. An den Pfeilen hängen gestiftete Schilde. Die
Holzstatue ist Eigentum der St.-Sebastians-Bruderschaft der Küßnachter Schützengesellschaft.



Freischießen zu St. Gallen 1583

Abbildung aus der Chronik des Johann Jakob Wiek. Im Vordergrund der Schießbetrieb mit den beiden Zielscheiben, daneben im Narren-

^ gewand der sogenannte Pritschenmeister, er sorgte für Ordnung auf dem Schießplatz und verprügelte mit seiner Pritsche Fehlbare; im Hinter¬

grund wird steingestoßen, gesprungen, getanzt und gezecht (Zentralbibliothek Zürich).



desto mehr wird nicht nur der christlichen Freiheit, sondern Christus selbst
Abbruch getan.»41 Folgerichtig enthob die bernische Obrigkeit die —

vermutlich — treu dem alten Glauben ergebene Bruderschaft nach der
Reformation ihrer Funktion als Fürsorger der Armen. Von nun an
kontrollierte der Vogt diese Vergabungen, die die Stadt aus dem an sie

übergegangenen Gut der Bruderschaft vornahm.42 Kurz nach der
Reformation wurde auch das Flaus der Bruderschaft verkauft.

11. Von der Schwierigkeit, einen klaren Trennstrich zu ziehen

Mittelalterliches Leben spielte sich in der Gemeinschaft ab. Gemeinsam

zogen Frauen und Männer, schießende und nichtschießende Bruderschaffsmitglieder

an die Schützenfeste, an Fasnachts- und Kirchweihen. Feste,
denen in der alten Eidgenossenschaft eine wichtige soziale und politische
Funktion bei der Integration der einzelnen Orte in den Bund zukam.
Dieser Festtourismus darf in seiner sozialen und politischen Bedeutung
nicht unterschätzt werden. An den verschiedenen Festen trafen sich die
Solothurner und die Berner, die Zürcher und die Luzerner. Auch kleine
Landstädte hatten ihre Anlässe. So traten um 1460 die Freiburger
Armbrustschützen in Lenzburg zu einem Wettkampf an.43

Doch wurde an den Schützenfesten nicht nur geschossen, sondern es

wurde auch gerungen, gekegelt, Stein gestoßen oder geworfen; kurz es

fand an diesen Anlässen ein eigentlicher sportlicher Wettkampf statt, der
allerdings eher Neben- als Hauptsache der Ereignisse war. Man traf sich
zur allgemeinen Belustigung, zum Gedankenaustausch und zur
Anbahnung und zur Verfestigung von Bündnissen.44

Eines der beliebtesten Spiele war der sogenannte «Glückshafen», bei
dem zwei große Töpfe nebeneinander gestellt wurden. In dem einen Hafen
befanden sich die Zettel mit den Namen der Loskäufer, in dem anderen die
mit den Preisen. Ein Knabe mit verbundenen Augen zog gleichzeitig aus
beiden Häfen einen Zettel und stellte so den Preis und den Gewinner
zugleich fest. Es sind vor allem die Namen der Festteilnehmer, die Lose
kauften, welche wir heute kennen. So verzeichnet etwa das Glückshafenrodel

vom Zürcher Freischießen im Jahre 1504 gegen 24 000 Namen; alles,
was in der weiteren Umgebung Zürichs Beine hatte, dürfte wohl seine
Wette gemacht haben. Gesetzt wurde auf Heilige, lebende und tote
Gegenstände oder für Stiftungen. Zum Teil wurden auch Einlagen für die
Daheimgebliebenen gemacht.45

Wie auch an Kirchweihen, Fasnachten und anderen Anlässen, versuchte
die Obrigkeit auch an den verschiedenen Festen Gewalttaten mit Mandaten46

zu verhindern. Aber die Zusammenballung von Menschen und daß
sie zum Teil ihre Waffen mit sich führten, ließ, allen obrigkeitlichen
Ermahnungen zum Trotz, manches Schützenfest in einer Schlägerei enden.

50



1458 gerieten in Konstanz der Bruder von Hans Waldmann, Heinrich
Waldmann, und der Bürgermeister von Konstanz so aneinander, daß es zu
einem Feldzug von Eidgenossen gegen Konstanz kam, dem «Plappart-
krieg». Anlaß war eine bernische Münze, der «Plappart», den die Konstanzer

«Kuhplappart» schimpften und nicht in Zahlung nehmen wollten — so
der Luzerner Chronist Diebold Schilling. Andere Geschichtsschreiber
führen andere Anlässe für den Ausbruch des Krieges an. Nach dem
Militärhistoriker Schaufelberger muß es «sich um eine Lappalie gehandelt
haben, welche nur deshalb 4000 kampfbereite Kerle auf die Beine zu
bringen vermochte, weil es diesen nicht um einen ehrlichen, sondern
einfach um einen lustigen Krieg und besonders um reiche Beute ging».47
Auch der «Zug vom torechten Leben» oder der «Saubannerzug» ist in diese

Kategorie der spontanen Kriegszüge einzureihen. Jugendliche zogen
damals unter dem Banner der Sau aus, um Städte zu erpressen und sich ein

gutes Leben zu leisten. Als jeder der Freischärler zwei Gulden erhielt und
Wein verteilt wurde, zogen sie wieder heim. So und durch andere Kriege
«wuchsen die jungen Schweizer in das Kriegshandwerk hinein, wie wir
heute in den Schulbetrieb hineinwachsen... Von jüngster Jugend an
verspürten sie den Hauch des Krieges, wenn ihre Väter und Brüder in
Waffen von Haus und Hof zogen und nach der Rückkehr vom Hauen und
Stechen erzählten... »48

Parallel zum Untergang der Wolfgangs-Bruderschaff erlebten die
Schießübungen in einer Schießstatt ihren Aufschwung. Gleichzeitig mit der
Aufhebung der Bruderschaft und ihrer Funktionen, nämlich dem Totenkult,

der Heiligenverehrung, der Geselligkeit und der Fürsorge, gelang es

der Obrigkeit auch, die «wilden», das heißt ungeregelten Freischarenzüge
einzudämmen.

Diese Entwicklungen — wenn auch nicht einfach miteinander verknüpfbar
— sind grundsätzlich auf denselben historischen Wandel zurückzuführen:

der Durchsetzung einer zunehmend absolutistischen und zentralisti-
schen Herrschaft. Mit der Errichtung eines beständigeren Gewaltmonopols

fielen die früher zahlreichen Möglichkeiten für den Einsatz der Waffen
durch die Jungmannschaft dahin. Von nun an mußte im Stand geübt
werden, was wiederum mit der Zeit eine entsprechende Organisation
verlangte: den Schützenverein. Um das Schießwesen der Untertanen zu
fördern, stiftete die Obrigkeit für den Gewinner der — von nun an —

sportlicheren Auseinandersetzung das «Schürletz»-Tuch (eine Art
Barchent) und förderte den Bau von Schießanlagen. 1532 wurde in Lenzburg
die erste permanente «Zilstatt» errichtet, dabei ist denn auch die Rede von
«beder der Büchsen und Armbrust schützen der Statt und Grafschafft
Lentzburg.. .».49

51



Pfründen und kirchliche Verhältnisse Wolfgangs-Bruderschaft Schützenwesen

Um 1413 erhält Lenzburg das Recht der

Vorpräsentation des Leutpriesters auf
Staufen (vgl. J.J. Siegrist, a.a.O., p.
194 f.).

Um 1429 nehmen die Berner den Lenz-
burgern das Recht wieder weg und geben
es wieder dem Kloster Königsfelden
zurück, weil Bern fand, daß die Wahl dem
Kloster «als einem patron baß zugehöre
denn dem undertanen».

Seit Beginn 15. Jh. Frühmeß-Kaplanei in
Lenzburg, ab 1454 umgewandelt in Drei-
königs-Kaplanei, ab 1454 «neue
Frühmeß-Kaplanei».

Um 1460 findet in Lenzburg ein
Schützenfest statt, zu dem auch die

Freiburger eingeladen wurden (vgl.
Büchi, a. a. O., p. 158 ff.).

Um 1462 wurde in der Kirche auf dem
Staufen ein Marienaltar mit Kaplanei-
pfründe errichtet. Am 24. Mai 1462
schenkten Schultheiß und Rat zu Bern
dieser Kaplanei ein Stück Land (Siegrist,
a. a. O., p. 203).



Pfründen und kirchliche Verhältnisse

26. 9.1464: Genehmigung für Messe und
Bruderschaft am Altar der heiligen Jungfrau

Maria durch den Bischof von Konstanz

(Gloor, a. a. O., p. 58, Anm. 1).

15. 6.1480: Abtretung von Grundpfandforderungen

von Ruodi Indermüle-Am-
veld im Auftrag von Elli Amveld an den

Pfleger der «loblichen und wirdigen
Bruoderschaft Sant Anhonijen und Sant

Wolffgangs Altaren» (Gloor, a.a.O., p.
58, Anm. 3). Der Leutpriester in Am-
merswil ist zugleich Pfleger der Altare.
Es gab also noch keine Kaplanei auf dem
Wolfgangsaltar.

1497, Verzeichnis der Steuerleistungen an
den Bischof zu Konstanz vermerkt zur
Wolfgangs-Kaplanei: «man wird sie
errichten und dann taxieren»; die Errichtung

einer Kaplanei ist demnach in
Planung (Gloor, a. a. O., Anm. 5).

Wolfgangs-Bruderschaft Schützenwesen

28.9.1472: Ein Lenzburger mit dem
Namen Uoly Hönsch beteiligt sich «und
Sant Wolffgang» am Glückshafen anläßlich

der Basler Messe (Gloor, a. a. O.,
Anm. 2).

15. 6.1480: Vergabungen an die «loblichen
und wirdigen Bruoderschafft Sant Antho-
nijen und Sant Wolffgangs Altaren» (vgl.
nebenan).



Pfründen und kirchliche Verhältnisse Wolfgangs-Bruderschaft Schützenwesen

Ende 1527 figuriert unter den zum Berner

Glaubensgespräch Eingeladenen der
Marienkaplan Niklaus Gerber (Gloor,
a. a. O., Anm. 21).

24.1.1521; 22. 2.1526; 4. 9.1526:
Grundstückfertigungen, die auf Schuldverhältnisse

gegenüber der Bruderschaft hinweisen

(Gloor, a. a. O., vgl. div. Anm.).

7.10.1527: Die von Lenzburg wollen «die
bruoderschaft herab in ir statt zu ziehen»,
d. h. den Altar in die Stadt zu verlegen,
was nicht gelingt (Siegrist, a.a.O., p.
204).

13.5.1529: Übergang der Einnahmen
(Zinsen) der Bruderschaft an die Stadt.

5. 7.1529: Verkauf des Bruderschaftshauses
durch Schultheiß und Rät.

8. August 1532: «Brandolf Meyer
und Wolfgang Zender, der
Tischmacher, bed Buwmeister der Zilstatt
beder der Büchsen und Armbrust
schützen der Statt und Grafschafft
Lentzburg...» (Keller-Ris, a. a. O.,
p. 6).



1497 und 1508 lieferte die Dreikönigs-
Kaplanei (alt Frühmeß-Kaplanei in Lenzburg)

Steuern an den Bischof, ebenso die

neue Frühmeß-Kaplanei (Siegrist, a. a. O.,
p. 202 f.).

1504: Anläßlich des Zürcher Schützenfestes

setzt «Margret Meygers, jungfrow
von Lentzburg» eine Wette für «der nuw
altar in der capel Lentzburg» (also nicht
für die Wolfgangs-Bruderschaft, da es

sich um einen Altar in der Kapelle
handelt) (vgl. Hegi, a. a. O., p. 273).

1508: Nach der bischöflichen Steuerliste
ist «Die St.-Antons- und Wolfgangs-Ka-
planei eine neue Pfründe» (Gloor, Anm.
7)-

14.8.1518: «Am 14. August erfolgte die
Wahl Herrn Markus Spenglers auf die

Kaplanei des St.-Wolfgangs- und
Antonius-Altars ...; Dekan Meister Johannes
Fry, Leutpriester in Staufen, machte als

Meister der auf ebendenselben Altären
gegründeten Bruderschaft den Wahlvorschlag»

(Gloor, a. a. O., Anm. 9).

31. 8.1518: Amtseinsetzung von Markus
Spengler, der zweimal (1523 und 1525)
von Bern aufgeboten wird.

14.8.1518: Der Leutpriester in Staufen
machte als Meister der auf ebendenselben
Altären gegründeten Bruderschaft den

Wahlvorschlag (vgl. nebenan).



Anmerkungen
1 Im folgenden Aufsatz geht es im wesentlichen darum, die von Georges Gloor in einem

frühern Artikel umfassend gesichteten und aufgearbeiteten Quellen nach den neuesten
Ergebnissen der Mittelalterforschung einzuordnen und darzustellen. Vgl. dazu: Georges

Gloor; Lenzburgs mittelalterliche St.-Wolfgangs-Bruderschaft und die Ursprünge
des Joggeliumzuges, in: Lenzburger Neujahrsblätter 1967, p. 51. Der hier abgedruckte
Artikel entstand als Ergänzung zu der im Herbst 1990 stattfindenden Ausstellung der
St.-Wolfgangs-Bruderschaft. Eine erneute Sichtung der Quellen wurde nicht
vorgenommen. Der Zusammenhang zwischen St.-Wolfgangs-Bruderschaft, Joggeliumzug
und Schützenwesen wurde so von Georges Gloor erarbeitet. Ich folgte in diesem Ansatz

seinen Forschungen. Zahlreiche Hinweise zum Thema verdanke ich Martin Illi.
2 Johan Huizinga: Herbst des Mittelalters, Stuttgart 1975.
3 Vgl. dazu die Verbrennung von Eli Amveld in Lenzburg. In: Gloor, a.a.O. p. 58,

Anmerkung 3.
4 Vgl. dazu das Echo, das die Reformationsdiskussionen im Aargau und auch in Lenzburg

fanden; vgl. Johann Georg Hasler: Predigtdiskussionen im Berner Aargau von
1523 bis 1528, Beringen 1982.

5 Vgl. 1.1. Siegrist: Lenzburg im Mittelalter und im 16. Jahrhundert, Aarau 1955, p. 85.
6 Vgl. J.J. Siegrist, p. 112 ff.
7 Vgl. J.J. Siegrist, a.a.O., p. 94 f. Leutpriester: Pfarrer, der für das Wohl der ganzen

Gemeinde zuständig war und nicht bloß für einzelne Gruppen wie der Kaplan.
8 Vgl. dazu Robert Muchambled: Kultur des Volkes — Kultur der Eliten, Stuttgart 1982,

p. 44.
9 Vgl. dazu: Walter Schaufelberger: Der alte Schweizer und sein Krieg, Zürich 1952, p.

49.
10 Vgl. Peter Jezler: Der spätgotische Kirchenbau in der Zürcher Landschaft, Wetzikon

1988.
11 Auch in Lenzburg scheinen die Priester ihrer Pflicht nicht immer nachgekommen zu

sein. Vgl. dazu: Fritz Wernli: Die Einführung der Reformation in Stadt und Grafschaft
Lenzburg, Aarau 1916, p. 10 ff. Pfründe: Zu jedem Altar gehörte ein bestimmtes Kapital
(aus Schenkungen usw.), aus dem der die Pfründe innehabende Priester sein Einkommen

bezog.
12 Vgl. J.J. Siegrist, a.a.O., p. 206 f.
13 Vgl. J.J. Siegrist, a.a.O., p. 207.
14 Vgl. dazu Rosi Fuhrmann: Die Kirche im Dorf; Kommunale Initiativen zur Organisation

von Seelsorge vor der Reformation; in: Zugänge zur bäuerlichen Reformation,
hrsg. von Peter Blickle, Zürich 1987, p. 185 ff.

15 Vgl. dazu: C. Schröter: Die Pfarrei Staufberg-Lenzburg und das Capitel Lenzburg vor
der Reformation; in: Jahresschrift der Historischen Gesellschaft das Kantons Aargau,
Jahrgang 1862 und 1863, Aarau 1864, p. 286.

16 Vgl. Eugen Buergisser: Vom alten Bruderschaftswesen in Bremgarten II, p. 8.
17 Vgl. Beilage. Daß es in Lenzburg wesentlich weniger Kaplaneien und auch

Bruderschaften als andernorts gab, ist wohl auf die zu Beginn des 14. Jahrhunderts recht gute
Position der Lenzburger bei der Wahl der Pfarrer auf Staufen zurückzuführen. Warum
auch Kaplaneien errichten, wenn doch die Möglichkeit bestand, daß Pfarrei und Kirche
in die Stadt verlegt werden?

18 Vgl. C. Schröter, a.a.O., p. 299 ff.
19 Joseph Braun: Tracht und Attribute der Heiligen in der Deutschen Kunst, Stuttgart

1943, Seite 756 ff. Vgl. dazu auch: Vollständiges Heiligen-Lexikon, hrsg. von Joh.
Evang. Stadler, Augsburg, o.J., Band V. unter dem Stichwort «Wolfgangus». Nach
dieser Darstellung, die auf Heiligenlegenden gründet, war vor allem der Tod des heiligen

Wolfgang vorbildlich. Der heilige Wolfgang hat nach seiner Legende keine Taten

56



vollbracht, die in irgendeinem Zusammenhang mit der ersten Silbe seines Namens
«Wolf» stehen.

20 Gehirnschlag oder Herzschlag.
21 Vgl. Ludwig Remling: Bruderschaften in Franken; in: Quellen und Forschungen zur

Geschichte des Bistums und Hochstifts Würzburg, hrsg. von Klaus Wittstadt, Würzburg

1986, Band 25, p. 24 ff.
22 Vgl. Buergisser, a.a.O.
23 Buergisser erwähnt diesen Aspekt als Unterscheidungsmerkmal, a. a. O.
24 Vgl. dazu beispielsweise die Richterzeche zu Köln, die bruderschaftlich organisiert war.
25 Vg1- J-J- Siegrist, p. 202 f.
26 Vgl. Gloor, a.a.O., Anmerkung 21.
27 Anläßlich des Zürcher Freischießens von 1504 setzte «Margret Meygers, jungfrow von

Lentzburg», Geld für «der nuw altar in der capel Lentzburg) ein. Zum Glückshafenrodel

vgl: F. Hegi: Der Glückshafenrodel des Freischießens zu Zürich 1504, Zürich
1942, p. 273.

28 Vgl. Leo Zehnder: Volkskundliches in der älteren schweizerischen Chronistik; Basel
1976, p. 204 ff.

29 In ihrem Buch «Le Repas de la Mort», Sierre 1983, beschreibt Yvonne Preiswerk das

Totenritual, wie es sich vor allem noch in den Berggegenden während Jahrhunderten
erhalten hat und wie die reformierte bernische Obrigkeit dieses (katholische) Brauchtum

auszumerzen versuchte.
30 In der Mitte des 16. Jh. brachte die Gegenreformation den Bruderschaften in den

katholischen Orten einen starken Aufschwung.
31 Vgl. Carlo Ginzburg: Charivari, assoziazioni giovanili, caccia selvaggia; in: Quaderni

storici, Jg. 49, Nr. 1, April 1982, p. 164 ff.
32 Vgl. dazu auch, daß beispielsweise die Mitglieder der Narrenzunft in Zofingen —

eigentlich eine Narrenbruderschaft — «viel galten und in großem Ansehen standen zu
den Zeiten der bachanalischen Feste im Frühling». Aus: Franz Zimmerlin: Die Zünfte
der Stadt Zofingen im 16. Jahrhundert, Aarau 1909, Pro Argovia Nr. 23, p. 69.

33 Erste schriftliche Hinweise auf den Refrain «Hudihudiha!» finden sich in der ersten
Hälfte des 19. Jahrhunderts. Vgl. Georges Gloor: Der Joggeliumzug, Lenzburger
Bezirks-Anzeiger, 26. Oktober 1989.

34 Die These von J. Keller-Ris, der Jogggeliumzug sei als eine Persiflage auf die Katholiken
nach den Villmergerkriegen um 1712 eingeführt worden, hat einiges für sich. Ein
schlüssiger Beweis fehlt allerdings. (Vgl. J. Keller-Ris: Die Schützen-Gesellschaft der
Stadt Lenzburg in ihrer historischen Entwicklung, Lenzburg 1906, p. 34 f.) Die
Argumentation von Georges Gloor, die bernische Obrigkeit sei nach den Villmergerkriegen
von 1712 keineswegs an antikatholischen Auftritten interessiert gewesen, dürfte stimmen.

Seine Folgerungen jedoch, darum habe es keine konfessionellen Spannungen in
Lenzburg und Umgebung gegeben, ist meines Erachtens falsch. Denn wenn die
bernische Obrigkeit den Lenzburgern anläßlich des offiziellen Friedensfestspiels von 1712

zurufen läßt: «Daß kein' Zweitracht mehr euch kränket; Ruft einander Frieden zu!»
so bedeutet das höchstens, daß der Streit zwischen den beiden Konfessionen in Lenzburg

noch immer vorhanden ist (vgl. Gloor, a.a.O., p. 57). Dazu muß man sich die
Grenzsituation Lenzburgs in dem seit 1656 ständig schwelenden Konfessionskonflikt
zwischen den katholischen und den reformierten Orten vor Augen halten.
Es gab allerdings auch über die Konfessionsgrenzen hinaus einen Austausch. So goß
der Lenzburger Hans Ulrich Baumann 1681 ein Glöcklein, das dem Abläuten nach dem
Schießen diente (vgl. dazu Keller-Ris, a.a.O., p. 43 f.) und das gleichzeitig beim
Joggeliumzug mitgetragen wurde. Der gleiche Baumann fertigte auch 1698 das Totenglöck-
lein der katholischen Pfarrkirche Villmergen und 1709 dasjenige von Sarmenstorf. Erst
umfassende Forschung wird allerdings die genaueren Hintergründe aufdecken können.

57



35 In der konsultierten Literatur gibt es nirgends eine Schützengesellschaft oder eine einer
Schützengesellschaft nahestehende Bruderschaft, die den heiligen Wolfgang als Patron
hat.

36 Vgl. Remling, a.a.O., p. 255.
37 Vgl. dazu Zimmerlin, a.a.O., p. 34.
38 Nach Nicolas Morard: Auf der Höhe der Macht; in: Geschichte der Schweiz und der

Schweizer, Basel 1986, p. 223, zählten Aarau und Zofingen um 1500 etwa 1500
Einwohner, Biel und Burgdorf erreichten die Tausendergrenze.

39 Vgl. Walter Schaufelberger: Der Wettkampf in der Alten Eidgenossenschaft, Bern 1972,

p. 41.
40 Vgl. dazu: Eugen Frikart: Die Fahnen des Zofingervereins, aus: Zofinger Neujahrsblatt

1949 (p. 17). Nach diesem Artikel verlor die Zofinger Narrenbruderschaft ihren
Daseinszweck mit der Einführung der Reformation.

41 Vgl. Zehnder, a.a.O., p. 71 ff.
42 Vgl. Gloor, a.a.O., p. 60, Anmerkung 24.
43 Vgl. Albert Büchi, Freiburgisches Schützenwesen in der zweiten Hälfte des 15. Jahrhunderts:

Freiburger Geschichtsblätter Nr. 27,1923,158 f.
44 Vgl. dazu: Theodor Michel: Schützenbräuche in der Schweiz, Frauenfeld 1983.
45 Vgl. Hegi, a.a.O.
46 Obrigkeitliche Schreiben an die lieben Untertanen.
47 Vgl. W. Schaufelberger: Der Alte Schweizer und sein Krieg, p. 159.
48 Schaufelberger: Der Alte Schweizer p. 47.
49 Vgl. J. Keller-Ris, a.a. O., p. 6 f.

58



Altes Umzugslied
der ehrbaren

Schützen-Gesellschaft Lenzburg
1.

Hans Joggeli, stell' de Chrüzgang a, Hudihudiha!
Am Zistig wei mer vo heime ga, Hudihudiha!
Hans Joggeli, stell' de Chrüzgang a,

Am Zistig wei mer vo heime ga
Hudihudiha, Hudihudiha, Hudihudiha, Halleluja!

2.

De Schällebueb, de mueß vora, Hudihudiha!
Mit ere lange, lange Stang' und eme Fätze dra, Hudihudiha!

3.

Und wo si chôme zum Mühlistäg,
So stelle sich d'Buebe und d'Meitli zwäg.

4.

Und wo si chôme zum Chappeli zue,
Do putze di Bure di dräckige Schueh.

5.

Do lauft de Heer i d'Sakristi,
De Sigerist noh und g'scheret en i.

6.

Druf ist de Heer uf e Redstuel grönnt,
Die Bure händ gar märterli pflännt.

7.

Er het ene zellt vom ewige Labe,
Und daß si solle brav Zehnde gäbe.

8.

Und wo'n er seit: «Ite missa est»!

Do danke die Bure, jetz hei mer de Rast.

9.

Und wo'n er seit: «Vobiscum Dominus»!
Do rönne si alli zum Chappeli us.

59


	Die Lenzburger St.-Wolfgangs-Bruderschaft : 526 Jahre Schützengesellschaft Lenzburg?

