Zeitschrift: Lenzburger Neujahrsblatter
Herausgeber: Ortsburger-Kulturkommission Lenzburg

Band: 62 (1991)

Artikel: Die Lenzburger St.-Wolfgangs-Bruderschaft : 526 Jahre
Schitzengesellschaft Lenzburg?

Autor: Hafner, Wolfgang

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-918050

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-918050
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

«Hans Joggeli, stell de Chriizgang a, Hudibudihaly

Die Lenzburger St.-Wolfgangs-Bruderschaft
526 Jahre Schiitzengesellschaft Lenzburg?

von Wolfgang Hafner

1. Die Spannung des Lebens

Das ausgehende 15. Jahrhundert, in das die Zeit der Grundung der
St.-Wolfgangs-Bruderschaft fillt, war eine Zeit des I'Jb(":rgangs.1 «Der
Herbst des Mittelalters» neigte sich dem Ende zu, neue Formen des
Denkens und des Lebens begannen sich anzukiinden.? Doch das mittel-
alterliche Gedankengut mit seiner von der Natur geprigten Kultur und
voller magischer Beziige dominierte den Alltag noch weitestgehend. Es
sind die sich anbahnenden grundlegenden Verinderungen, die zu einer
grol3en Spannung im damaligen Leben fithrten.

Die Menschen des Mittelalters waren den Einfliissen der Umwelt, den
Naturgewalten, inneren und dufleren Einwirkungen viel unmittelbarer
ausgeliefert als heute. Krankheiten wie etwa die Pest merzten ungehemmt
ganze — vorwiegend drmere — Bevolkerungsgruppen in der Stadt und auf
dem Lande aus. Kriege tiberzogen immer wieder die Landschaft. Schlechte
Erntejahre fithrten zu grofler Teuerung und Not. Uberschwengliches
Gliicksgefiihl und unermeBliches Leid lagen nahe beieinander. Das Leben
war von einem grellen Gegensatz zwischen Licht und Schatten durch-
zogen. Die Triebe wurden kaum kontrolliert, peinliche Strafen wie Hexen-
verbrennungen dienten der Volksbelustigung, aber auch der Ausgrenzung
uiberlieferter, magischer Volkskultur, dem Banne des «Bosen».? Im folgen-
den soll vor allem der historische Rahmen aufgespannt werden, innerhalb
dessen sich die Wolfgangs-Bruderschaft entwickelte.

2. Der Wandel von Religion, Gemeinschaft und Herrschaft

Um sich in das mittelalterliche Denken hineinzuversetzen, mul} man
sich die entscheidende Bedeutung der christlichen Religion vergegenwiir-
tigen. Sie war — durchsetzt und dominiert von einem magischen Verstind-
nis der Welt — geistiger Nihrboden der Menschen. Die kirchlichen Gesetze
bildeten die Richtschnur fiir das Leben. Die Religion prigte den Alltag der
Menschen und gab ihnen bei all den lauernden Gefahren Trost und

36



Wie die Gotzen aus der Kirche getragen wurden. Bildersturm zur Zeit der Reformation;
kolorierte Federzeichnung aus einer Abschrift von Bullingers Reformationsgeschichte aus
den Jahren 1605/06 (Zentralbibliothek Ziirich).

Sicherheit. Dem Ubergang ins Jenseits — obwohl er fiir den mittelalter-
lichen Menschen nicht weniger schmerzlich gewesen sein diirfte als fur uns
— wurde eine andere Bedeutung zugemessen als heute. Starb jemand
wohlversehrt mit den heiligen Sakramenten, hatte der Dahingeschiedene
auf Erden geniigend Ablal3 der Siinden erworben und beteten die Zuriick-
gebliebenen fiir sein Seelenhelil, so war ihm ein Platz im Himmel — selbst
nach dem reinigenden Fegfeuer — sicher. Dem irdischen Jammertal folgte
das gliickliche Leben im Paradies. Diese Gewil(heit wurde von den
Denkern der Reformation zu Beginn der 16. Jahrhunderts fundamental
angezweifelt. Fur sie stand die gewachsene, religiose Volkskultur im
krassen Widerspruch zum Bibelwort, das sie als alleinige Grundlage des
Glaubens betrachteten. Auch auf der Landschaft diirften die Menschen
diese sich anbahnenden Anderungen wahrgenommen haben, wenn sie
auch das Ausmal} und die Tragweite der Umwilzungen kaum abschitzen
konnten. In Ziirich und Basel wurden neuerdings reformatorische Schrif-
ten gedruckt, die Lenzburg erreicht haben diirften. Vor der Reformation
gab es auch im heutigen Aargau heftige Diskussionen um theologische
Fragen. Hin und wieder kam es sogar zur Stérung von Predigten.*
Gleichzeitig war das Herrschaftsgefuge einem Wandel unterworfen.
Wihrend des ganzen 15. Jahrhunderts l6sten sich allmihlich die person-
lichen Bindungen zwischen Herren und Untertanen auf, der Territorial-

37



staat entstand. Fortan waren die Untertanen nicht mehr in einem person-
lichen Abhingigkeitsverhiltnis gegeniiber einem einzelnen Firsten, son-
dern bildeten gewissermal3en eine Einheit, die einer anderen Korperschaft,
der Obrigkeit, gegentiberstand. In der Mitte des 15. Jahrhunderts zog der
erste Bernische Landvogt auf der Lenzburg ein; er verkorperte diese neue
Entwicklung. Bern errichtete nicht mehr ein Herrschaftsgefiige mit zahl-
reichen niederen Adeligen, sondern einen «straff und einheitlich organi-
sierten Zentralstaat mit direktem Kontakt zwischen Obrigkeit und Unter-
tanen».>

Bei den Untertanen stieBen diese neuen Herrschaftsformen nicht auf
eitle Freude, war doch damit meistens ein Verlust der Souverinitit
verbunden. Althergebrachte Rechte mufiten die Lenzburger an ihre berni-
schen Herren abtreten: Allmihlich verloren die Buirger der Stadt Lenzburg
vom Ende des 14. Jahrhunderts an bis zum 16. Jahrhundert ihre Einfluf3-
moglichkeiten auf die Kontrolle und Verwaltung der Stadt.® Zumindest
versuchten die Berner, die bestehenden Herrschaftsstrukturen in ihr Herr-
schaftssystem einzugliedern, um sie sich so nutzbar zu machen.

Der Verlust an Eigenstindigkeit, den die Lenzburger durch die ber-
nische Herrschaft erlitten, ist vor allem far unser Thema von grofler
Bedeutung., Noch zu Beginn des 15. Jahrhunderts gelang es den Lenzbur-
gern, das durch den allmihlichen Abzug der Habsburger entstandene
Machtvakuum fiir sich auszuniitzen und das Wahlrecht fiir den Leut-
priester auf Staufen zu beanspruchen.” Wenn sich die bernische Herrschaft
in Lenzburg nicht durchgesetzt hitte, so wire es wohl eine Frage von
wenigen Jahren gewesen, bis Lenzburg die Kirche vom Staufberg in die
Stadt verlegt hitte, da die Lenzburger unter den Habsburgern freier waren
als unter der bernischen Herrschaft.

3. Herrschaft und Genossenschaft

Dieser Wechsel im Herrschaftssystem geschah langsam und setzte sich
auch im Alltag der Menschen nur nach und nach durch. Es war noch ein
langer Weg, bis sich die einzelnen Menschen dem Staat gegeniiber als
Individuum empfanden; noch dominierte das Gemeinschaftsgefiihl, das
nicht zuletzt in genossenschaftlichen Vereinigungen seinen Ausdruck fand.

Der spitmittelalterliche Mensch vefsuchte sich in einem weitldaufigen
Beziehungsnetz, mit Blutsverwandten und gewihlten «Verwandten», in
Zunften, Bruderschaften, Nachbarschaftsgruppen einzubetten. Die Men-
schen fihlten sich auf ithrem «Territorium», im bunten Treiben auf dem
Dorfplatz, in den Schenken und in den Kirchen und Kirchhofen heimisch,
auch wenn es dort hiufig zu Raufereien und sogar Morden kam.?

Ging man jedoch aullerhalb seiner Gemarkungen, so geschah dies
meistens in Gruppen aus dem gleichen Dorf oder der gleichen Stadt.

38



Gemeinschaftliche Organisationen und Zugehorigkeiten prigten das ge-
sellschaftliche Leben weitestgehend. Diesen Zusammenschliissen und
(Minner-)Buinden kam vor allem fur die Kriegsfithrung der Eidgenossen
eine entscheidende Bedeutung zu. Da sie in sich abgeschlossene Gebilde
mit eigengesetzlichem Handeln waren, wurden sie von der Obrigkeit mit
einem gewissen Mifitrauen beobachtet, konnten sie doch als relativ auto-
nome Organisationen die Durchsetzung von obrigkeitlichen Herrschafts-
anspriichen behindern.? So versuchte die Obrigkeit, diese genossenschaft-
liche Gruppierung nach Moglichkeit tiberfliissig zu machen oder — wo es
nicht anders ging — zu schwichen.

4. Die Kirche mul} ins Dorf

Nach den Jahren der Pest gedich die Wirtschaft im Mittelland gegen
Ende des 15. Jahrhunderts wieder recht gut. Steigendes Selbstbewul3tsein,
aber auch das Bediirfnis nach Sicherheit verlangten ihre Bestitigung in
Symbolen des Glaubens, der in den letzten Jahrzehnten vor der Reforma-
tion europaweit einen gro3en Aufschwung erlebte. Es sei hier nur an die
Beginen-Bewegung, eine ordensihnliche Laienorganisation, und den
Kreis, der sich um die «De imitatione Christi» (d. h. Nachfolge Christi)
bildete, erinnert. Ein Ausdruck dieser Entwicklung war — unter anderem —
der Kirchenbauboom, wie ihn etwa Peter Jezler am Beispiel der Ziircher
Landschaft darstellte.!® In den letzten fiinfzig Jahren vor der Reformation
erfalite ein nie dagewesenes Baufieber die Dorfer. Uberall entstanden
spatgotische Kirchen, die in ihrem kiinstlerischen Ehrgeiz alle Bauwerke
tbertrafen, die jemals auf dem Lande errichtet worden sind. Hinter diesem
Bauboom stand ein klares Verstindnis iiber die Rolle der Kirche und des
Priesters: Die Kirche muf3 ins Dorf und der Pfarrer seinen Pflichten
als Vermittler zu Gott, bezichungsweise zu den Heiligen nachkommen.
Die Dorf- und Stadtbewohner wiinschten auch in Gemeinschaft mit den
Toten zu leben. Sie wollten die Griber am Sonntag nach der Messe
besuchen und die Jahrzeiten an Allerseelen und Allerheiligen gemeinsam
feiern.

Ohne Priester war es unmoglich, Ablal3 oder Vergebung der Siinden zu
erlangen. Erst eine gute geistliche Versorgung im Dorf oder in der Stadt
garantierte — nach den Vorstellungen der Zeitgenossen — das ewige
Seelenheil. Ein liederlicher Pfarrer konnte wesentlich dazu beitragen, dal3
ein Verstorbener linger im Fegfeuer seine Siinden abbiilen mufite. Daher
versuchten die Glaubigen, die unzuverlissigen geistlichen Viter direkt an
sich zu binden und sie von sich abhingig zu machen.

Die Pfarrer bezogen ihr Einkommen hiufig aus irgendwelchen Pfriin-
den — Vergabungen und Schenkungen, die einen Zins in Form von
Getreide usw. abwarfen — und auf die die Dorfbewohner keinen Einflul3

39



hatten, die sie aber trotzdem bezahlen muf3ten. Das sollte in Zukunft
andern. Unter der direkten Kontrolle und in Abhingigkeit von seinen
Glidubigen sollte der Pfarrer von nun an all die Messen und Jahreszeiten
feiern, die seinen Schifchen einen moglichst guten Platz im Himmel
garantierten.!’ Erst mit der Reformation und der damit verbundenen
Zuriickdimmung des Pfrindenwesens — ein geschickter Pfarrer konnte
vielerlei verschiedene Einkiinfte an sich ziehen, ohne dal3 er eine Dienst-
leistung erbringen mulite — gelang es den Glidubigen, ihren Einflul3 zu
verstirken.

5. Bruderschaften versprachen Sicherheit

Mit dem Bau der Kirchen versuchten sich die einzelnen Gemeinden aus
dem lastigen Filialsystem, der Abhidngigkeit von einer oft weit entfernten
Mutterkirche, zu 1osen. Der lange Weg aus der Stadt Lenzburg auf den
Staufberg diirfte ein wichtiger Grund gewesen sein, um sich eine eigene,
unabhingige Kirche in Lenzburg zu wiinschen. 1512, also kurz vor der
Reformation, wollten die Lenzburger «die cappell by inen zu einer pfarr-
kilchen uffzurichttenn unnd allda den touff unnd alle anndre sacrament zu
haben», was aber den Widerstand der Kreise hervorrief, die von der
bisherigen Regelung profitierten: das Kloster Konigsfelden als Schirmherr,
der Leutpriester auf dem Staufen und die lindlichen Kirchgenossen. Nach
einem lingeren Hin und Her erhob der Bischof von Konstanz die Kapelle
von Lenzburg um 1514 zur Pfarrkirche. Sie blieb allerdings noch immer in
die Mutterkirche Staufen eingebunden.!? Mit der «Befoérderungy der Lenz-
burger Kapelle zu einer Kirche erhielten die Lenzburger auch das Recht,
ihre Toten bei ihrer Kirche zu begraben.!3

Die Punktlichkeit und der ordnungsgemille Ablauf der Messen, die
Kirche als soziales Zentrum im Dorf, die Zuverlissigkeit der geistlichen
Versorgung, der Wille, sich mit der Predigt auseinanderzusetzen, all das
waren die Grinde, die die Dorfbewohner bewogen, sich fiir den Bau der
Kirchen in ihren Gemeinden einzusetzen.!* Gelang es nicht, sich von der
Mutterkirche zu losen oder geniigten die Leistungen einer Dorf- oder
Stadtkirche nicht, bot immerhin die Errichtung einer Pfriinde die Moglich-
keit, sich einen eigenen Kaplan zu engagieren. Als in der Mitte des 15.
Jahrhunderts die vier «wiirdigen» Altare der Lenzburger Kapelle oft
unbenutzt blieben, stiftete der Ratsherr Jenni Jeckli 1454 einen jihrlich
wiederkehrenden Zins fiir eine Kaplanei, den die Biirger der Stadt, als
«christglouibige liit», zu einer ansehnlichen Summe aufstockten.!> Der
neue Kaplan war nun direkt fiir das Seelenheil der Stadtbewohner und
Stifter verantwortlich und schuldete seinen Auftraggebern und Gliaubigen
Rechenschaft iber sein Leben und seine Leistungen. So besal3 etwa
Bremgarten in der zweiten Hilfte des 15. Jahrhunderts neben dem Leut-

40



priester bereits sechs Kaplanspfriinden, deren Zahl im Laufe der Jahre auf
zwolf anwachsen sollte.!'® Auch Lenzburg wies — zusammen mit Staufen —
mehrere Kaplaneien auf.!”

Die Kaplane besallen genau definierte Aufgaben. In Bremgarten war es
beispielsweise Pflicht des Kaplans der Liebfrauenpfriinde, funfmal wo-
chentlich die Messe zu lesen, in Bremgarten zu wohnen und dem Leut-
priester beizustehen. Auch die Tage, an denen der Kaplan der oben
erwihnten Pfriinde in Lenzburg Messe lesen mul3te, sind in der Stiftungs-
urkunde genauestens aufgefiihrt.!8

Die gemeinsame Stiftung eines Altars und der entsprechenden Pfriinde
gehorten zu den wichtigsten Aufgaben einer Bruderschaft. Daneben
unterstiitzten sich die Mitglieder einer Bruderschaft — je nach den ent-
sprechenden Satzungen — gegenseitig in materiellen Notlagen, wie es
tiberhaupt zu den Christenpflichten gehorte, den Armen in der Not
beizustehen. Zusammenschliisse in Bruderschaften geschahen hiufig auch
mit dem Ziel der gemeinsamen Verehrung eines Heiligen als Furbitter vor
Gott. Dabei ist der jeweilige Schutzpatron typisch fiir die Stimmung der
Zeit. In seiner Wahl widerspiegeln sich die gemeinsamen Wiinsche der
Bruderschaftsmitglieder. Auch die Bewohner Lenzburgs konnten sich dem
allgemeinen, europaweit feststellbaren religiosen Aufbruchsgefiihl nicht
entziehen, wie die Grindung der Wolfgangs-Bruderschaft und die Stiftung
verschieder Kaplaneien zeigt.

6. Der heilige Wolfgang als Kirchengriinder

Der heilige Wolfgang war gegen Ende des 15. Jahrhunderts grofie
«Mode». Ausgehend von der Abteikirche St. Emmeran bei Regensburg,
gehorte St. Wolfgang bald einmal zu den am meisten verehrten Heiligen
im deutschen Sprachraum. Seine individuellen Attribute verweisen auf
seine Funktion als besonderer Furbitter: Praktisch immer ist er zusammen
mit einem Kirchenmodell und hiufig mit einer Axt dargestellt. Das
Kirchenmodell steht dabei als Symbol fur den Wunsch nach einer eigenen
Kirche. Allein kommt die Axt — so ein Standardwerk — sehr selten vor.!®
Auch dieses zweite Attribut zeigt den heiligen Wolfgang als Kirchenstifter:
Nach der Legende soll er durch das Schleudern einer Axt den Ort fur den
Bau seiner Einsiedlerkapelle bestimmt haben. Im iibrigen wird dem hei-
ligen Wolfgang vor allem ein tugendhaftes, vermittelndes, allen Hader
meidendes Leben zugeschrieben. Er starb auch nicht den Mirtyrertod,
sondern verschied dullerst friedlich, den Anwesenden Trost spendend.
Nach der Uberlieferung soll der heilige Wolfgang vorziiglich gegen Schlag-
fluf320 helfen.

Allerdings darf die Funktion des heiligen Wolfgang trotzdem nicht
«bloB» auf seine Firbitterrolle fiir den Kirchenbau bezogen werden. Der

4



Kirchenbau war ja Ausdruck einer viel weiter reichenden Verinderung,
Daf3 sich diese Veranderungen jedoch in religivsen Forderungen zuspitzten
und ausdriickten, ist typisch fur die mittelalterliche Gesellschaft.

7. Bruderschaften und Totenkult

Doch welche Funktion kommt der St.-Wolfgangs-Bruderschaft in die-
sem Kontext zu? Ludwig Remling beschreibt in seinem Buch «Bruder-
schaften in Franken» den Begriff «Bruderschaft» wie folgt: «Bruderschaf-
ten (lassen) sich definieren als freiwillige, auf Dauer angelegte Personen-
vereinigungen mit primir religiosen, oft auch karitativen Aktivititen,
bestehend innerhalb oder neben der Pfarrei, wobei durch die Mitglied-
schaft weder der kirchenrechtliche Status des einzelnen tangiert wird, noch
sich im privaten Lebensbereich Verinderungen ergeben zu miissen.» Dabei
ist es unwesentlich, ob diese Zusammenschliisse der Selbstdarstellung einer
bestimmten gesellschaftlichen Gruppe dienten oder nicht. Demonstra-

Prozession auf dem Lande,; aus der Chronik des Luzerners Diebold Schilling

In der dargestellten Prozession bittet das Volk um Gottes Segen fiir einen Krieg. In dhnli-
cher Art zogen die Glaubigen, mit dem Klerus und den Fahnen voraus, iiber das Land,
um den Segen fiir die Frucht, den Schutz gegen Krankheiten usw. zu erflehen.

42



tionscharakter — und damit auch politische Bedeutung — hatten diese
offentlichen Rituale wohl immer. Nicht zuletzt an der Zahl der Menschen,
die einem Toten das letzte Geleit geben, lif}t sich das gesellschaftliche
Gewicht eines Verstorbenen messen. «Totengedichtnis, gemeinsame Got-
tesdienste und Prozessionen konnen auch primir der Selbstdarstellung und
Integration einer gesellschaftlichen Gruppe dienen.»?*!

Tatséichlich umfalit der Begriff «Bruderschaft» in dem von genossen-
schaftlichen Zusammenschliissen geprigten Leben des Mittelalters eine
reiche Fille von Moglichkeiten. Die Abgrenzung zu den Ziinften, die eher
handwerklich-wirtschaftlich ausgerichtet und strengen berufsstindischen
Reglementierungen unterworfen waren, fillt im allgemeinen schwer.
Immerhin zihlten die spitmittelalterlichen Laienbruderschaften zu ihren
Mitgliedern sowohl Minner als auch Frauen, wihrend die Frauen im Laufe
des Spitmittelalters als Vollmitglieder aus den Ziinften verdriangt wurden.
Die Aufteilung der Bruderschaften nach dem Geschlecht der Mitglieder
scheint erst in neuerer Zeit geschehen zu sein.?? Ob als Unterscheidungs-
merkmal zwischen den Bruderschaften und den Zinften einzig der poli-
tische Machtanspruch der Ziinfte geltend gemacht werden kann, muf3
bezweifelt werden.2? Immerhin erwihnt das Lexikon des Mittelalters auch
Bruderschaften, die einen groB3en Einflul3 auf das politische Leben in einer
‘Stadt ausiibten.24

Es gab Handwerks- und Gesellenbruderschaften ebenso wie Frommig-
keitsbruderschaften, die im Aargau mit seinen zahlreichen Klostern recht
weit verbreitet waren. Aber auch Junggesellenverbinde wie etwa die
«Narrenbruderschaft» in Zofingen fallen unter diese Definition. Kurz: die
Bruderschaften waren im 15. Jahrhundert so vielfiltig und verschieden,
wie es die Vereine in unserer Zeit sind, allerdings mit einem Geprige, wie
es fiir die tiefgliubige mittelalterliche Welt typisch ist: Totenkult mit den
sogenannten «Jahrzeiten», das heil3t den jahrlichen Messen zum Gedenken
der Verstorbenen, gemeinsames Geleit der Toten zum Grabe, Spende von
Kerzen, gemeinsame Teilnahme an Prozessionen, gemeinsame Essen sowie
karitative Titigkeit zihlten zu den wichtigsten Aufgaben dieser Vereini-
gungen. Die Wolfgangs-Bruderschaft diirfte da keine Ausnahme gewesen
sein.

8. Kaplaneien, Bruderschaften und Schiitzenwesen in Lenzburg

Seit Beginn des 15. Jahrhunderts gab es in Lenzburg eine Frithmel3-
Kaplanei, die ab 1454 vorerst als alte Fruihmel3 bezeichnet wurde. Spiter
erhielt diese Kaplanei den Namen Dreikonigs-Kaplanei. An die Stelle der
alten Frithme[-Kaplanei war die sogenannt neue Frithmel3 getreten.?
Nach der Reformation verkauften Schultheill und Rit auch das Haus des
neuen Frihmef3-Kaplans.

43



Um 1462 wurde auf Staufen der Marienaltar mit entsprechender Pfriin-
de eingerichtet. 1464 genehmigte der Bischof von Konstanz eine Bruder-
schaft und die Messe auf dem Altar. Die Marienpfriinde scheint bis
zur Reformation erhalten geblieben zu sein, nahm doch unter anderen auch
der Marienkaplan Niklaus Gerber an den Berner Glaubensgesprichen
teil .26

Die Wolfgangs-Bruderschaft war die letzte der in Lenzburg errichteten
religisen Vereinigungen, wobei sich ihr Altar — ob dieser Umstand mogli-
cherweise mit der uiberortlichen Verbreitung der Mitgliedschaft zusam-
menhingt, milite niher untersucht werden — in der Kirche auf dem
Staufberg befand. 1480 erhielt sie erste Zuwendungen, damals war noch
der Leutpriester von Ammerswil fir den Wolfgangs-Altar zustindig.
Einen eigenen Kaplan besal3 die Bruderschaft noch nicht. Erst 1497
vermerkten die Steuereinziiger des Bischofs zur Wolfgangs-Kaplanei: «man
wird sie errichten und dann taxieren». 1508 ist die «St.-Antons- und
Wolfgangs-Kaplanei» nach der bischoflichen Steuerliste eine Pfriinde.
Damit wire auch die Bruderschaft bischoflich anerkannt gewesen.

AnliBlich der Basler Messe von 1472 wettete der Lenzburger Uoly
Honsch zusammen mit «Sant Wolffgang», wohl in der Hoffnung, der
Heilige verhelfe ihm zu einem Gewinn, den er dann fuir sein Seelenheil
einsetzen konnte. Unklar bleibt, ob er diese Wette fiir die Bruderschaft, den
Altar oder den Heiligen machte.?” Unklar bleibt auch, ob die Bruderschaft
an dem Fest uberhaupt prisent war und ob der Uoly Honsch als Schiitze
teilnahm. Die Wette bezeugt bloB3, wie beliebt der heilige Wolfgang in
Lenzburg war. Diese Wette an der Basler Messe, bei der auch ein
Schiitzenfest stattfand, ist der einzige indirekte Zusammenhang zwischen
dem Schiitzenwesen und der Wolfgangs-Bruderschaft, sicht man davon ab,
dal3 der Bruderschaftskaplan Markus Spengler zweimal (1523 und 1525) zu
den Berner Truppen aufgeboten wurde. Ob der Uoly Honsch anliflich der
Basler Messen iiberhaupt geschossen hat, bezichungsweise iiberhaupt ein
Schiitze war, geht aus den Quellen nicht hervor.

9. Exkurs zum «Joggeliumzug»

Die Volkskultur ist ein scheues Wild. Viele Volksbriuche sind im Laufe
der Zeit unwiederbringlich verschwunden, andere — wie etwa der Mutter-
tag oder das Dreikonigsfest — wurden von der modernen Markt- und
Dienstleistungsgesellschaft mit dem Ziel der Absatzférderung neu belebt
oder gar neu geschaffen. Es ist ein schwieriges Unterfangen, die Wurzeln
zu einem in den Quellen erst spit erwihnten Brauchtum zu finden.
Allzuleicht wird Unbekanntes mit eigenen Projektionen gefiillt.

Ein paar wenige Anmerkungen zum Joggeliumzug will ich mir — auf der
Grundlage des oben erarbeiteten Umfeldes der Wolfgangs-Bruderschaft —

44



Die «Confrérie du Saint-Sacrement» (Bruderschaft der Heiligen Sakramente) aus Kippel
trigt eines ihrer Mitglieder zu Grabe.

Minnergruppe aus Vex (Wallis) um 1900 beim Totengeleit.

(Beide Bilder aus: Yvonne Preiswerk, «Le Repas de la Mort», Sierre 1983)

45



trotzdem erlauben. Ich hoffe, daf3 die folgenden Ausfithrungen zumindest
zu Diskussionen Anlal3 geben:

Kreuzginge und Prozessionen hatten im Mittel- und Spatmittelalter eine
groBe soziale und religivse Bedeutung. Prozessionen gehorten zu den
iiblichen Anlissen bei «hohen» kirchlichen Feiertagen. Daneben halfen sie
die verschiedensten Gefahren abzuwehren: Es gab Wetterprozessionen,
Prozessionen gegen die Trockenheit, die Pest, die Tiirken, die Heuschrek-
ken, das Hochwasser, die Kriegsgefahr und vieles andere mehr.28

Das letzte Geleit als eine besondere Art von Umzug ist Teil der
religivsen Vorsorge der Zurtickgebliebenen fiir den Toten: Er soll es im
Jenseits gut haben. So gehorte es zu einer der wichtigen Aufgaben der
Bruderschaften, ihre verstorbenen Mitglieder zum Grabe zu tragen. Fur
ein Begribnis scheinen sie sich besonders gekleidet zu haben. Jedenfalls gab
die «Confrérie du Saint-Sacrement» aus dem Walliser Dorf Kippel ihren
Verstorbenen in weillen Kleidern das letzte Geleit.?® Es ist moglich, dal3
zwischen den weillen Kleidern, die die Mitglieder der Schuitzengesellschaft
Lenzburg anldfilich ihres nichtlichen «Joggeli-»Umzuges tragen, und de-
nen der einstigen Bruderschaften ein innerer Zusammenhang besteht.3°
Dabei ist nach dem mittelalterlichen, magisch besetzten Glaubensver-
stindnis Totenkult, Fasnacht und Narrentum nicht weit voneinander ent-
ternt. In der vorindustriellen Gesellschaft — so Carlo Ginzburg — fiihlten
sich die Lebenden durch eine Reihe von Beziehungen mit der Gemein-
schaft der Toten verbunden. Die Wahrnehmung dieses Verbundenseins
fand ihren dauerhaften Ausdruck im vielgestaltigen Mythos der nicht-
lichen «Wilden Jagd» der noch auf Erden weilenden Toten.?! Von da ist
dann der Weg zum fasnichtlichen Treiben nicht mehr weit.3?

All diese Umstinde mogen indirekt bei der Entstehung des Joggeli-
umzuges mitgewirkt haben.3? Der Sinn des Umzuges diirfte jedoch ein
anderer gewesen sein, als der der Bruderschaftsprozessionen. Das Um-
zugslied der Schiitzengesellschaft und die feucht-frohliche Umzugsstim-
mung haben wohl wenig mit dem urspriinglichen Totengeleit gemein-
sam.3* Dennoch, die Schiitzengesellschaft wurde offensichtlich durch die
Bruderschaftsumziige zu ihrem Joggeliumzug angeregt. Die Kopie, be-
zichungsweise die Parodie, hat sich jedoch lebensfihiger als das Original
erwiesen.

10. Bruderschaft und Schiitzenverein

Nach dem heutigen Forschungsstand ist kaum anzunehmen, dal3 die
St.-Wolfgangs-Bruderschaft eine Schiitzenvereinigung war, noch in irgend-
einer Form mit einer Schiitzenvereinigung rechtlich verkniipft war. Die
Bewilligung zur Errichtung der Bruderschaft um die Jahrhundertwende
enthilt jedenfalls keine Hinweise, die in Lenzburg so ganz andere Verhilt-

46



nisse vermuten lassen als an anderen Orten.*® Jedenfalls diirfen Bruder-
schaften und Schiitzenvereine nicht iiber den gleichen Leisten geschlagen
werden. Das zeigt das Beispiel des heiligen Sebastians, dem eigentlichen
Schutzheiligen der Schiitzen. Der heilige Sebastian siegte — so will es die
Legende — mit Gottes Hilfe iiber die geistigen und korperlichen Pfeile
seiner Feinde und gilt daher als wirksamer Beschiitzer in Gefahren der
Seele und des Leibes. Ludwig Remling fand bei seiner Untersuchung in
Wiirzburg 26 Stidte, in denen Bruderschaften den heiligen Sebastian als
ihren Patron verehrten. Doch — so Remling — zeigen die Mitgliederver-
zeichnisse, «dal3 der Eintritt in die Bruderschaft weder auf die Schiitzen
beschrinkt ist, noch dal3 alle Schiitzen obligatorisch Mitglieder sein miis-
sen». Aus diesen Griinden sei es verfehlt, «die Sebastians-Bruderschaften
als Schiitzenbruderschaften zu bezeichnen oder sie mit den. .. allenthalben
verbreiteten Schiitzengesellschaften gleichzusetzen. Sebastians-Bruder-
schaften und Schutzengesellschaften bestehen als eigenstindige Korper-
schaften rechtlich selbstindig nebeneinander.»’¢ Zwar besteht in Zofingen
eine «Schitzenzunft», die im 14. Jahrhundert aus der Sebastians-Bruder-
schaft hervorgegangen ist. Doch diese «Schiitzenzunft» ist im wahrsten
Sinne des Wortes eine Zunft. In Zofingen gab es Biichsenmacher, und es
waren diese Handwerker, die sich zu einer Zunft zusammenschlossen.
Spiter gesellten sich zu den «Schiitzen» andere Gewerbetreibende: die
Miiller und Pfister (Bicker). Gegen Ende des 16. Jahrhunderts kamen dazu
die Schreiner, Schlosser, Glaser und Glasmaler. Das Schiel3en blieb trotz
dieser verinderten Zusammensetzung immer wichtig.?’

Hat die Schiitzengesellschaft Lenzburg demnach die 525-Jahr-Feier ihres
Bestehens anno 1989 zu frith gefeiert? Betrachtet man nur die rechtlich-
institutionellen Aspekte, durfte dies zutreffen. Da jedoch in Lenzburg
kein ausdifferenziertes Bruderschaftswesen bestand wie in den groBeren
Stadten Frankens, ging wohl die Durchmischung verschiedenster Funktio-
nen recht weit. Die Stadt war klein, zihlte kaum mehr als 500 Einwoh-
ner38, und so gab es wohl Schiitzen, die zugleich Mitglied der Wolfgangs-
Bruderschaft waren. Inhaltlich 140t sich der Trennstrich zwischen der
Bruderschaft mit threm Totenkult, ihren geselligen Anldssen und dem
eigentlichen Schiitzenwesen nicht genau ziehen; im Alltag dirften die
Uberginge flieBend gewesen sein. Fasnacht, Kirchweih, Messebesuch,
Hochzeit und Schief3en stehen offensichtlich so nahe beieinander, dal3 es
kaum moglich ist, das eine vom anderen klar abzugrenzen.3?

Mit der Durchsetzung der Reformation und der damit verbotenen
Heiligenverehrung verlor die Bruderschaft ihren eigentlichen Daseins-
zweck. Ob daraus die Schiitzen«gesellschaft» hervorging, ist hochst frag-
lich. Die Reformatoren versuchten religiose Volksbrauche radikal abzu-
schaffen, also auch die Bruderschaften.*® Heinrich Bullinger, Zwingli-
Nachfolger in Ziirich: «Je mehr Gebriuche sich in der Kirche anhiufen,

47



Der heilige Sebastian in seinem Leiden. An den Pfeilen hingen gestiftete Schilde. Die
Holzstatue ist Eigentum der St.-Sebastians-Bruderschaft der KiBnachter Schiitzengesell-
schaft.



ot

Freischieflen zu St. Gallen 1583

Abbildung aus der Chronik des Johann Jakob Wick. Im Vordergrund der SchieBbetrieb mit den beiden Zielscheiben, daneben im Narren-
gewand der sogenannte Pritschenmeister, er sorgte fiir Ordnung auf dem SchieBplatz und verpriigelte mit seiner Pritsche Fehlbare; im Hinter-
grund wird steingestof3en, gesprungen, getanzt und gezecht (Zentralbibliothek Ziirich).



desto mehr wird nicht nur der christlichen Freiheit, sondern Christus selbst
Abbruch getan.»*! Folgerichtig enthob die bernische Obrigkeit die —
vermutlich — treu dem alten Glauben ergebene Bruderschaft nach der
Reformation ihrer Funktion als Firsorger der Armen. Von nun an
kontrollierte der Vogt diese Vergabungen, die die Stadt aus dem an sie
tibergegangenen Gut der Bruderschaft vornahm.*? Kurz nach der Refor-
mation wurde auch das Haus der Bruderschaft verkauft.

11. Von der Schwierigkeit, einen klaren Trennstrich zu ziehen

Mittelalterliches Leben spielte sich in der Gemeinschaft ab. Gemeinsam
zogen Frauen und Minner, schiefSende und nichtschieBende Bruderschafts-
mitglieder an die Schiitzenfeste, an Fasnachts- und Kirchweihen. Feste,
denen in der alten Eidgenossenschaft eine wichtige soziale und politische
Funktion bei der Integration der einzelnen Orte in den Bund zukam.
Dieser Festtourismus darf in seiner sozialen und politischen Bedeutung
nicht unterschitzt werden. An den verschiedenen Festen trafen sich die
Solothurner und die Berner, die Ziircher und die Luzerner. Auch kleine
Landstidte hatten ihre Anlisse. So traten um 1460 die Freiburger Arm-
brustschiitzen in Lenzburg zu einem Wettkampf an.*?

Doch wurde an den Schiitzenfesten nicht nur geschossen, sondern es
wurde auch gerungen, gekegelt, Stein gestol3en oder geworfen; kurz es
fand an diesen Anlissen ein eigentlicher sportlicher Wettkampf statt, der
allerdings eher Neben- als Hauptsache der Ereignisse war. Man traf sich
zur allgemeinen Belustigung, zum Gedankenaustausch und zur An-
bahnung und zur Verfestigung von Biindnissen.*

Eines der beliebtesten Spiele war der sogenannte «Gluckshafen», bei
dem zwei gro3e Topfe nebeneinander gestellt wurden. In dem einen Hafen
befanden sich die Zettel mit den Namen der Loskiufer, in dem anderen die
mit den Preisen. Ein Knabe mit verbundenen Augen zog gleichzeitig aus
beiden Hifen einen Zettel und stellte so den Preis und den Gewinner
zugleich fest. Es sind vor allem die Namen der Festteilnehmer, die Lose
kauften, welche wir heute kennen. So verzeichnet etwa das Gliickshafen-
rodel vom Ziircher Freischiel3en im Jahre 1504 gegen 24 000 Namen; alles,
was in der weiteren Umgebung Ziirichs Beine hatte, durfte wohl seine
Wette gemacht haben. Gesetzt wurde auf Heilige, lebende und tote
Gegenstinde oder fur Stiftungen. Zum Teil wurden auch Einlagen fur die
Daheimgebliebenen gemacht.*s

Wie auch an Kirchweihen, Fasnachten und anderen Anlissen, versuchte
die Obrigkeit auch an den verschiedenen Festen Gewalttaten mit Manda-
ten*¢ zu verhindern. Aber die Zusammenballung von Menschen und dal
sie zum Teil ihre Waffen mit sich fuhrten, lie, allen obrigkeitlichen
Ermahnungen zum Trotz, manches Schiitzenfest in einer Schlidgerei enden.

50



1458 gerieten in Konstanz der Bruder von Hans Waldmann, Heinrich
Waldmann, und der Biirgermeister von Konstanz so aneinander, daf3 es zu
einem Feldzug von Eidgenossen gegen Konstanz kam, dem «Plappart-
kriegy. Anlal3 war eine bernische Miinze, der «Plappart», den die Konstan-
zer «Kuhplappart» schimpften und nicht in Zahlung nehmen wollten — so
der Luzerner Chronist Diebold Schilling. Andere Geschichtsschreiber
fithren andere Anlisse fir den Ausbruch des Krieges an. Nach dem
Militdrhistoriker Schaufelberger mul3 es «sich um eine Lappalie gehandelt
haben, welche nur deshalb 4000 kampfbereite Kerle auf die Beine zu
bringen vermochte, weil es diesen nicht um einen chrlichen, sondern
einfach um einen lustigen Krieg und besonders um reiche Beute gingy.4’
Auch der «Zug vom torechten Leben» oder der «Saubannerzugy ist in diese
Kategorie der spontanen Kriegsziige einzureihen. Jugendliche zogen da-
mals unter dem Banner der Sau aus, um Stidte zu erpressen und sich ein
gutes Leben zu leisten. Als jeder der Freischirler zwei Gulden erhielt und
Wein verteilt wurde, zogen sie wieder heim. So und durch andere Kriege
«wuchsen die jungen Schweizer in das Kriegshandwerk hinein, wie wir
heute in den Schulbetrieb hineinwachsen... Von jungster Jugend an
verspiirten sie den Hauch des Krieges, wenn ihre Viter und Briider in
Waffen von Haus und Hof zogen und nach der Ruckkehr vom Hauen und
Stechen erzihlten. . .»*8

Parallel zum Untergang der Wolfgangs-Bruderschaft erlebten die Schiel3-
tibungen in einer SchieBstatt ihren Aufschwung. Gleichzeitig mit der
Aufhebung der Bruderschaft und ihrer Funktionen, nimlich dem Toten-
kult, der Heiligenverehrung, der Geselligkeit und der Firsorge, gelang es
der Obrigkeit auch, die «wilden», das heil3t ungeregelten Freischarenzige
einzudimmen.

Diese Entwicklungen — wenn auch nicht einfach miteinander verkntipf-
bar — sind grundsitzlich auf denselben historischen Wandel zuriickzufiih-
ren: der Durchsetzung einer zunehmend absolutistischen und zentralisti-
schen Herrschaft. Mit der Errichtung eines bestindigeren Gewaltmono-
pols fielen die frither zahlreichen Moglichkeiten fiir den Einsatz der Waffen
durch die Jungmannschaft dahin. Von nun an muflte im Stand geiibt
werden, was wiederum mit der Zeit eine entsprechende Organisation
verlangte: den Schiitzenverein. Um das SchieBwesen der Untertanen zu
fordern, stiftete die Obrigkeit fiir den Gewinner der — von nun an —
sportlicheren Auseinandersetzung das «Schurletz»-Tuch (eine Art Bar-
chent) und forderte den Bau von Schie3anlagen. 1532 wurde in Lenzburg
die erste permanente «Zilstatt» errichtet, dabei ist denn auch die Rede von
«beder der Buchsen und Armbrust schiitzen der Statt und Grafschafft
Lentzburg. . .»*

51



(A

Pfriinden und kirchliche Verhiltnisse

Wolfgangs-Bruderschaft Schiitzenwesen

Um 1413 erhilt Lenzburg das Recht der
Vorprisentation des Leutpriesters auf
Staufen (vgl. J.]. Siegrist, a.a.O., p.
194 £.).

Um 1429 nehmen die Berner den Lenz-
burgern das Recht wieder weg und geben
es wieder dem Kloster Konigsfelden zu-
riick, weil Bern fand, dal3 die Wahl dem
Kloster «als einem patron bal} zugehore
denn dem undertanen».

Seit Beginn 15. Jh. Frithmef3-Kaplanei in
Lenzburg, ab 1454 umgewandelt in Drei-
konigs-Kaplanei, ab 1454 «neue Frih-
mef3-Kaplanei».

Um 1462 wurde in der Kirche auf dem
Staufen ein Marienaltar mit Kaplanei-
pfrinde errichtet. Am 24. Mai 1462
schenkten Schulthei3 und Rat zu Bern
dieser Kaplanei ein Stiick Land (Siegrist,
.2 Oy pe 203),

Um 1460 findet in Lenzburg ein
Schiitzenfest statt, zu dem auch die
Freiburger eingeladen wurden (vgl.

Biichi, a.a. O., p. 158 ff.).



14

Pfriinden und kirchliche Verhiltnisse

Wolfgangs-Bruderschaft

Schiitzenwesen

26.9.1464: Genehmigung fir Messe und
Bruderschaft am Altar der heiligen Jung-
frau Maria durch den Bischof von Kon-
stanz (Gloor, a.a. O., p. 58, Anm. 1).

15. 6.1480: Abtretung von Grundpfand-
forderungen von Ruodi Indermiile-Am-
veld im Auftrag von Elli Amveld an den
Pfleger der «loblichen und wirdigen
Bruoderschaft Sant Anhonijen und Sant
Wolttgangs Altaren» (Gloor, a.a.O., p.
58, Anm. 3). Der Leutpriester in Am-
merswil ist zugleich Pfleger der Altare.
Es gab also noch keine Kaplanei auf dem
Wolfgangsaltar.

1497, Verzeichnis der Steuerleistungen an
den Bischof zu Konstanz vermerkt zur
Wolfgangs-Kaplanei: «man wird sie er-
richten und dann taxieren»; die Errich-
tung einer Kaplanei ist demnach in Pla-
nung (Gloor, a. 2. O., Anm. 5).

28.9.1472: Ein Lenzburger mit dem
Namen Uoly Honsch beteiligt sich «und
Sant Wolffgangy am Gliickshafen anlal3-
lich der Basler Messe (Gloor, a.a.O.,
Anm. 2).

15. 6.1480: Vergabungen an die «loblichen
und wirdigen Bruoderschafft Sant Antho-
nijen und Sant Wolffgangs Altaren» (vgl.
nebenan).



14

Pfriinden und kirchliche Verhiltnisse

Wolfgangs-Bruderschaft

Schiitzenwesen

Ende 1527 figuriert unter den zum Ber-
ner Glaubensgesprich Eingeladenen der
Marienkaplan Niklaus Gerber (Gloor,
a.2. 0., Anm. 21).

24.1.1521; 22.2.1526; 4.9.1526: Grund-
stiickfertigungen, die auf Schuldverhilt-
nisse gegentuber der Bruderschaft hinwei-
sen (Gloor, a. a. O., vgl. div. Anm.).

7.10.1527: Die von Lenzburg wollen «die
bruoderschaft herab in ir statt zu zieheny,
d.h. den Altar in die Stadt zu verlegen,
was nicht gelingt (Siegrist, a.a.O., p.
204).

13.5.1529: Ubergang der Einnahmen
(Zinsen) der Bruderschaft an die Stadt.

5.7.1529: Verkauf des Bruderschaftshau—
ses durch Schultheil3 und Riit.

8. August 1532: «Brandolf Meyer
und Wolfgang Zender, der Tisch-
macher, bed Buwmeister der Zilstatt
beder der Biichsen und Armbrust
schiitzen der Statt und Grafschafft
Lentzburg...» (Keller-Ris, a.a.O.,

p. 0).



15

1497 und 1508 lieferte die Dreikonigs-
Kaplanei (alt Frithmef3-Kaplanei in Lenz-
burg) Steuern an den Bischof, ebenso die
neue FrithmeB3-Kaplanei (Siegrist, a.a. O.,
p.- 202f.).

1504: AnliBllich des Ziircher Schiitzen-
festes setzt «Margret Meygers, jungfrow
von Lentzburgy eine Wette fiir «der nuw
altar in der capel Lentzburg» (also nicht
fir die Wolfgangs-Bruderschaft, da es
sich um einen Altar in der Kapelle han-
delt) (vgl. Hegi, a.a. O., p. 273).

1508: Nach der bischoflichen Steuerliste
ist «Die St.-Antons- und Wolfgangs-Ka-
planei eine neue Pfriinde» (Gloor, Anm.
)

14.8.1518: «Am 14. August erfolgte die
Wahl Herrn Markus Spenglers auf die
Kaplanei des St.-Wolfgangs- und Anto-
nius-Altars ...; Dekan Meister Johannes
Fry, Leutpriester in Staufen, machte als
Meister der auf ebendenselben Altiren
gegriindeten Bruderschaft den Wahlvor-
schlagy» (Gloor, a.a. O., Anm. 9).

31.8.1518: Amtseinsetzung von Markus
Spengler, der zweimal (1523 und 1525)
von Bern aufgeboten wird.

14.8.1518: Der Leutpriester in Staufen
machte als Meister der auf ebendenselben
Altiren gegriindeten Bruderschaft den
Wahlvorschlag (vgl. nebenan).



Anmerkungen

! Im folgenden Aufsatz geht es im wesentlichen darum, die von Georges Gloor in einem
frithern Artikel umfassend gesichteten und aufgearbeiteten Quellen nach den neuesten
Ergebnissen der Mittelalterforschung einzuordnen und darzustellen. Vgl. dazu: Geor-
ges Gloor; Lenzburgs mittelalterliche St.-Wolfgangs-Bruderschaft und die Utrspriinge
des Joggeliumzuges, in: Lenzburger Neujahrsblitter 1967, p. 51. Der hier abgedruckte
Artikel entstand als Erginzung zu der im Herbst 1990 stattfindenden Ausstellung der
St.-Wolfgangs-Bruderschaft. Eine erneute Sichtung der Quellen wurde nicht vor-
genommen. Der Zusammenhang zwischen St.-Wolfgangs-Bruderschaft, Joggeliumzug
und Schiitzenwesen wurde so von Georges Gloor erarbeitet. Ich folgte in diesem An-
satz seinen Forschungen. Zahlreiche Hinweise zum Thema verdanke ich Martin Illi.

2 Johan Huizinga: Herbst des Mittelalters, Stuttgart 1975.

3 Vgl. dazu die Verbrennung von Eli Amveld in Lenzburg. In: Gloor, a.a.O. p.58, An-
merkung 3.

*Vgl. dazu das Echo, das die Reformationsdiskussionen im Aargau und auch in Lenz-
burg fanden; vgl. Johann Georg Hasler: Predigtdiskussionen im Berner Aargau von
1523 bis 1528, Beringen 1982.

5 Vgl. J.J. Siegrist: Lenzburg im Mittelalter und im 16. Jahrhundert, Aarau 1955, p. 85.

¢ Vgl. J.J. Siegrist, p. 112 ff.

"Vgl. J.]. Siegrist, a.2.0., p. 94 f. Leutpriester: Pfarrer, der fiir das Wohl der ganzen
Gemeinde zustindig war und nicht bloB fiir einzelne Gruppen wie der Kaplan.

8 Vgl. dazu Robert Muchambled: Kultur des Volkes — Kultur der Eliten, Stuttgart 1982,
p. 44.

? Vgl. dazu: Walter Schaufelberger: Der alte Schweizer und sein Krieg, Ziirich 1952, p.
49,

10Vgl. Peter Jezler: Der spitgotische Kirchenbau in der Ziircher Landschaft, Wetzikon
1988.

' Auch in Lenzburg scheinen die Priester ihrer Pflicht nicht immer nachgekommen zu
sein. Vgl. dazu: Fritz Wernli: Die Einfithrung der Reformation in Stadt und Grafschaft
Lenzburg, Aarau 1916, p. 10 ff. Pfriinde: Zu jedem Altar gehorte ein bestimmtes Kapital
(aus Schenkungen usw.), aus dem der die Pfriinde innehabende Priester sein Einkom-
men bezog.

12 Vgl. J.]. Siegrist, a.a. O., p. 206 f.

13Vgl. J.]J. Siegrist, a.2.O., p. 207.

14 Vgl. dazu Rosi Fuhrmann: Die Kirche im Dorf; Kommunale Initiativen zur Organi-
sation von Seelsorge vor der Reformation; in: Zuginge zur biuerlichen Reformation,
hrsg. von Peter Blickle, Ziirich 1987, p. 185 ff.

15 Vgl. dazu: C. Schréter: Die Pfarrei Staufberg-Lenzburg und das Capitel Lenzburg vor
der Reformation; in: Jahresschrift der Historischen Gesellschaft das Kantons Aargau,
Jahrgang 1862 und 1863, Aarau 1864, p. 286.

16 Vgl. Eugen Buergisser: Vom alten Bruderschaftswesen in Bremgarten 11, p. 8.

17Vgl. Beilage. DaB3 es in Lenzburg wesentlich weniger Kaplaneien und auch Bruder-
schaften als andernorts gab, ist wohl auf die zu Beginn des 14. Jahrhunderts recht gute
Position der Lenzburger bei der Wahl der Pfarrer auf Staufen zuriickzufiihren. Warum
auch Kaplaneien errichten, wenn doch die Moglichkeit bestand, dal3 Pfarrei und Kirche
in die Stadt verlegt werden?

18 Vgl. C. Schroter, a.a.0., p. 299 ff.

19 Joseph Braun: Tracht und Attribute der Heiligen in ‘der Deutschen Kunst, Stuttgart
1943, Seite 756 ff. Vgl. dazu auch: Vollstindiges Heiligen-Lexikon, hrsg. von Joh.
Evang. Stadler, Augsburg, o.]., Band V. unter dem Stichwort «Wolfgangus». Nach
dieser Darstellung, die auf Heiligenlegenden griindet, war vor allem der Tod des heili-
gen Wolfgang vorbildlich. Der heilige Wolfgang hat nach seiner Legende keine Taten

56



vollbracht, die in irgendeinem Zusammenhang mit der ersten Silbe seines Namens
«Wolf» stehen.

20 Gehirnschlag oder Herzschlag,

21 Vgl. Ludwig Remling: Bruderschaften in Franken; in: Quellen und Forschungen zur
Geschichte des Bistums und Hochstifts Wiirzburg, hrsg. von Klaus Wittstadt, Wiirz-
burg 1986, Band 25, p. 24 ff.

22 Vgl. Buergisser, a.a.O.

23 Buergisser erwihnt diesen Aspekt als Unterscheidungsmerkmal, a.a. O.

24 Vgl. dazu beispielsweise die Richterzeche zu Kéln, die bruderschaftlich organisiert war.

25 Vgl. J.J. Siegrist, p. 202 £.

26 Vgl. Gloor, a.a.O., Anmerkung 21.

27 AnldBlich des Ziircher FreischieBens von 1504 setzte «Margret Meygers, jungfrow von
Lentzburgy, Geld fiir «der nuw altar in der capel Lentzburgy ein. Zum Gliickshafen-
rodel vgl: F. Hegi: Der Gliickshafenrodel des Freischieflens zu Zirich 1504, Ziirich
1942, p. 273.

28 Vgl. Leo Zehnder: Volkskundliches in der dlteren schweizerischen Chronistik; Basel
1976, p. 204 ff.

29 In ihrem Buch «Le Repas de la Mort», Sierre 1983, beschreibt Yvonne Preiswerk das
Totenritual, wie es sich vor allem noch in den Berggegenden wihrend Jahrhunderten
erhalten hat und wie die reformierte bernische Obrigkeit dieses (katholische) Brauch-
tum auszumerzen versuchte.

30 In der Mitte des 16. Jh. brachte die Gegenreformation den Bruderschaften in den katho-
lischen Orten einen starken Aufschwung,

31 Vgl. Carlo Ginzburg: Charivari, assoziazioni giovanili, caccia selvaggia; in: Quaderni
storici, Jg. 49, Nr. 1, April 1982, p. 164 ff.

32 Vgl. dazu auch, dal} beispiclsweise die Mitglieder der Narrenzunft in Zofingen —
eigentlich eine Narrenbruderschaft — «viel galten und in groflem Ansehen standen zu
den Zeiten der bachanalischen Feste im Friihlings. Aus: Franz Zimmerlin: Die Ziinfte
der Stadt Zofingen im 16. Jahrhundert, Aarau 1909, Pro Argovia Nr. 23, p. 69.

33 Erste schriftliche Hinweise auf den Refrain «Hudihudihal» finden sich in der ersten
Hilfte des 19. Jahrhunderts. Vgl. Georges Gloor: Der Joggeliumzug, Lenzburger
Bezirks-Anzeiger, 26. Oktober 1989.

34 Die These von J. Keller-Ris, der Jogggeliumzug sei als eine Persiflage auf die Katholiken

nach den Villmergerkriegen um 1712 eingefithrt worden, hat einiges fur sich. Ein
schliissiger Beweis fehlt allerdings. (Vgl. J. Keller-Ris: Die Schiitzen-Gesellschaft der
Stadt Lenzburg in ihrer historischen Entwicklung, Lenzburg 1906, p. 34 f.) Die Argu-
mentation von Georges Gloor, die bernische Obrigkeit sei nach den Villmergerkriegen
von 1712 keineswegs an antikatholischen Auftritten interessiert gewesen, diirfte stim-
men. Seine Folgerungen jedoch, darum habe es keine konfessionellen Spannungen in
Lenzburg und Umgebung gegeben, ist meines Erachtens falsch. Denn wenn die ber-
nische Obrigkeit den Lenzburgern anlil3lich des offiziellen Friedensfestspiels von 1712
zurufen l4Bt: «Dal} kein’ Zweitracht mehr euch krinket; ... Ruft einander Frieden zul»
so bedeutet das hochstens, dal3 der Streit zwischen den beiden Konfessionen in Lenz-
burg noch immer vorhanden ist (vgl. Gloor, a.a.O., p. 57). Dazu mul} man sich die
Grenzsituation Lenzburgs in dem seit 1656 stindig schwelenden Konfessionskonflikt
zwischen den katholischen und den reformierten Orten vor Augen halten.
Es gab allerdings auch tber die Konfessionsgrenzen hinaus einen Austausch. So gof3
der Lenzburger Hans Ulrich Baumann 1681 ein Glocklein, das dem Ablduten nach dem
SchieBen diente (vgl. dazu Keller-Ris, a.a.O., p. 43 f.) und das gleichzeitig beim Jog-
geliumzug mitgetragen wurde. Der gleiche Baumann fertigte auch 1698 das Totengléck-
lein der katholischen Pfarrkirche Villmergen und 1709 dasjenige von Sarmenstorf. Erst
umfassende Forschung wird allerdings die genaueren Hintergriinde aufdecken konnen.

57



35 In der konsultierten Literatur gibt es nirgends eine Schiitzengesellschaft oder eine einer
Schiitzengesellschaft nahestehende Bruderschaft, die den heiligen Wolfgang als Patron
hat.

36 Vgl. Remling, a.a.O., p. 255.

37 Vgl. dazu Zimmerlin, a.a. O., p. 34.

38 Nach Nicolas Morard: Auf der Hohe der Macht; in: Geschichte der Schweiz und der
Schweizer, Basel 1986, p. 223, zihlten Aarau und Zofingen um 1500 etwa 1500 Ein-
wohner, Biel und Burgdorf erreichten die Tausendergrenze.

39 Vgl. Walter Schaufelberger: Der Wettkampf in der Alten Eidgenossenschaft, Bern 1972,

.41,

40 %gl. dazu: Eugen Frikart: Die Fahnen des Zofingervereins, aus: Zofinger Neujahrsblatt
1949 (p. 17). Nach diesem Artikel verlor die Zofinger Narrenbruderschaft ihren Da-
seinszweck mit der Einfuhrung der Reformation.

1 Vgl. Zehnder, a.a2.O., p. 71 {f.

42 Vgl. Gloor, a.2.0O., p. 60, Anmerkung 24.

43 Vgl. Albert Biichi, Freiburgisches Schiitzenwesen in der zweiten Hilfte des 15. Jahrhun-
derts: Freiburger Geschichtsblitter Nr. 27, 1923, 158 f.

4 Vel. dazu: Theodor Michel: Schiitzenbriuche in der Schweiz, Frauenfeld 1983.

45 Vgl. Hegi, a.a. 0.

46 Obrigkeitliche Schreiben an die lieben Untertanen.

47 Vgl. W. Schaufelberger: Der Alte Schweizer und sein Krieg, p. 159.

48 Schaufelberger: Der Alte Schweizer ..., p. 47.

% Val. J. Keller-Ris, a.a.O., p. 6 f.

58



Altes Umzugslied
der ehrbaren

Schiitzen-Gesellschaft Lenzburg

1

Hans Joggeli, stell’ de Chriizgang a, Hudihudiha!
Am Zistig wei mer vo heime ga, Hudihudiha!
Hans Joggeli, stell’ de Chrizgang a,

Am Zistig wel mer vo heime ga
Hudihudiha, Hudihudiha, Hudihudiha, Halleluja!

2.
De Schillebueb, de muel3 vora, Hudihudiha!
Mit ere lange, lange Stang’ und eme Fitze dra, Hudihudiha!

3

[jnd wo si chome zum Miihlistig,
So stelle sich d’Buebe und d’Meitli zwig.

4,
Und wo si chome zum Chappeli zue,
Do putze di Bure di drickige Schueh.

5
Do lauft de Heer i d’Sakristi,
De Sigerist noh und g’scheret en i.

6.
Druf ist de Heer uf e Redstuel gronnt,
Die Bure hind gar mirterli pflannt.

7
Er het ene zellt vom ewige Libe,

Und daf si solle brav Zehnde gibe.

8.

Und wo™n er seit: «Ite missa est»!
Do dinke die Bure, jetz hei mer de Rist.

9,
Und wo’n er seit: «Vobiscum Dominus»!
Do ronne si alli zum Chappeli us.

59



	Die Lenzburger St.-Wolfgangs-Bruderschaft : 526 Jahre Schützengesellschaft Lenzburg?

