
Zeitschrift: Lenzburger Neujahrsblätter

Herausgeber: Ortsbürger-Kulturkommission Lenzburg

Band: 34 (1963)

Artikel: Versuch einer Reform der aargauischen Stadtschulen zur Zeit der
Helvetik

Autor: Jörin, Ernst

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-918260

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-918260
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


VERSUCH EINER REFORM
DER AARGAUISCHEN STADTSCHULEN
ZUR ZEIT DER HELVETIK (I.TEIL)

VON ERNST JÖRIN

Vom Stapfersehen Geiste

Vorbemerkung

Philipp Albert Stapfer gehörte zu jenen prominenten Helvetikern
(als Partei Republikaner geheißen), die nach dem Umsturz von 1798
sich berufen fühlten, für das in Helvetien neu aufzurichtende Gemeinwesen

Talente und Tatkraft einzusetzen, in der Hoffnung, einen
Vernunftsstaat, einen Idealstaat nach ihren philosophischen Erkenntnissen
und liberalen Grundsätzen aufbauen zu können, allerdings unter
Hintansetzung der bisherigen Entwicklung des bloß historisch Gewordenen.

Helvetien war also zu einem großen Experimentierfeld ausersehen,
das den Glauben an Fortschritt und Perfektibilität des Menschen
bestätigen sollte. In Stapfers Worten: Dann erst, wenn der Versuch der
allseitigen Kultur mit einem ganzen Volke, vermittelst seiner Verfassung,
aller seiner Anstalten und des Zusammenwirkens seiner Edlen wird
unternommen und von den Umständen begünstigt, ausgeführt sein: wird
es erlaubt sein zu urteilen, ob eine immer steigende Veredlung des

Menschengeschlechts im Plane der Vorsehung lag.
Was damals die Republikaner als ideale Bauleute einer neuen Schweiz

getan und gewollt haben, das gehört unstreitig zum Unvergänglichen
der Helvetik. Aber dieses ideale Bild hat seine Kehrseite: Die Republikaner

entpuppten sich auf der politischen Bühne eher als Jünger Mac-
chiavellis, denn als strenge Kantianer, die sie größtenteils waren. Sie
forderten die alleinige Macht im Staate, in der Besorgnis, ihre Ideale
sonst nicht verwirklichen zu können. Jahrelang und fast unbegreiflich
eigenwillig kämpften sie um ihr oligarchisches Ideal und den Einheitsstaat,

die beide für sie untrennbare Ziele waren, und schraken vor
Intrigen und Gewaltanwendung nicht zurück, ohne dauernden Erfolg zu
haben.1

Allgemeine Anmerkung. Um hier Wiederholungen vermeiden zu können, sei auf
den einleitenden Teil zu «Lenzburg und das Lehrerwahlrecht zur Zeit der Helvetik»
in den Lenzburger Neujahrsblättern 1960 verwiesen.

1 Republikaner (Vertreter von Bildung und Besitz) und Patrioten (Demokraten)
wünschten eine Verfassungsrevision und waren einig in der Anerkennung der
Menschenrechte, der Einheit der Republik und des Repräsentativsystems. Aber in der

2 17



Von Stapfers Anteil am helvetischen Aufbauwerk soll hier noch
besonders die Rede sein; denn die nachfolgend beschriebenen Schulreformen

können nur aus dem Geist und Wirken des Ministers der Künste
und Wissenschaften (1798-1800) verstanden werden.2

Minister Stapfers Kulturprogramm, das ihm offenbar seit seinem

Amtsantritt (Juni 1798) in groben Zügen vor Augen schwebte, läßt sich

in seinen Hauptzielen auf den gemeinsamen Nenner bringen: Erziehung!
Sein Erziehungswerk als Ganzes umfaßte zur einen Hälfte die physische
und intellektuelle Erziehung, zur andern Hälfte die sittlich-religiöse
Erziehung.

Das helvetische Staatskirchentum

Das aufgeklärte Denken stellte angesichts des bisherigen eigenartig
Ineinandergreifens von Staat - Kirche - Schule vor Probleme, die nach
einer Lösung des in der Schwebe befindlichen Verhältnisses von Staat
und Kirche drängten. Die Verfassung (Artikel VI) legte eine Trennung
von Kirche und Staat nahe, und das Direktorium schwankte anfänglich,
ob es die Trennung in die Hände nehmen solle oder nicht. Minister
Stapfer, der in den meisten Kirchensachen als Spiritus rector anzusehen

ist, war ursprünglich, gleich seinen Gesinnungsfreunden, für die Trennung

(die Kirche eine Privatgesellschaft). Aber jetzt kam eine Trennung
für ihn nicht in Frage, weil seine kulturpolitischen Pläne ein aufgeklärtes

Zusammenwirken von Kirche, Staat und Schule voraussetzten und
insbesondere die Mithilfe der Geistlichen unentbehrlich machten. Aber
auch abgesehen von Stapfers hochfliegenden Zielen, lag die Wiederannäherung

der Kirche an den Staat durchaus im Interesse der beiden,
besonders der Kirche, die auf sich allein angewiesen, wohl der Zerrüttung
oder gar dem Chaos verfallen wäre. So unternahm man es denn, die
Kirche (katholischer und protestantischer Konfession) dem Staate aufs
neue einzugliedern und in helvetischem Geiste, d. h. im Geiste der
Aufklärung, zu organisieren. Damit kam das helvetische Staatskirchentum
in Gang, das aber keineswegs identisch war mit der innigen Vereinigung

des Staates mit der Kirche des Ancien Regimes. Uberhaupt blieb
während der Helvetik das Verhältnis von Kirche und Staat unabge-

Frage: Oligarchie oder Demokratie? schieden sich die Geister. Dieser Zwiespalt
führte zum Staatsstreich der Republikaner vom 7. August 1800, der die Auflösung
der mehrheitlich aus Demokraten zusammengesetzten Räte zur Folge hatte, den
Urhebern des Gewaltakts aber für ein Jahr zur (illegalen) Diktatur verhalf.

2 In feinsinniger, sehr einsichtiger Weise weist Adolf Rohr (Von den geistigen
Voraussetzungen für Phil. Alb. Stapfers helvetischen Erziehungsplan in Argovia 1960,

pag. 227ff.) auf die Kontinuität hin der tiefgründigen Gedankenwelt Stapfers aus der
Zeit seiner akademischen Tätigkeit im Dienste Altberns zum Erneuerungswerk des

helvetischen Ministers für Künste und Wissenschaften.

18



klärt und kehrte schließlich wieder zum alten Staatskirchentum zurück.
Das entsprach freilich nicht Stapfers Absichten; nach Stapfer sollte die
helvetische Kirche ein Durchgangsstadium sein zu einem freieren
Zusammenbestehen von Staat und Kirche.3 Darum hatte er sich bemüht,
der Kirche mehr Freiheit und Eigenständigkeit zu verschaffen, allerdings

ohne Erfolg.4

Organisation der Staatsschule

Das Schulwesen sollte ein Eckstein des helvetischen Neubaus werden,
und die Umgestaltung des öffentlichen Unterrichts stand obenan im
Stapferschen Kulturprogramm. Uberraschend schnell gelang es dem
Minister - er war ein großer Organisator, weniger ein schöpferischer
Geist -, die organisatorische Grundlage hiezu zu schaffen. Das Schul-

3 In seiner Rechtfertigungsschrift «Einige Bemerkungen über die Religion und ihre
Diener in Helvetien» (anfangs 1800) will Stapfer nur noch drei Aufgaben dem Staate
vorbehalten: die Verwaltung der geistlichen Güter zur Bestreitung der Kultuskosten,
Nichtauflösung der seitens der Kirche unentbehrlichen Sittenzucht und Anhalten
der Religionslehrer zur Erfüllung ihrer Berufspflichten. Änderungen in Organisation,
Lehrform und Rituale, sollen dem Staate verwehrt sein; doch wird von einer
aufgeklärten Staatsverwaltung erwartet, daß sie durch sanften Druck, ohne jeden Zwang,
die Religionslehrer für beide Kirchen immer wohltätiger und nützlicher zu machen
suche. - Nach Paul Wernle, Der Schweizerische Protestantismus in der Zeit der Hel-
vetik 1798/1803, II. 22 (künftig zitiert: Wernle).

4 Von den durch das neue Verhältnis zwischen Staat und Kirche bewirkten
Maßnahmen sei hier nur weniges angeführt. Zu einem etwas innigeren Zusammengehen
von Kirche und Staat sollte das Fortbestehen des Bettages als Nationalfeiertag
beitragen (nur 1798 zustande gekommen). Ein Gebet für die Obrigkeit wurde entworfen,
worin Gott für die Wiederherstellung der Menschenrechte gedankt wird. - Freizügigkeit

und Wahlfähigkeit der Geistlichen wurde liberaler gestaltet. Besonders wichtig
aber war, daß die Besetzung der Pfarreien gemäß vehementer Befürwortung Stapfers
und dem Wunsche der Pfarrer gemäß, in der Hauptsache den Verwaltungskammern
übertragen wurde. Im übrigen blieben Hierarchie in den katholischen Kantonen und
Organisation der reformierten Kirche unangetastet. - Bekanntlich wurden die Kirchen
während der Helvetik wenig rücksichtsvoll behandelt; aber manches war weniger
kirchenfeindlich, als es aussah. Dies gilt z. B. von der Aufhebung der Zehnten; daher
der Staat schon im August 1798 beschloß, für den Ausfall bisherigen Einkommens
der Geistlichen aufzukommen. Gewaltsam war das Vorgehen gegen die Klöster, und
die Begründung dieser und anderer Maßregeln aus der neuen Welt- und Staatsauffassung

vermochte nicht, das starke Mißtrauen der Katholiken zu zerstreuen. - Am
Ausschluß der Geistlichen vom aktiven und passiven Wahlrecht, sowie an der
Beseitigung der Sittengerichte war die Verfassung schuld; aber die zuständigen Behörden

haben trotz allem Sturmlaufen wider diese z. T. ungerechten Maßnahmen keine
Abhilfe geschaffen.

Ehe die neue Staatskirche sich konsolidiert hatte, begann langsam die rückläufige
Bewegung (seit dem Sturz Laharpes). Es ist Stapfers großes Verdienst, die Rechte der
Kirche und Geistlichkeit, soweit es Verfassung und Gesetz zuließen, unermüdlich
gewahrt zu haben.

19



wesen Helvetiens wurde streng zentralistisch organisiert gemäß
Direktorialdekret vom 24. Juli 1798. Dessen wichtigste Bestimmung betraf
die Einsetzung von kantonalen Erziehungsräten (mit Lehrerwahlrecht)
und von Bezirksinspektoren, durch die der Minister geeignete, aus den
verschiedensten Berufen stammende Aufsichtsorgane und Mitarbeiter
gewann. Damit wurde - stillschweigend - der Staat zum alleinigen
Inhaber der Schulhoheit und Schulaufsicht (auch über die Privatschulen).
Die Schule wird Staatsanstalt und des ehemaligen kirchlichen Charakters
entkleidet. Es schien beinahe so, als ob die Geistlichen aus der Schule
verdrängt werden sollten. Dazu kam, daß sich Stapfer im Dekret vom
24. Juli mit der Schulaufsicht innerhalb der Gemeinden nicht oder noch
nicht befaßt hatte. Aber es war ein Mißverständnis, daraus zu schließen,
die Pfarrer sollten auch hier ihren Einfluß verlieren. Dem war gar nicht
so. Gewiß wollte Stapfer den Trennungsstrich zwischen Schule und Kirche

deutlich gezogen wissen; aber das hieß nicht, die Geistlichen vom
Schulwesen fernhalten; im Gegenteil, der Minister wußte am besten,
daß vorderhand ein gedeihlicher Fortgang in der Jugendbildung ohne
sie kaum möglich wäre. Darum ging er, auf Grund des eben durch sein
Bemühen entstandenen neuen Treueverhältnisses zwischen Kirche und
Staat, darauf aus, die Geistlichen zur Mitarbeit am Erziehungswerk
ausgiebig heranzuziehen, wenn nicht als Diener der Kirche, so doch als
Diener des Staates oder als Jugendfreunde.

Das zeigt deutlich Stapfers Zuschrift «an die Religionslehrer Helvetiens»,

vom 30. Oktober 1798, kurz vor der Wiedereröffnung der
Landschulen. Hier ladet der Minister die Pfarrer öffentlich ein, wie bis anhin
innerhalb ihrer Gemeinde das Schulwesen zu überwachen. Sie seien
berufen, Achtung gegen Sittlichkeit und Religion den Kindern schon frühe
einzupflanzen; sie sollten aber auch die Gemeindeangehörigen aufmuntern,

ihre Kinder nicht der Verwilderung preiszugeben. Er lädt die
Geistlichen weiter ein, die Schulen wie bisher zu besuchen und fortzufahren

mit den Religionsunterweisungen - doch dabei Sanftmut und
Milde zu beobachten. Stapfer erwartet aber von den Pfarrern noch
mehr: sie sollen sich mit der neuen pädagogischen Literatur befassen,
auch etwa Privat-, Abend- und Sonntagsschulen gründen oder auch
junge Leute zu künftigen Schulmeistern bilden. Es wird ihnen weiter
angekündigt, daß ihnen in Zukunft der Religionsunterricht übertragen
wird - aus den Händen der Schulmeister, die dieses Fach bis jetzt weithin,

ganz oder teilweise, erteilt hatten.

Erziehungsplan für Elelvetien

Erziehung zum Menschen und Bürger - das ist das unteilbare Ziel,
dasStapfer der Erziehung setzt. Erziehung zum Menschen, d. h. zur Voll-

20



kommenheit, zur Humanität - oder, wie sich Stapfer selbst knapp und
prägnant ausdrückt: Denn jeder Mensch soll ja zur Humanität, d. i.
zum leichten und sittlichen Gebrauch seiner Kräfte in allen seinen
Verhältnissen ausgebildet werden. Daneben stellt Stapfer sein staatsbürgerliches

Ziel auf. Denn «kein Staat ist durch seine innere Einrichtung
lauter aufgefordert, die Ausbreitung nützlicher Kenntnisse unter allen
seinen Bürgern und die Veredlung des Nationalcharakters zum Hauptzweck

der Bemühungen seiner Beamten zu machen, als derjenige, dessen

Verfassung allen Bürgern gleiche Rechte zusichert und den Zugang zu
allen Stellen ohne Ansehen öffnet».

In seinen verschiedenen Formulierungen des Bildungsziels betont
Stapfer bald die Bildung zum Menschen, bald mehr die zum Bürger,
ohne das eine dem andern über-, bzw. unterzuordnen.

Der Bildungsgang wird sich nach Stapfer in zwei Stufen entwickeln.
Die erste Stufe, der bürgerliche, für Arme unentgeltliche Unterricht
wird alle Volksklassen umfassen und sich nach Ort, Hilfsmitteln und
Fähigkeit der Lehrer von den Elementar- oder Landschulen bis zu
vollkommenen Realschulen in den Kantonshauptstädten erweitern und sich
nach Umständen mit Industrieschulen verbinden. Es war ein Verdienst
Stapfers, daß er der Förderung der Volksschule den Vorrang einräumte.

Die zweite Stufe ist der gelehrten Bildung gewidmet, durch welche
die ausgezeichneten Köpfe ausgebildet und in den Stand gesetzt werden
können, dem Staate in irgend einem Zweige öffentlicher Arbeiten als

Ärzte, Rechtsgelehrte, Sittenlehrer, Beamte, Künstler, Ingenieure usw.
zu dienen. Die gelehrte Bildung erfolgt in zwei Teilstufen. Auf der
untern Stufe sollen die Vorkenntnisse erworben werden, und zwar in den

sogenannten Gymnasien, wo allerdings zum Teil die nämlichen Gegenstände

gelehrt werden wie in den Bürgerschulen, aber wissenschaftlich
behandelt, aus ihren Gründen hergeleitet, und mit mehr Sorgfalt erläutert.

Stapfer flicht hier eine ernste Mahnung ein: «Unglaublich viel an
Zeit und Kraftaufwand wird dereinst gewonnen werden, wenn aus

jenen Vorschulen oder Gymnasien alle Lehrbegriffe und Übungen
verbannt sein werden, die nicht bloß vorbereitend sind, und wenn alle
angewandten Wissenschaften für den höheren Unterricht einer Centraischule

aufbewahrt werden.»
Diese einzige Zentralschule, als Vereinigung von Universität und

Polytechnikum gedacht, war ein Lieblingsgedanke Stapfers. Er hielt
dieses Institut «für das wirksamste Mittel zur gänzlichen Zerstörung des

Föderalismus und zur reellen Einführung unserer Konstitution; es

würde uns in den Augen aller Menschenfreunde heben und unserer
Revolution einen Charakter von durchgedachter Planmäßigkeit und
humaner Philosophie geben, die ihr die Achtung aller Freunde der
Aufklärung und der Kulturfortschritte unseres Geschlechts abgewönne.»

21



«Dieses Institut wird der Brennpunkt der intellektuellen Kräfte unserer
Nation, das Verschmelzungsmittel ihrer noch immerfort bestehenden
einzelnen Völkerschaften und der Stappelort der Kultur der drei gebildeten

Völker sein, deren Mittelpunkt Helvetien ausmacht. Es ist
vielleicht bestimmt, deutschen Tiefsinn mit fränkischer Gewandtheit und
italienischem Geschmack zu vermählen und den Grundsätzen der
Revolution durch ihre Vereinigung mit den Lehren einer Ehrfurcht
gebietenden Rechtschaffenheit unwiderstehbaren Eingang in die Herzen
der Menschen zu verschaffen.»5

Gegenüber der intellektuellen und fachlichen Ausbildung betont
Stapfer mit Nachdruck die Notwendigkeit der sittlichen Erziehung.
«Denn mit allen diesen Anstalten zur technischen Bildung unserer
Mitbürger muß der moralische Unterricht gleichen Schritt halten. Kräfte
werben, entwickeln, üben, Fähigkeiten nähren, Fertigkeiten erzeugen,
reicht zur Ausbildung des Menschen nicht hin. Es muß auch für den

guten Gebrauch dieser geschärften Werkzeuge, für die wohltätige Richtung

jener Kräfte gesorgt werden. Bildung ohne Veredlung ist nur die
Hälfte der Erziehung. Nebst Unterrichts- und Bildungsmitteln sind
Anstalten zur Entwicklung und Schärfung des sittlichen Gefühls nicht
weniger notwendig.» - Von dieser sittlichen Erziehung handelt gesondert
der letzte Abschnitt.

Die Stapfersche Volksschule

Der bekannte Volksschulgesetzesentwurf vom 25. Oktober 1798 ist
eines der schönsten Erzeugnisse des helvetischen Geistes. Dieser
Volksschulentwurf ist zeitgebunden und zugleich der Zeit vorauseilend.
Zeitgebunden: Als Ganzes ist es Stapfers eigenes Werk; alle
Einzelbestimmungen dagegen sind eine scharfsichtige, weitblickende Auslese aus
alle dem, was die Aufklärungspädagogik des 18. Jahrhunderts erprobt
oder in Projekten erdacht und geäußert hatte. Der Zeit vorauseilend:
Die seitherige Entwicklung hat gezeigt, daß Stapfers Volksschule - bis
auf etwelche Übertreibungen - keine Utopie war. Schon Stapfer hat für

5 Stapfer wünschte, die Gesetzgeber würden die Notwendigheit eines Nationalinstituts

der Künste und Wissenschaften anerkennen und dem Direktorium die zur
Verwirklichung nötige Vollmacht erteilen. (12. Februar 1799.) Die Räte verschoben
die Sache auf die lange Bank und aus der helvetischen Hochschule wurde nichts.
Nunmehr erlahmte in Stapfer auch das Interesse für die Mittelschulen.

Unermüdlich und in selbem Geist wie für die Jugendbildung hat sich Stapfer
auch für allgemeine Volksbildung eingesetzt. Daran erinnern z. B. das helvetische
Volksblatt, die literarischen Gesellschaften in Luzern und andern Städten, das
Bemühen um eine Nationalbibliothek und Nationalarchiv, der Plan zu einem Nationalmuseum

und botanischen Nationalgarten. - Mit diesem bloßen Hinweis auf ein wichtiges

Arbeitsfeld des Ministers müssen wir uns hier begnügen.

22



seine Forderungen den Anspruch auf Verwirklichungsfähigkeit erhoben;

aber er wußte wohl und gab es auch ohne weiteres zu, daß
einstweilen nur ein Teil realisierbar sei, alles übrige in die Zukunft weise.
Hier mögen nur jene Bestimmungen des Entwurfs näher berührt werden,

aus denen Stapfers Geist und Absichten am deutlichsten zu erkennen

sind.
Ziel: Stapfer leitet seinen Entwurf mit Ziel und Bestimmung der

Elementarschulen (Primarschulen) ein. Alle Kinder beiderlei Geschlechts
sollen ihre Rechte und Pflichten kennen lernen und befähigt werden,
sich einem Berufe zu widmen, der sie ihren Mitbürgern nützlich macht.
Diesem schlichten bürgerlichen Bildungsziel wird das ideale Bildungsziel

der allgemeinen Menschenbildung hinzugefügt, das für den
Republikaner Stapfer so charakteristisch ist, daß es hier im Wortlaut folgen
möge. «Im besonderen sollen diese Schulen den Klassen zugute kommen,
die am zahlreichsten sind und bestimmt sind für die täglichen Arbeiten
des Landbaus und der Industrie; sie sollen für die Tugenden gebildet
werden, die den Menschen würdig und empfänglich machen des wahren
Glücks, ihnen die Mittel geben, im Dunkel ihres Lebens die Würde des

freien Menschen mit der unvermeidlichen Abhängigkeit zu versöhnen,
in welcher der von seiner Arbeit lebende sich befindet, und auch in die
allergewöhnlichsten Arbeiten ein Verständnis und eine Tätigkeit bringen,

die ihre Last versüßen und ihren Preis erhöhen» (vom Direktorium
gestrichen).6

An anderer Stelle (im Abschnitt über Lehrplan und Methode)
wiederholt Stapfer seine Zielangabe für den bürgerlichen Unterricht, aber

unter starker Betonung staatspolitischer Rücksichten. Der Zweck der
Elementarschulen ist hienach dreifach: 1. Vermittlung der Kenntnisse,
die nötig sind, um seine Pflicht zu erfüllen. 2. Entwicklung der geistigen
und physischen Kräfte und industriellen Fähigkeiten, die jeder
vervollkommnen wird in der Laufbahn, in die er durch Verhältnisse und
Bedürfnisse oder seine Neigung getrieben wird. 3. Entfachen der Liebe zur
Tugend und zu den republikanischen Prinzipien. «Auf diese Weise
umfaßt die elementare Erziehung den ganzen Menschen und übergibt ihn
so der Gesellschaft, daß diese es wagen darf, ihm in der Ausübung der
politischen Rechte die Interessen anzuvertrauen, die ihr so sehr am Herzen

liegen.»
Lehrplan. Vorausgeschickt sei, daß jede Schule in drei Klassen geteilt

wird: I. Klasse vom vollendeten 6. bis zum 8. Altersjahr, II. Klasse

vom 8. bis 13. Altersjahr, III. Klasse vom 13. bis (Dreiklassensystem).
Der Übertritt von einer Klasse in die andere oder der Austritt aus der
Schule erfolgt nach genau vorgeschriebenem Examen, zu denen auch

6 So würde wohl das heutige soziale Empfinden sich in einem Schulgesetz nicht
ausdrücken.

23



Zöglinge von Privatschulen zugelassen werden. Dem hohen Lehrziel
entspricht ein umfassender Lehrplan. Als Lehrfächer treten auf: Sprechen,
Lesen und Schreiben in der Muttersprache, französische Sprachlehre (für
die deutsche Schweiz), Rechnen, Naturgeschichte, Geschichte, Geographie,

Feldmessen, Mechanik, Prinzipien der Arithmetik und Geometrie,
Bau und Funktion des menschlichen Körpers, Gesundheitslehre,
Buchhaltung, Handel, Briefschreiben; erste Begriffe vom Ackerbau,
Hauswirtschaft, Verfassungslehre, Moral und Religion, Zeichnen, Musik,
Spiele und Turnen, militärische Übungen, Schwimmen, Handfertigkeit.7

7 Lehrpensa. I. Klasse: Sprechen, Lesen und Schreiben in deutscher Sprache;
Elemente der französischen Sprache; Addieren, Subtrahieren, die ersten Begriffe der
Geographie; Benennung der gebräuchlichsten Objekte der Naturgeschichte und der
Künste und Handwerke. Der Lehrer wird die Schüler eine Sammlung von
Tugendbeispielen lesen lassen und den moralischen Sinn wecken, bilden und stärken. Körperliche,

diesem Alter und der Gesundheit zuträgliche Übungen werden die Spiele dieser
Schule sein und als wesentlicher Teil dieser ersten Erziehung betrachtet werden.

Die Schüler im Alter von acht Jahren können in die zweite Klasse übertreten,
wenn sie geläufig lesen und nach Diktat korrekt schreiben können; wenn sie die
Fundamentalregeln des Französischen kennen, sowie die beiden ersten Spezies im Rechnen,
angewendet auf die gangbarsten Münzen, Gewichte, Maße; wenn sie imstande sind,
die Namen von Natur- und industriellen und handwerklichen Produkten in die
andere Sprache zu übersetzen; wenn sie in einer der beiden Sprachen auswendig
hersagen und einige einfache Gedichte rezitieren können, die die Liebe zur Tugend, die
Reinheit der Sitten und die Hingabe fürs Vaterland wecken - nach einer vom
Direktorium zur veranstaltenden Sammlung.

II. Klasse: zu dem bisherigen Programm kommen die beiden andern Spezies der
elementaren Arithmetik, einige Anfangsgründe des Zeichnens, der Musik, des Ackerbaus,

der Hauswirtschaft, der auf Moral gegründeten Religion und der helvetischen
Konstitution. Sodann Spiele, die den wachsenden Kräften noch besser entsprechen.
Übertritt in die folgende Klasse wiederum nach entsprechender Prüfung.

Für die Mädchen vom 10. bis 15. Altersjahr wird es eine besondere zweiklassige
Schule geben: Hauswirtschaft mit größerer Ausdehnung, Elemente des Gesangs,
Frauenarbeiten und Erläuterungen eines Leitfadens über weibliche Pflichten,
Betätigungen und Wesenszüge (qualités).

III. Klasse: Fortsetzung der begonnenen Studien. Dazu: Anfänge in Feldmeßkunst,
Mechanik, Handel, Buchhaltung; einige Belehrungen über Bau und Verrichtungen des
menschlichen Körpers und die wichtigsten Gesundheitsregeln (besonders für die
arbeitende Klasse). Weiterhin: Grundlinien der Arithmetik und Geometrie und ein
vollständigeres System der Moral und Religion, Anleitung zum Aufsetzen von Briefen
und anderen Aktenstücken und Kenntnis wenigstens der dabei gebräuchlichsten
Formen. Das Direktorium wird zu diesem Zweck einen Briefsteller verfassen lassen sowie
ein Bürgerbuch, enthaltend: 1. eine Sammlung von Zivil- und Strafgesetzen; 2. einen
Abriß der Pflichten eines Aktivbürgers und über die Funktionen in Ämtern, die er
allenfalls bekleiden wird; 3. erste Prinzipien der Konstitution, der Moral und Religion.

Endlich: Turnen nach Gutsmuth und Veitz und andere gymnastische Übungen;
militärische Übungen unter Leitung eines Offiziers der Nationalgarde; Schwimmen je
nach Lokalität und unter besonderer Aufsicht.

Ein Teil der Unterrichtszeit wird nützlicher Handarbeit gewidmet in methodischer
Verbindung mit der geistigen Arbeit nach einer noch abzufassenden Anleitung. - Das

24



Philipp Albert Stapfer
(1766-1840)

aus „Lebensbilder aus dem Aargau" (Verlag H. R. Sauerländer & Co., Aarau)



Zum Unterricht gehören ferner: Besuch von Manufakturen,
Werkstätten, Gefängnissen, Spitälern. Zur weiteren Bildung: Sammlung von
Ackergeräten und Maschinen für jede Schule; Dorfbibliotheken,
Mustergärten. Für die Mädchen vom 10. bis 15. Altersjahr wird es eine
besondere zweiklassige Töchterschule geben, für Hauswirtschaft, Singen,
Frauenarbeiten (das Direktorium sah von dieser Töchterschule ab).

Les extremes se touchent - wird man sagen, wenn man sich den
notdürftigen, eintönigen Lernstoff der herkömmlichen Schule neben die

Reichhaltigkeit des Stapferschen Lehrplans hält. Zu diesem wahrhaft
encyklopädischen Unterricht seien nur zwei Bemerkungen angebracht:

1. Der Stapfersche Schulplan leidet an Uberbürdung der Kinder.
Werden diese durch die Fächerfülle und Überfütterung mit Wissensstoff
nicht Schaden nehmen an ihrer Seele? Eine Schule, wie die vorgeschlagene,

die dem Rezept des Arnos Comenius (1592-1670) nachleben will,
nämlich allen alles lehren will, ist eine Utopie, sofern wenigstens nicht
alles wieder auf ein Auswendiglernen hinauslaufen soll, was doch gar
nicht in der Absicht Stapfers lag. 2. Das Stapfersche Schulprojekt leidet
auch an einer Überschätzung der geistigen Fähigkeiten des Schulkindes,
einem Kapitalfehler des 18. Jahrhunderts. Die geplante Elementarschule
entspricht - soweit feststellbar - unserer heutigen aargauischen Sekundär-

oder auch Bezirksschule. Stapfer hat in seiner Schule lauter
Musterschüler vor sich, nach einem Einheitsmodell geschaffen, die sein

Programm harmonischer Ausbildung spielend bewältigen. Verschiedene
Anforderungen übersteigen entschieden Verständnis und Aufnahmefähigkeit

unserer Primarschüler. Wie sollen sich z.B. die Knaben vom 13.
Jahre an die Prinzipien der Arithmetik, der Geometrie und Mechanik
und des Feldmessens mit Nutzen aneignen können, sofern die klingenden

Fächernamen nicht leeren Schall bedeuten? Auch der Fremdspracheunterricht

bedeutet eine Uberforderung. Zwar hat der Gedanke etwas
Bestechendes, unsere Kinder von Anfang an neben der Muttersprache
das Französische, bzw. das Deutsche im Welschland und beide übrigen
Landessprachen in der italienischen Schweiz erlernen zu lassen. Stapfer
ließ sich hier offenbar stark von staatspolitischen Motiven leiten: die
Bürger der einen und unteilbaren Republik sollen sich auch sprachlich
gegenseitig verstehen können, so daß die Sprachunterschiede unseres
Landes inskünftig kein wesentliches Hindernis mehr für die politische
Einheit bilden.

Unbestreitbar leiden auch unsere heutigen Schulen an Erbübeln aus
der Aufklärungszeit, an Überlastung und Uberschätzung der Kinder.

Direktorium wird die Verteilung der Arbeiten sowie die Stundenpläne vorschreiben
und den Unterricht vereinfachen und vertiefen, ohne die Arbeiten des Feldbaus, der
Gewerbe und Künste zu beeinträchtigen, an denen die Jugend Anteil nehmen soll.

25



Daher der laute und eindringliche Ruf besonnener Reformer nach Abbau

und Vertiefung.8
Methode. Stapfer versprach sich Wunder von der Methode: «Fertigkeiten,

zu deren Erlangung, Kenntnisse, zu deren Einsammlung ehemals
ein ganzes Leben erforderlich waren, erwirbt man jetzt in Tages- oder
Monatsfrist. Aus Lagranges oder Laplaces Hörsaal geht jetzt in kürzerer
Frist und mit weniger Kraftaufwand ein trefflicher Algebraist hervor
als ehedem aus des besten Mathematikers Schule der gemeinste Rechner»
(Anrede in Luzern 1799). Dieser Optimismus erklärt das große Interesse
Stapfers für methodische Fragen, z. B. auch das verdienstvolle
Verständnis für Pestalozzis damalige Bestrebungen. In seinem Schulentwurf
schreibt der Minister den Lehrern einen streng psychologischen
Entwicklungsgang im Unterricht vor. Die geistigen Fähigkeiten sollen
hervorgelockt, geübt und vervollkommnet werden in der Reihenfolge, welcher

die Natur in ihrer Entwicklung folgt. Da Gedächtnis und
Wahrnehmung vor der Einbildungskraft und dem Verstand tätig sind,
Reflexion und Kombination den Gebrauch der Vernunft vorbereiten und
herbeiführen sollen, so wird der Unterricht diesem Gang der Natur folgen

und der Aufmerksamkeit und der Arbeit des Schülers die Kenntnisse,

die ihm mitgeteilt werden sollen, nur nach und nach und in dem
Maße darbieten, als er sie begreifen und verarbeiten kann. Es wird daher

der Unterricht zuerst die Objekte der Sinneswahrnehmungen und
des Gedächtnisses vor dem Schüler Revue passieren lassen. Dann wird
er sich um die Pflege der Einbildungskraft und des Verstandes bemühen
und nicht eher zu den Ideen und den Belehrungen, die die Fertigkeit der
Vernunft erfordert, ansteigen, als bis ihr Gebrauch durch das Spiel der
Fähigkeiten: der Kombination, der Reflexion und Imagination
angebahnt sein wird.

Das war gegenüber der trostlosen Gedächtnistortur und dem
mechanischen Lesenlernen des herkömmlichen Unterrichtsbetriebs etwas Neues,
Revolutionäres. Stapfer ist hier Vertreter der naturgemäßen Pädagogik,
die die von der Anschauung ausgehende und zur Selbständigkeit
führende, geistfördernde Bildung der menschlichen Seelenkräfte bezweckt.
Diese sogenannte formale Bildung ist die erworbene Kraft oder
dasjenige, «was übrig bleibt, wenn man alles vergessen hat». Es leuchtet
ohne weiteres ein, daß diese innere Gestaltung des Geistes weit wichtiger

8 Schon ein Durchblättern des Aarg. Schulblattes der letzten Jahrzehnte zeigt,
daß es Stürmer und Dränger gibt, denen die Stapfersche, bzw. heutige Schule gegenüber

der Entwicklung moderner Wirtschaft und Technik als veraltet erscheinen. Sie

wollen nicht bloß für die Gemeinschaft, sondern vor allem durch die Gemeinschaft
(Schülergemeinde, Gruppenunterricht usw.) erziehen und damit den gegenwärtigen
Übeln (Überbürdung, Schülerpassivität, überbetonte Verstandeskultur, Mangel an
Gefühls- und Charakterbildung, Vernachlässigung der ästhetischen Erziehung usw.) zum
Verschwinden bringen.

26



ist als die bloße Vermehrung der Fächer und des Wissensstoffes (mate-
riale Bildung).

Stapfers methodisches Bemühen geht also, wie er selbst sagt, darauf
aus, «daß wir sie (die jungen Bürger) zur Selbständigkeit zu erziehen,
sie zum Selbstdenken, Selbsturteilen, Selbsthandeln und zur Selbstachtung,

kurz, zum Genuß eben der Vorzüge emporzuheben suchen, welche
den Gebildetsten unter uns wahre Unabhängigkeit und mit frohem
Selbstgefühl ächte Freiheit verschaffen». (Botschaft an die Gesetzgeber

vom 28. November 1798.)
Nicht unerwähnt bleibe, daß die Verstandesbildung, die von der

Aufklärung in den Schwerpunkt der Erziehung gerückt wurde, auch in
Stapfers Schule stark betont wird, aber Kunstfächer, wie Gesang und
Zeichnen, nicht ausschließt.

Dem Direktorium gebührt das Verdienst, den Stapferschen
Volksschulentwurf einigermaßen realisierbar gemacht zu haben. Von seinen

Korrekturen (von Ochs) sei hier nur die wichtigste hervorgehoben; sie

betrifft die Differenzierung des Elementarunterrichts, was eine

Durchbrechung der Einheitsschule bedeutete. Darnach soll es inskünftig
zweierlei Elementar- oder Bürgerschulen geben; untere und obere. 1.

Untere Bürgerschulen: Lesen, Sprechen und Schreiben nach den Regeln
der Muttersprache, Anfänge der Rechenkunst, der Geographie, der
Vaterlandsgeschichte und der Moral, Erklärung der Staatsverfassung und
Gesetze. 2. Obere Bürgerschulen (Realschulen), wo die Mittel dazu
vorhanden sind; zu den eben genannten Fächern kommen: Geometrie,
Feldmessung, Zeichnungskunst, die in Helvetien gebräuchlichen Sprachen,

Land- und Hauswirtschaft, die nützlichsten Ffandwerke und
Gewerbe, Buchhaltung, einige Belehrungen über die Verrichtungen des

menschlichen Körpers und die wichtigsten Gesundheitsregeln und allenfalls

zweckmäßige Leibesübungen. Wo die Lokalumstände es erfordern
und die Mittel es erlauben, sollen Industrie- und Erwerbsschulen errichtet

werden. Das Direktorium ließ seine Fassung des Gesetzesvorschlags
als provisorische Verordnung und Wegleitung drucken samt den - vielfach

interessanten - ministeriellen Instruktionen für die Erziehungsräte
und Schulinspektoren. Der direktoriale Entwurf blieb in Kraft bis
zuletzt - wenigstens auf dem Papier. Im übrigen wurde demselben recht
ungleich nachgelebt. Der Aargau gehörte zu jenen Landesteilen, wo die
zentrale Verordnung nach Möglichkeit und bis zum Schluß der Helvetik
befolgt wurde. Die Beratungen der gesetzgebenden Räte über ein
Volksschulgesetz verliefen resultatlos.9

8 Noch nicht erwähnte, aber nennenswerte Einzelheiten aus dem Stapferschen
Schulgesetzentwurf. Schulpflicht - ist nicht ausdrücklich festgelegt, aber irgendwie
vorausgesetzt oder eingeschmuggelt. - Strafbestimmungen: widerspenstigen oder
nachlässigen Eltern soll das Bürgerrecht entzogen oder sie sollen sonstwie bestraft werden

27



Sittlich-religiöse Erziehung

Einheit der Religion. Erziehung zur Humanität war, wie wir sahen,
das Bildungsideal Stapfers. Dabei fiel auf, wie nachdrücklich er die

Notwendigkeit der sittlichen Erziehung betonte. Für Stapfer ist moralische

Erziehung - zwar nicht bis zur Identität - zugleich religiöse Erziehung.

Dieser sittlich-religiösen Erziehung will nun Stapfer eine
ungewöhnliche Ausdehnung geben; sie soll über die Jugend hinaus das ganze
Volk erfassen. Der Minister trug sich nämlich von Anfang an mit dem

weitgespannten Plane, die helvetische Nation - neben oder über den
bestehenden Konfessionen - auf eine freiere weltanschauliche Ebene zu
heben, wo sich alle Parteien verstehen, alle Menschen als Träger der
Vernunft und des Sittengesetzes einig gehen könnten. Wohlverstanden:
es ging dabei nicht um eine neue Lehre, es handelte sich vielmehr um
das alte, ursprüngliche Christentum nach der rein moralischen Auffassung

des Königsberger Philosophen Kant.
Kant war von der geistigen Strömung, genannt Aufklärung, mächtig

erfaßt. Gerade damals hat diese Bewegung den Ansturm erneuert gegen
die Tradition der mittelalterlichen Welt und ihren Idealen mit den
scharfen Waffen der Vernunft. Diametral entgegengesetzt ist die
Blickrichtung der beiden Welten: die Tradition mit dem Blick nach oben -
auf Gott, auf das Jenseits; die Aufklärung mit dem Blick auf den Men-

(vom Direktorium gestrichen). Schulgründung: Auf wenigstens 500 Einwohner ist eine
Schule zu errichten mit je einer Abteilung für Knaben unter einem Lehrer und für
Mädchen unter einer Lehrerin (von der Trennung der Geschlechter sieht das
Direktorium ab). - Schulökonomie : Für arme Kinder ist der Schulbesuch unentgeltlich; sie

werden sogar, je nach Bedürftigkeit aus dem Schulfonds unterstützt (gestrichen).
Die Schulausgaben werden aus dem Schulfonds bestritten, sowie aus freiwilligen
Beiträgen; allfällige Defizite deckt vorschußweise der Staat. Die vermöglichen Eltern
haben den Schulmeister für Heizung und Unterhalt der Schule zu entschädigen
(alles gestr.). Studienbrief - Abgangszeugnis der Volksschule, das nach Absolvierung
aller drei Klassen und erfolgreicher Schlußprüfung erworben wird (gilt auch für
Zöglinge von Privatschulen). Dieser Studienbrief soll zur Ausübung der politischen
Rechte, sowie zur Wahlfähigkeit zu einem öffentlichen Amt berechtigen. Das
Direktorium wagt nicht, den Besitz politischer Rechte von der Schulbildung abhängig zu
machen, nur die Wahl zu öffentlichen Ämtern. - Freischüler oder Zöglinge des Vaterlands

arme, aber fähige Schüler, die auf Kosten der Nation höhere Schulen
besuchen dürfen. - Schularzt - ein vom Erziehungsrat ernannter Arzt wird die Kinder
und Schullokale seines Bezirks vierteljährlich besuchen. - Körperstrafe: Stapfer will
solche nur mit der größten Vorsicht anbringen lassen und nur dann zulassen, wenn
alle anderen Besserungsmittel vom Lehrer erschöpft sind und die Strafen weder
Schüler noch Lehrer erniedrigen. Die Regierung wird ein bezügliches Reglement
abfassen lassen (gestr.). - Meritensystem - den Schülern sollen wöchentlich Plätze in
den Schulbänken angewiesen werden, die sie nach Betragen und Geschicklichkeit
verdienen. Die beiden ersten im Rang tragen an Sonntagen nach der betr. Woche ein
Auszeichnungsmerkmal (gestr.). - Schülerstaat: Die Schüler einer stark besuchten
Schule können sich als kleine republikanische Gesellschaft organisieren nach Art der

28



sehen, das Diesseits. Die tiefe Kluft, die die gegensätzlichen Tendenzen

trennt, wird aber gar nicht immer beachtet oder anerkannt und oft
genug irgendwie überbrückt. Die in den Sattel gehobene, unfehlbare
Vernunft durchbricht ihre Schranken und greift in den ihr fremden Bereich
des Glaubens über: sie schafft sich eine Religion aus eigener Erkenntnis,
gleichsam aus eigener Offenbarung, d. h. eine Religion aus angeborenen
Ideen, aus dem ins Herz geschriebenen Gesetz. Diese allgemeine Religion

- darin sind die meisten, sonst so divergierenden Aufklärer einig -
enthält als unwandelbare Bestandteile folgende drei: Gott, Unsterblichkeit

der Seele, Vergeltung nach dem Tode. Diese drei Grundvorstellungen
bilden den Glauben der Aufklärung und machen das aus, was gewöhnlich

unter natürlicher oder Vernunftreligion verstanden wird (Vernunft
Natur) - im Gegensatz zu den eigentlich geoffenbarten Religionen,

z. B. dem durch Bibel und Dogma geoffenbarten Christentum.10 Kant
bekannte sich zur natürlichen Religion; aber er kann sie nicht aus
wissenschaftlicher Erkenntnis ableiten, weil ihre Bestandteile in der Erfahrung

nicht gegeben sind. Er begründet darum die Religion auf das
sittliche Bewußtsein (praktische Vernunft); dem Sittengesetz als dem
allgemeinsten Gesetz der sittlichen Ordnung und Freiheit wird der Vortritt
zugestanden vor der Religion - auf Kosten des eigentlich Religiösen. In
der Unbedingtheit der sittlichen Forderung besteht das göttliche Gebot;

helvetischen Republik. Also praktischer staatsbürgerlicher Unterricht, aber auch als

Hilfe zur Aufrechterhaltung der Disziplin gedacht (gestr.). - Schulfest: Jährlich soll
ein solches von mehreren Gemeinden zusammen stattfinden. Da werden die
Aufmunterungspreise der Nation durch den Regierungsstatthalter unter Beisein von viel Volk
und von Magistratspersonen ausgeteilt. Verkündung am selben Tag der Namen der neuen
Freischüler (diese letzte Bestimmung gestr.). - Der Lehrer. Fachmännisch gebildet in
den geplanten, aber nicht verwirklichten staatlichen Seminarien. Er ist gebunden, an
die von der Regierung vorgeschriebene Methode und an die Lehrbücher, die der
Staat herausgibt. Er soll seine ganze Kraft der Schule widmen; er darf nicht einmal
Pensionäre halten oder seinen Schülern Privatstunden geben. Der Lehrer wird in den

Rang eines öffentlichen Beamten erhoben und soll angemessen, d. h. den damaligen
ungefähren Lebenskosten entsprechend, besoldet werden (800 L bis 1000 L, in größeren
Orten bis 1200 L, dazu Haus und Garten). Ruhegehalt mit 65 Jahren von mindestens

50 °/o. Das Direktorium würdigt den Lehrer weit weniger. Die Lehrerbildung
wird einem Professor jedes Kantons übertragen; die Schulinspektoren sollen sich
gemäß ministerieller Instruktion der Fortbildung des Lehrers annehmen, z. B. durch
Anregung größerer oder kleinerer Konferenzen. Die Besoldung soll später festgelegt werden.

Ruhegehalt bleibt. - Vollziehung des Gesetzes: Das Direktorium wird jene Partien

verschieben, die zu vielen Hindernissen begegnen. Zur Beschleunigung des Vollzugs

können Kirchen- und Gemeindegüter benutzt werden (diese letzte Bestimmung
gestr.).

10 Den Offenbarungsbegriff haben die Aufklärer recht verschieden aufgefaßt.
Kant z. B. sagt, es könne eine Religion die natürliche, gleichwohl aber auch geoffenbarte

sein, wenn sie so beschaffen ist, daß die Menschen durch den bloßen Gebrauch
ihrer Vernunft auf sie von selbst hätten kommen können und sollen.

29



Gehorsam gegen das Sittengesetz ist der einzige Gottesdienst. Die
Meinung, noch durch andere Mittel als durch sittlichen Lebenswandel Gott
verehren zu können, kann leicht zu dem führen, was Kant «Fetischdienst»

oder «Afterdienst Gottes» nennt. Scharf wendet sich Kant gegen
diese äußerliche Art des Gottesdienstes: Ob der Andächtler seinen
statutenmäßigen Gang zur Kirche oder ob er eine Wallfahrt nach den
Heiligtümern in Loretto oder Palästina anstellt, ob er seine Gebetsformeln
mit den Lippen oder, wie der Tibetaner, durch ein Gebet-Rad an die
himmlische Behörde bringt oder was für ein Surrogat des moralischen
Dienstes Gottes es auch immer sein mag, das ist alles einerlei und von
gleichem Wert.11

Wie stellte sich nun Kant zum Christentum? Hierüber gibt uns
Auskunft seine große Religionsschrift: Die Religion innerhalb der Grenzen
der bloßen Vernunft (1793). Kant will hier nicht etwa gegen die christliche

Lehre losziehen; im Gegenteil, er will sie verstehen in der Absicht,
zwischen Vernunft und Offenbarung, Wissen und Glauben den Frieden
herzustellen.12 Das hindert ihn aber nicht, seinen Vernunftglauben in
allen wesentlichen Punkten zu wahren, und er bemüht sich, streng
rationalistisch auseinander zu halten, was an der geoffenbarten Religion
(Christentum) durch die Vernunft erkannt werden kann und was nicht.
Für das Wunder (z. T. auch für das Gebet) hat Kant kein Verständnis,
und die religiösen Dogmen sind nach ihm ausschließlich als moralische
Symbole zu interpretieren. So bedeutet z. B. die Gottessohnschaft Jesu
die Idee des vollkommenen Menschen.13 Glaube heißt Aufnahme dieses

11 Zur Ethik und Religionsphilosophie Kants sei hier noch auf Lenzburger
Neujahrsblätter 1960, pag. 5/7 und 10/11, Anmerkungen 4 und 8 verwiesen.

12 Kant nähert sich der christlichen Lehre besonders in bezug auf das Böse und
die Erlösung. Für das Christentum steht der Erlösungsgedanke im Mittelpunkt. Für
die Aufklärung war er so gut wie nicht vorhanden; denn wo man glaubt, alles aus
eigener verständiger Einsicht meistern zu können, bleibt das Bedürfnis nach Erlösung
unbekannt. Kant jedoch erkennt das Böse und die Erlösung vom Bösen als die
wichtigsten Antriebe der Religion und erneuert die alte christliche Auffassung, daß der
Mensch von Natur böse sei, radikal böse, und diese Bosheit bedeute, daß der Mensch,
trotzdem er das moralische Gesetz kenne, die Abweichung davon in seine Maxime
aufgenommen habe. Damit stellt sich die Frage der Erlösung - worauf hier nicht
eingetreten wird.

13 Zu diesem Gedanken läßt sich nach Kant noch etwa folgendes sagen: Nach
menschlicher Auffassung hat Christus in seinem Leben und seiner Lehre das höchste
Musterbild sittlicher Vollkommenheit aufgestellt; ihn als wahren Menschen anzunehmen,

ist schon darum nötig, damit er den übrigen Menschen wirklich als Beispiel,
dem sie nachfolgen sollen, dienen kann, was nicht stattfinden könnte, wenn er als Gott
über alle menschliche Gebrechlichkeit erhaben wäre. Aber dieses Ideal der «Menschheit

in ihrer moralischen ganzen Vollkommenheit» ist doch zugleich eine Angelegenheit

der Menschheit überhaupt. Ihr Urbild trägt jeder Mensch in seiner eigenen
Vernunft, und Christus erscheint in seinem geschichtlichen Leben nur als Beispiel hiefür,

30



Ideals in den eigenen Willen; Reich Gottes ist eine Republik nach
Tugendgesetzen.

Kant vertritt als Aufklärer eine Humanitätsreligion etwa in dem
Sinne, den Lessing im Nathan verkündet hat, eine Religion der reinen
Gesinnung und der sittlichen Tat, der nach Kant das Christentum am
nächsten steht.

Stapfer wandelte seit den Göttinger Jahren in den Fußstapfen Kants,
dessen Entdeckung der Gesetze der sittlichen Welt und Freiheit er der
Erforschung der Naturgesetze durch Newton gleichsetzte. Das Kantische

Sittengesetz und die Lehre Jesu rangen um die Stapfersche Seele,
die sich beiden ungeteilt ergab, indem sie dieselben identifizierte. Stapfer

fand im Christentum eine Popularisierung der Kantischen Philosophie

und in Jesu Beispiel die vollendete Darstellung des Sittengesetzes
(Wernle).

Diese Identifizierung war willkürlich; denn sie ging über gewisse
gegensätzliche Tendenzen hinweg; aber sie zeigt, wie restlos Stapfer Kants
rein moralische Auffassung des ursprünglichen Christentums teilte.

Aber wie kam Stapfer - Minister geworden - dazu, diese Auffassung
zum Allgemeingut des helvetischen Volkes machen zu wollen? Auch
hierin folgte er Kant, besonders dessen in obengenannter Religionsschrift
dargestellter Geschichtsdeutung:

Der höchste religiöse Gedanke, zu dem sich die Aufklärung zu
erheben vermochte, war die «Offenbarung der Herrlichkeit Gottes», um
deretwillen Gott die Welt geschaffen habe und damit jeder Mensch
darin Gott erkenne. Kant aber greift den christlichen Gedanken eines
Wirkens Gottes in der Geschichte auf und faßt diese als den Kampf
der Mächte des Guten und des Bösen in der Welt auf. Ob sich die
ursprüngliche, dem Menschen von Gott anerschaffene Anlage zum Guten
gegenüber der durch den Sündenfall in die Welt gekommenen Macht
des Bösen wieder durchsetzen oder ob sie ihr erliegen würde, das ist die
große Angelegenheit, um die es sich in der Geschichte der Menschheit
handelt.

Der Gegensatz des guten und bösen Prinzips wird von der Geschichte
bereits vorausgesetzt. Der Beginn des Gegensatzes wird daher von der
Religion in einen über- und vorweltlichen Vorgang verlegt, in den Ab-

als Vorbild und Impuls zur Nachfolge. Diese Idee des personifizierten guten Prinzips
bedarf keiner übernatürlichen Beglaubigung durch Wunder. Nicht die übernatürliche
Aufhebung der Naturgesetze, sondern das Sittengesetz in uns ist die wahre
Offenbarung des Übersinnlichen und erweist daher 'auch die Wirklichkeit jener Idee des

vollkommenen Menschen. Damit werden nun aber auch die einmaligen geschichtlichen
Vorgänge von Christi Leben und Tod zu allgemeingültigen, übersinnlichen Tatsachen.
Es sind ewige, die ganze Menschheit betreffende Wahrheiten, die in Christi Schicksal
hervortreten und das Göttliche seines Wesens ausmachen.

31



fall eines Geistes von Gott, seinem Herrn. Dieser Geist herrscht nun als
Macht des Bösen und verführt die Menschen. Gott läßt ihn gewähren,
um mit den Menschen nur nach dem Prinzip der Freiheit zu verfahren,
damit sie selbst für ihre Taten verantwortlich sind. Gegenüber der
Macht des Bösen konnte sich das gute Prinzip zunächst nur höchst
mangelhaft erhalten, und zwar in der jüdischen Theokratie. Diese vermochte
das Böse nicht zu besiegen, da ihre Anordnungen sich an die Selbstsucht
der Menschen wandten; denn sie wollte das Leben durch Belohnung
und Strafen regeln, statt eine Änderung der Gesinnung zu fördern.

Die große Wende - eine Revolution - brachte erst Christus, der sich
durch die hohe Reinheit seiner sittlichen Lehre als einen Abgesandten
vom Himmel ankündigte. Der Fürst dieser Welt verfolgt ihn jedoch bis

zum schmählichsten Tode, in dem das gute Prinzip physisch also unterliegt,

rechtlich dagegen siegt, weil in ihm die moralische Vollkommenheit

zur Nachfolge für die Menschen in höchster Reinheit hervortritt.
Damit öffnet dieser Tod die Pforten der Freiheit für jedermann. Erst
mit Christus ist wahre Religion in die Menschheit gekommen. Aber völlig

besiegt ist das böse Prinzip durch ihn nicht, und der Kampf geht
weiter.

Um die Macht des Guten auf Erden zu stärken, bedarf es der Gründung

einer ethischen Gemeinschaft, die im Unterschied zur
rechtlichbürgerlichen Gesellschaft des Staats ihre Herrschaft nach sittlichen
Gesetzen Geboten Gottes) ausübt und nicht bloß äußere Rechtlichkeit
der Handlungen, sondern Lauterkeit der Gesinnung fordert. Dieses
ethische Gemeinwesen ist die unsichtbare Kirche, d. h. die bloße Idee

von der Vereinigung aller Rechtschaffenen unter der göttlichen,
unmittelbaren moralischen Weltregierung. Die Schwäche der menschlichen
Natur ist jedoch schuld, daß auf den reinen Religionsglauben
(Vernunftglauben) allein keine Gemeinschaft gegründet werden kann. Die
wirkliche Vereinigung der Menschen ist die sichtbare Kirche, die allemal

von irgend einem historischen oder Offenbarungsglauben aus
zustande kommt und also auch äußere Gebote und Anordnungen
aufnimmt (statutarischer Glauben). Dieses schadet nichts, solange diese

sichtbare Kirche sich nur als Mittel betrachtet, die unsichtbare Kirche
zur Darstellung zu bringen. Kant sieht nun die Entwicklung der kirchlichen

Gemeinschaft durch den Gegensatz zwischen ihrem innern Prinzip

(moralischer Vernunftglauben reiner Religionsglauben) und dem
statutarischen Kirchenglauben bestimmt. Letzterer hat also zu seinem
höchsten Ausleger den reinen Religionsglauben: je mehr der äußere
Kirchenglauben in jenen der reinen Religion übergeht, desto mehr nähert
sich die Kirche dem wahren Reiche Gottes.

Die Kirchengeschichte, von der Kant einen Uberblick gibt - wobei
er die Reformation nicht eigens berührt - erscheint beinahe nur als eine

32



große Verirrung. Doch ist dem Bewußtsein der Menschheit der wahre
Sinn des Christentums, nämlich einen reinen Religionsglauben zu gründen,

wie er aus den aufbewahrten Urkunden hervorleuchtet, nie
abhanden gekommen. Und nun - in den Optimismus seiner Gegenwart
überspringend - sagt Kant wörtlich: «Fragt man nun: welche Zeit der

ganzen bisher bekannten Kirchengeschichte die beste sei, so trage ich
kein Bedenken zu sagen: es ist die jetzige, und zwar so, daß man den
Keim des wahren Religionsglaubens, so wie er jetzt in der Christenheit
zwar nur von einigen, aber doch öffentlich gelegt worden, nur ungehindert

sich mehr und mehr darf entwickeln lassen, um davon eine
kontinuierliche Annäherung zu derjenigen, alle Menschen auf immer vereinigenden

Kirche zu erwarten, die die sichtbare Vorstellung (das Schema)
eines unsichtbaren Reichs Gottes auf Erden ausmacht.»

War das nicht ein unmittelbarer Anruf an den Minister Stapfer?
Sollte sein Land nicht eine Anwendung, ein Beispiel zur kantischen
Theorie liefern? Denn Helvetien stand unter einem freien Regime, die
Verfassung machte die sittliche Ausbildung der Bürger zum Grundgesetz,

und es gab eine Schar aufgeklärter, hochgebildeter Männer, die im
kantischen Geiste am Neubau mitzuwirken bereit standen. Das Volk
zwar hing am herkömmlichen Kirchenglauben; aber es sollte nach dem
großzügigen Erziehungsplan Stapfers erzogen und allmählich zu einem
reineren Religionsglauben befähigt werden.

Stapfers großes Unterfangen hatte bedeutsame Hintergründe.
Zunächst einmal barg sich darin eine staatspolitische Absicht: durch die
geistige (sittlich-religiöse) Einigung sollte auch die politische Einheit
gestützt und gestärkt werden. - Sodann hatte Stapfers Anliegen auch
kirchenpolitischen Charakter: die konfessionellen Gegensätze sollten
abgeschwächt oder überwunden werden. Darauf war ja Stapfer von
Anfang an ausgegangen. Schon Ende April 1798 hatte er von Paris aus

angeraten, nur 10 oder 11 Gaue (Kantone) zu schaffen, immer einen
katholischen an einen protestantischen angereiht, damit der Fanatismus
gebrochen und jener gezwungen werde, im Lichte des Republikanismus
und der Aufklärung sich zu sonnen. Jetzt sollte dieser Zweck unmittelbar

erreicht werden: durch Propagierung der ursprünglichen Lehre Jesu,
durch Einpflanzen des reinen Religionsglaubens, der dem traditionellen
Glauben der verschiedenen Kirchen stetsfort als Maßstab und
Kontrolle zu dienen hätte. Sollten da die konfessionellen Schranken nicht
langsam zusammenschrumpfen - die Schale vom Kern allmählich
abdorren?

Wie aber das unpopuläre Reformwerk in die Wege leiten? Es mußte
sich natürlich innerhalb des helvetischen Staatskirchentums abwickeln.
Über Kultänderungen hatten also die neuen Behörden zu befinden, die
sich ohne weiteres als Rechtsnachfolger der alten Obrigkeiten betrach-

3 33



teten.14 Praktisch hatte es Stapfer vorderhand nur mit dem Direktorium
zu tun, von dem er wirksame Unterstützung erwartete. Das Direktorium

sah offenbar die Bestrebungen um sittliche Veredlung des Volks
gerne; aber es wollte sich nicht eigentlich in die innere Ordnung der
Kirchen, in Lehrbegriffe und Ritual einmischen. Stapfer befand sich als
Kultusminister in einer schwächlichen Position: ohne seinen persönlichen

Einfluß, ohne seine besonnene Initiative in der Vorbereitung und
Vollziehung der direktorialen Beschlüsse wäre er zum bloßen Briefboten
herabgesunken zwischen seiner Regierung und der Geistlichkeit, von der
er keine Vollmachten besaß. So mußte Stapfer behutsam vorgehen, und
an die Anwendung jeglichen Zwangs war - einstweilen - nicht zu denken.

Es blieb dem Kultusminister nichts anderes übrig, als durch
Zuspruch, Belehrungen, Ermahnungen und dergleichen die Geistlichen für
eine rein moralische Auffassung des Evangeliums auf Kosten des positiven

Gehalts zu gewinnen.
Das tat nun Stapfer ausgiebig. So durch sein bekanntes, von der

Regierung gebilligtes Bettagsmandat von 1798 (Bettag 6. September), das
als Richtschnur für die Bettagspredigten und eine würdige Feier des

Bettags gedacht war. Hier sagt uns Stapfer, was er unter Christentum
versteht.15 Es ist eine geläuterte Moral, als solche nichts Neues und im
Grunde dasselbe wie die herkömmliche christliche Lehre: Stapfer nennt
es die Religion des Republikaners, d. h. der Gebildeten und liberalen
Bürger, die kraft der Denkfreiheit und der Wahrheitsforschung zu einem
freieren Christentum gelangen.

Wichtiger, einseitiger ist das programmatische Sendschreiben des

Ministers «an die Religionslehrer Helvetiens über ihre Pflichten und
Bestimmung» vom 15. Oktober 1798. Stapfer beweist zunächst nach Kan-

14 Im Zusammenhang mit der Verfassungsrevision suchte Usteri von Zürich
(Republikaner) im Senat für Förderung einer aufgeklärten Religion in Stapferschem
Sinne einzutreten (so am 5. Juli 1799). Der Staat solle die Religion nicht nur dulden,
sondern auch (nach eingehendem Vorschlag Usteris) beschützen und für zweckmäßige
kirchliche Ordnungen sorgen, jedoch unter Wahrung der Gewissensfreiheit und Freiheit

des Gottesdienstes. Der Gesetzgeber werde daher nur etwas zu lehren befehlen,
was allgemein anerkannt werde. Dazu rechnet Usteri die Grundwahrheiten der natürlichen

Religion (eingeborene Wahrheiten): Lehre von Gott, von der Unsterblichkeit
der Seele, von der Zurechnung der menschlichen Handlungen, vom Unterschied
zwischen Recht und Unrecht, von den Pflichten, vom Gewissen, von einer natürlichen
Belohnung des Guten, von einer natürlichen Bestrafung des Bösen auch schon in diesem

Leben. Nach Wernle I, 545ff.
15 In seiner ursprünglichen Reinheit - heißt es unter anderem - ist das Christentum

das wirksamste Mittel, das Gewissen zu schärfen, die Menschen zum Gefühl ihrer
Würde zu erheben, die Selbstsucht zu bekämpfen. - Es gewöhnt seine Verehrer, ihr
Glück im Wohl anderer zu suchen, den Eigennutz dem Gemeinwohl, die Leidenschaften

der Vernunft, das Vergnügen der Pflicht und alles dem Gewissen zu opfern -
kurz, es hält ihnen beständig eine moralische Welt, ein unsichtbares Reich vor, zu
dessen Absichten diese Sinnenwelt nur Mittel, wo die Gerechtigkeit das höchste Ge-

34



tischer Art das Dasein Gottes. Unser sittliches Bewußtsein bürgt für die
Realität einer sittlichen Ordnung der Dinge, die Grund und Zweck der
sichtbaren Welt ist. Es gilt, an diese moralische Ordnung mit unwandelbarer

Festigkeit zu glauben, durch die Recht und Genuß, Wohlverhalten
und Wohlbefinden, äußeres Glück und innere Würdigkeit miteinander
in Ubereinstimmung gebracht werden sollen, was nach menschlicher
Vorstellung nur durch ein heiliges und allmächtiges Wesen zustande
kommen kann.16

Die Kirche ist die notwendige öffentliche Lehranstalt zur Gründung
und Festigung des Gottesglaubens und zur Entwicklung des moralischen
Gefühls durch diesen Glauben. «Wären keine Versammlungen, welche
ein sichtbares Bild des unsichtbaren Reiches der Sitten darstellen, würden

keine symbolischen Fiandlungen öffentlich vorgenommen, welche
diese Idee der Einbildungskraft vorhielten, würde die Gottheit nie
öffentlich angeredet, so würde der Vernunftbegriff einer sittlichen Welt
nie den Grad der Deutlichkeit und Lebhaftigkeit erreichen, auf dem er

setz, Heiligkeit der letzte Zweck ist. - Das Christentum verlangt nicht völlige
Abkehr von der Welt: es hebt ihn über die Menschheit, aber ohne seine Triebfedern zu
zerstören, hebt ihn über das ängstliche Sorgen des Lebens, ohne irgend ein Band, das

uns daran knüpft, zu zerreißen. - Der Christ ist charakterfest; er ist unabhängig ohne

Zügellosigkeit, fest ohne Eigensinn, stolz auf seine Bestimmung ohne Eigendünkel und
beschämt über seine Mängel ohne Mutlosigkeit. Erhoben durch das Bewußtsein der
Fähigkeiten, die er noch entwickeln kann, und durch die Aussicht auf seine
unermeßliche Laufbahn, gedemütigt durch die Erkenntnis des geringen Maßes seiner wirklich

erworbenen Kräfte und durch den Hinblick auf das kleine Stück des zurückgelegten

Weges, fühlt er sich durch eine Ewigkeit von Anstrengungen gegen die Schwäche

des Augenblicks gestärkt und findet in einem immerwährenden Fortgang seines
Strebens nach Heiligkeit den Ersatz seiner gegenwärtigen Unvollkommenheit. - Der
Christ ist überall auf heiligem Boden; er fühlt sich verantwortlich vor Gott, dem
Lenker aller Geschicke; denn er weiß, daß er durch jeden seiner Gedanken und
Entschlüsse, durch jede seiner Empfindungen und Handlungen der Beförderer oder Störer
des allgemeinen Planes der Gottheit wird. - Begeistert zollt Stapfer Lob und Dank
dem Stifter des Christentums, der als erster in seinen Mitmenschen die Söhne eines

gemeinschaftlichen Vaters erkannte und sie einlud, unter sich eine Gesellschaft von
Tugendfreunden, einen moralischen Freistaat unter göttlichen Gesetzen zu gründen
(Jesus nach Kant!). Stapfer unterläßt nicht, auf die kulturellen und politischen
Auswirkungen des Christentums, besonders in seiner reformierten Gestalt, aufmerksam zu
machen (Abschaffung der Sklaverei, Gleichheit der Rechte usw.); aber auch auf die
Zeugen der unglücklichen Folgen des Unglaubens.

16 Zum Gottesglauben noch folgendes aus dem Sendschreiben. Unserer doppelten
Natur entspricht ein doppelter Zweck: Paarung höchster Glückseligkeit mit
vollendeter Sittlichkeit, gänzliche Befriedigung des Triebes nach Vergnügen und der
Forderungen des Gewissens. «Allein dieser Gesamtzweck scheint unerreichbar zu sein.
Das Streben nach Tugend bringt so wenig Wohlsein hervor, daß sie oft von uns das
Teuerste und Kostbarste, das wir besitzen, zum Opfer verlangt. Nehmen wir bei

unserm Betragen mehr Rücksicht auf die Befriedigung der Sinnlichkeit, auf Vergnügen

und Wohlbefinden, als auf Recht und Wohlverhalten, so lassen wir die andere
Hälfte unsrer Natur, die Vernunft, unbefriedigt und müssen uns selbst verachten.

35



allein dauernde Wirkungen im menschlichen Gemüte hervorbringen
kann. Die Kirche ist demnach nichts als ein Versinnlichungs- und
Belebungsmittel der Idee von einem Reiche Gottes, in der Absicht
veranstaltet, um das sittliche Gefühl gegen die Reizungen der Sinne zu waff-
nen.»

Damit sind die Bestimmung und Pflichten der Kirchendiener
gekennzeichnet. Ihre Pflichten als Diener des Staates sind dieselben mit keinem
andern Zweck, als das moralische Gefühl zu entwickeln. «Nur so sind
die Geistlichen in Ubereinstimmung mit den Absichten der Vorsehung,
dem Entwicklungsgang der Menschheit und den Einrichtungen der
Außenwelt. Denn die Natur, die bürgerliche Gesellschaft und die
Schicksale des einzelnen Menschen sind bloß zur Erziehung des Gewissens

da. Man durchgehe die Geschichte der gesellschaftlichen Kultur,
oder merke auf die Stufenfolge und das Resultat der physischen und
geistigen Entwicklung des Menschen: so wird man bald gewahr werden,
daß alle diese Anstalten und Veränderungen Mittel sind, dem Gewissen
die Alleinherrschaft zu verschaffen.»17

Damit ist der «Hirtenbrief» an seinem Kernpunkte angelangt: an der
Bestimmung der Gewissenserziehung als Aufgabe aller kirchlichen
Arbeit. Von der Macht des Gewissens, diesem Gotte in uns, überwältigt,
entwirft Stapfer eine Schilderung von beinahe apokalyptischer
Eindringlichkeit. «Ihm, diesem Gesetzgeber und Richter, ist alles Untertan
und arbeitet zu seinem Behuf, die unsichtbare Gottheit wird seine
Aussprüche vollziehen. Sein Erwachen, seine Herrschaft und seine Erhebung
auf seinen Thron ist der Endzweck der Welt. Gewiß wird dieser Gott in
uns, dieser furchtbare und heilige Richter zuletzt doch seine Alleinherrschaft

behaupten und eine so fürchterliche Stärke erhalten, daß nichts
mehr ihn verdunkeln oder betäuben wird. Durch alle jene Anstalten der

Den einen Zweck dürfen wir nicht aufgeben, den andern müssen wir verfolgen, und
beide stehen oft miteinander im Widerspruch.

Aus dieser Verwicklung kann uns nichts als die Voraussetzung eines allmächtigen
und gerechten Urhebers der Natur heraushelfen. Um unser Glück, welches an tausend
unsichtbaren Fäden hängt, dürfen wir uns nicht bekümmern, aber die Würdigkeit,
glücklich zu sein, sollen wir uns durch uneigennützige Anstrengung zu erwerben
suchen. Dann wird der Herr unsrer Schicksale uns in die Lage hineinsetzen, welche
die Wünsche unsrer sinnlichen Natur und ihr Verlangen nach Glückseligkeit in dem
Maße befriedigen wird, in welchem wir selbst erst den Forderungen unsrer sittlichen
Natur oder den Ansprüchen des moralischen Bewußtseins werden ein Genüge
geleistet haben...

17 Geschichtsphilosophische Zwischenbetrachtung. Stapfer bespricht die drei Stufen
der Menschenbildung: den öffentlichen Zwang zur bürgerlichen Gerechtigkeit, den

Anständigkeitszwang zur gesellschaftlichen Sittsamkeit und den moralischen Zwang
zur Beachtung der Pflicht. Die beiden ersten Stufen dieser Kultur durch äußere

Nötigung sind erreicht; die dritte muß noch durch Vervollkommnung der Staatsformen,
Verbesserung des Erziehungsgeschäfts und besonders durch zweckmäßigere Einrich-

36



Natur und Stufengänge der Kultur soll nur seine Stimme laut und so

durchdringend werden, daß keine Gewalt sie schwächen, kein Geräusch
sie überschreien, keine Kunst den Richter mehr einschläfern kann.»

Darum soll der Geistliche der Erzieher des Gewissens sein. Nur dazu
ist er da, aber auch nur dazu ist er der menschlichen Gesellschaft nützlich.

Er soll seine Mitbürger dahin bringen, daß sie sich der Leitung des

Gewissens freiwillig überlassen.

Stapfer redet den Geistlichen mit Nachdruck ins Gewissen, daß all
ihr Tun, das zur Erfüllung ihrer Aufgabe nichts beitrage, nichtig sei;
darum seien alle spitzfindigen Lehrbegriffe und nutzlosen Gebräuche
ein unsittliches und unwürdiges Spiel.

«Die helvetische Regierung wird die Religionslehrer der verschiedenen

Parteien in dem Grade höher schätzen und für nützlicher halten,
in dem sie ihre Amtsverrichtungen, ihre gottesdienstlichen Bücher,
Handlungen, Gebräuche und religiösen Vorstellungen zur unmittelbaren

Beförderung der Moralität und zur Schärfung des Gewissens
benutzen und immer nur als Mittel und Werkzeuge, nie als Zweck
betrachten werden. Das Vollziehungsdirektorium erwartet von den Geistlichen

aller Religionsparteien, daß sie durch ihren Unterricht und
besonders durch ihre Vorträge an religiösen Festtagen, die hier in Erinnerung

gebrachten Grundsätze zu verbreiten und zur Veredlung ihrer
Mitbürger anzuwenden bemüht sein werden.»

Dieses denkwürdige Rundschreiben Stapfers ist ein getreuer
Ausdruck kantischen Geistes. Gewiß, es ist hier vom Stifter des Christentums,

von Kirche und Kult (beider Konfessionen), vom religiösen
Unterricht, vom Gebet, von symbolischen Handlungen die Rede; aber das
alles ist an den Rand gedrängt, die zentralen Gedanken drehen sich um
Pflicht und Gewissen und Bildung des sittlichen Gefühls. Das Christen-

tung des religiösen Unterrichts herbei geführt werden. Es wird eine Zeit sein, wo man
z. B. denjenigen, der schon einmal gelogen hat, ebenso sehr verachten und vermeiden
wird, als man jetzt den Dieb verachtet; eine Zeit, wo auf Moralität ebenso sehr
Rücksicht als auf Geschicklichkeit wird genommen werden.

Allein noch bleibt neben dem dreifachen äußern Zwang, der bloß auf der
Meinung andrer beruht, ein innerer Zwang, der Zwang des Gewissens, den jeder Mensch
aus Bedürfnis sich selbst antun wird. Dieser innere Zwang, diese sittliche
Durchbildung wird allen äußern der öffentlichen Gewalt unnütz und den Staat selbst
entbehrlich machen, so wie bei vollkommen entwickeltem sittlichen Gefühl die Kirche
nicht mehr nötig sein würde. Dies ist das Reich Gottes auf Erden. Um es zu gründen,

ist der Stifter des Christentums erschienen. Um es zu verbreiten und herrschend
zu machen, um dem Gewissen das Ubergewicht über alle andern Vermögen und
Kräfte der Menschennatur zu verschaffen, dazu sind die Geistlichen da, dazu werden
religiöse Feste gefeiert.»

Auch Stapfer selbst wird sich bewußt gewesen sein, daß sein kantischer
Reichsgottesglaube auf Zukunftshoffnung beruhe, ein Versprechen des Zeitgeistes sei mit
seinem Fortschritts- und Vervollkommnungsglauben.

37



tum droht hier in kantische Ethik sich zu verwandeln. Sicher ist, daß

Stapfer in jenen Jahren überzeugter Kantianer war; gewiß war er auch
Christ «innerhalb der Grenzen der bloßen Vernunft»; ob ihn tiefer-
gründige Fäden mit dem Offenbarungsglauben verbanden, wagen wir
nicht zu erörtern.

Das Sendschreiben an die Religionslehrer ist allgemein und vorsichtig
gehalten. Ein konkretes Reformprogramm läßt sich nicht herauslesen.18

Etwas deutlicher lassen sich folgende Punkte hervorheben: 1. Beschränkung

auf den natürlichen (ethischen) Gottesglauben: Gott ist der Schöpfer

der sittlichen Ordnung, der die Glückswürdigen belohnt, wenn nicht
schon auf Erden, so doch einst in Zukunft; 2. immer ausschließlicheres
Aufgehen der kirchlichen Tätigkeit der Geistlichen in sittlicher Erziehung

und Volksveredlung; 3. Bekämpfung des kirchlichen Afterdienstes
(spitzfindige Lehrbegriffe, nutzlose Gebräuche).19

Es ist durchaus begreiflich, daß das Programmschreiben an die
Religionslehrer, besonders unter den Geistlichen, großen Anstoß erregte und

sogar den Verdacht weckte, als wolle der Minister das Christentum
verdrängen und ihm ein Moralsystem oder einen Vernunftgottesdienst
unterschieben. Hierauf näher einzugehen, ist nach dem bisher Gesagten
nicht nötig. Wie Stapfer - nach Kant - das Evangelium verstand, war
es allerdings von einer Moralreligion nicht wesentlich verschieden; aber
er war überzeugt, damit die reine Lehre Jesu zu vertreten. Irgendein
Zerstörungsplan gegen die christliche Lehre konnte also nicht in seinen

18 Stapfer schreibt später an Usteri (15. Oktober 1812) über seine Programmschrift:

«Wie ich als Ministre des Cultes die Religionslehrer beider Kirchenpartheien
zu einem moralischen Wettstreit auffordern und ihre kirchliche Tätigkeit zu immer
ausschließlicherer und reinerer Verwendung für sittliche Besserung und Volksveredlung

hinlenken wollte, spricht sich in meinem Schreiben an die Geistlichkeit von
1798, einigen Hauptideen nach, schon so deutlich aus, als es Umstände und Klugheit
gestatteten. Dieses Programm und die Anrede an den Erziehungsrath in Luzern halte
ich für das Erträglichste, was ich je geschrieben.»

ln Stapfer war kein Feind des kirchlichen Kults; das beweist z.B. der «Entwurf
einer Instruktion für die protestantischen Pfarrer in Luzern» (Frühjahr 1799, zugleich
als Vorbild für das evangelische Helvetien gedacht). - Besonderes Lob spendet er
dem Christentum und seinem Kult im Entwurf des Bettagsmandats von 1799, das

gleichzeitig zu seiner Rechtfertigung gegenüber gewissen Klagen gegen seine
Reformabsichten dienen sollte (Bettag in letzter Stunde vom Direktorium abbestellt). Der
schon oft genannte Kirchenhistoriker Wernle sieht - bei dieser Gelegenheit - in
Stapfers Natur eine Doppelseitigkeit. Er trete mit großer Wärme für das Christentum

ein und hebe die Überlegenheit des christlichen Kults über alle von Philosophen
erfundenen hervor und preise Jesus als den göttlichen Urheber dieses Unternehmens.
Was über religions- oder kirchenfeindliche Absichten der Regierung gemunkelt werde,
entbehre jeder Grundlage. Gleichzeitig entleere aber Stapfer die christliche Religion
von aller ihrer Eigenart, stelle die Moral in den Mittelpunkt und mache die Religion
zu ihrem Anhängsel; ja, er setze sie auf den Glauben an einen belohnenden und
strafenden Gott herab. - Wernle I, 304/5.

38



Absichten gelegen haben. Hiegegen sprechen übrigens auch die
Tatsachen: sein unermüdliches Bemühen um die Erhaltung der Kirche,
sowie seine oft bekundete Verehrung für die zentrale Gestalt Jesu Christi.20

Unter den gegen Stapfer gerichteten Angriffen gab ihm derjenige
des Berner Kirchenrates am meisten zu schaffen und verleidete ihm das

Ministeramt, das er im Laufe des Jahres 1800 gegen das nicht minder
dornenreiche eines helvetischen Gesandten in Paris vertauschte.21

Es war ein kühnes Unterfangen - dieses Bemühen um einen
aufgeklärten, einheitlichen Religionsglauben. Es war von vorneherein zum
Scheitern verurteilt. Die Zahl der aufgeklärten Geistlichen, Lehrer und
sonstiger helvetisch gesinnter Männer, auf die zum Gelingen seiner
Reformen Stapfer hätte bauen können, war zu gering, viel geringer, als er

20 In seinem Konflikt mit Dekan Ith schrieb Stapfer (unterm 29. Januar 1800) zu
seiner Rechtfertigung an den bekannten Pfarrer Lavater: «Rein und unverhohlen und
in Gottes Gegenwart erkläre ich Ihnen, daß mir seit vielen Jahren, aber besonders
seit meiner, durch die neuesten Selbsterfahrungen noch lebhafter und reifer gewordene

Überzeugung von den Vorzügen des Evangeliums vor jeder andern neuen oder
alten Philosophie kein anderes Glück vorschwebt, als den Welterlöser und seine heiligen

Lehren zu verteidigen und zu retten. Er ist in meinen Augen kein bloßer Lehrer,
sondern der Retter und Wiederhersteller unseres Geschlechts, und ich bücke mich
noch viel tiefer vor dem Einzigen und seinem Verdienst, seitdem ich weiß, mit welcher

Schwierigkeit, mit welchem Undank selbst derjenigen, denen man wohltun will,
und was für unübersteiglichen Hindernissen man auch dann zu kämpfen hat, wenn
man bei nützlichen Unternehmungen nicht ohne Hilfe ist. Und Er? Er war allein und
vollendete das Größte, das einzig durchaus gute Werk, das auf diesem Schauplatz
menschlicher Wirrung und Leidenschaften unternommen ward.» Das ist ein warmes
Bekenntnis zu Jesus; aber es steht im Einklang mit dem Kantschen Jesus. - Im
gleichen Brief an Lavater erklärt Stapfer, daß es immer sein Grundsatz gewesen sei,
nicht das Christentum zu verphilosophieren, sondern die Philosophie zu verchristianisieren,

nicht das Christentum zu denaturieren, sondern es in immer helleres Licht zu
setzen und dabei keine Hilfe zu verschmähen. - Wernle II, 18/19. Das alles muß man
auf sich beruhen lassen.

21 Kurz nach dem Sturz Laharpes überreichte der Berner Kirchenrat dem neuen
Vollziehungsausschuß eine Adresse (14. Januar 1800), in der Klage auf Klage gegen
das gestürzte Regiment angereiht wird, gegen dessen Vergewaltigungen von Religion,
Kirche und Geistlichkeit. In erster Linie wird Stapfer getroffen; seiner Vormundschaft

sei die helvetische Geistlichkeit unterworfen worden, ihm, dem alle Qualifikationen

gefehlt hätten, die ihn zu ihrem Stellvertreter und Wortführer hätten machen
können. Empörend ist besonders die Auslegung der mitgeteilten Tatbestände, daß sie

nämlich den Zweck gehabt hätten, das Christentum zu zerstören, wobei dem Minister
wesentliche Mitschuld beigemessen wird. - Auf den Verlauf des Streits wird hier
nicht eingegangen. Es sei nur erwähnt, daß sich - nach Wernles Darstellung - das
Rätsel dieses gehässigen Angriffs einigermaßen löst - nicht zugunsten des Urhebers
der Adresse, des Präsidenten des Berner Kirchenrats. Dieser, Prof. Ith und bekannter
Kantianer, warf seinem ehemaligen Schüler - jetzt Minister - im Grunde das vor,
was er ihn einst gelehrt hatte, und tat es nicht als Folge eines Gewissenskonflikts,
sondern einfach aus Neid: Ith wäre nämlich selbst gerne Minister der Künste und
Wissenschaften geworden! - Wernle II, 18ff.

39



anfänglich geschätzt hatte. Man ist versucht zu fragen: War es ein
Traum, was Stapfer wollte, dieses neue Helvetien, nicht nur politisch,
sondern auch geistig, weltanschaulich geeint? Oder war es ein
wirklicher Bestandteil seines Kulturprogramms? Ja, die Absicht war
Wirklichkeit, aber die Verwirklichung mußte Idee bleiben (Ed. Vischer).22

Der Religionsunterricht in der Schule. Jetzt ist die Türe geöffnet für
das Verständnis von Zweck und Art des Religionsunterrichts in der
Stapferschen Volksschule. Wunderbar einfach wird sich dieser abwik-
keln nach Stapfers Absichten. Die natürliche Religion wird die religiöse
Grundstimmung in der Volksschule schaffen. Der aufgeklärte Lehrer
mag also in seinem Unterricht religiöse Belehrungen entflechten, z. B. in
der Naturgeschichte, die den Schülern Bewunderung der Werke Gottes
einflößt und den Aberglauben zerstören soll.

Den eigentlichen Religionsunterricht sollen, wie schon gesagt, die
Geistlichen erteilen. Der Minister will den Religionslehrern Inhalt und
Methode vorschreiben. Die Regierung wird zu diesem Zweck ein
Religionsbuch herstellen lassen. Dem Gesetzesentwurf ist eigens für dieses

Fach eine ausführliche allgemeine Wegleitung eingefügt. Darnach soll
dieser Unterricht ebenfalls durch alle drei Klassen hindurch nach
psychologischen Grundsätzen statthaben. «In der ersten Klasse sucht man
den moralischen Sinn zu wecken und zu bilden durch eine wohlgewählte
Lektüre von Beispielen der Güte und der Tugend, die Religion geht
hiernach noch ganz in der Moral auf. In der zweiten Klasse durchgeht
man mit den Schülern die Geschichte der religiösen Meinungen und des

Kultes und ganz besonders die Geschichte des Gründers des Christentums.

Man übt dann den moralischen Sinn der Schüler und lehrt sie die
Moral oder Unmoral des Charakters und der Handlungen der in der
Religionsgeschichte vorkommenden Personen schätzen. Mehr noch; man
übt ihre Urteilskraft im Entdecken von Spuren einer sittlichen
Erziehung des Menschengeschlechts im Allgemeinen und der Individuen

22 In seiner ungewöhnlich scharfsinnigen und geistreichen Dissertation beleuchtet
E. Vischer, wohl zum erstenmal in dieser Schärfe und Klarheit, auch die oben
berührte Kulturpolitik der Helvetik. Er faßt Ziel und Ergebnis dieser Bestrebungen
also zusammen: «Ein einheitlicher Staat, mit einer von helvetischem Geiste aufs
stärkste beeinflußten und bestimmten Kirche, deren Geistliche als ,Religionslehrer
Helvetiens' die ganze Nation zur Humanität und reinen Gottesverehrung erzögen,
stand seit dem Sommer 1798 als Ziel hinter allem kulturpolitischem Beginnen. Diese

integrale Lösung des Problems konnte nicht durchdringen. Es waren teilweise partiale
Verwirklichungen - im besten Falle im Ganzen der Art, daß neben einer durch Schulen,

durch alle Maßnahmen und Proklamationen der helvetischen Regierung immer
wieder verbreiteten allgemein aufgeklärten Geisteshaltung die Kirchen unbekümmert
fortfuhren mit ihrer alten Verkündigung.» - Dr. phil. Eduard Vischer, Die Wandlungen

des Verhältnisses der Schule zu Kirche und Staat in Basel von der Mitte des

18. bis gegen Ende des 19. Jahrhunderts.

40



im Besondern; dieses Urteil soll sich bilden an der Geschichte der Völker

und des einzelnen Menschen. Auf der gleichen Stufe durchläuft der
Religionslehrer einen dreifachen Kurs über die Endursachen, so, wie
man sie in den Erscheinungen der Natur, im Bau des menschlichen Körpers

und in der Geschichte unserer Rasse entdeckt. Es bleibt der dritten
Klasse aufbehalten, Moral und Religion systematisch und methodisch
kennen zu lernen (nach Wernle).23 Man sieht, daß auch die Geistlichen
in der Schule Religion und Christentum in Kant-Stapferschem Sinne zu
lehren haben. Ihr Unterricht soll also konfessionslos sein. Unterricht
im positiven Gehalt der Religion hat keinen Platz in der Volksschule
Stapfers. Aber auch der kirchliche Unterricht (Kinderlehre, Unterweisung)

soll ja nach Stapfer in helvetischem Geiste erfolgen. So wird der
sittlich-religiöse Jugendunterricht einheitlich und von aufgeklärter Art
sein. Nur so kann er das ihm von Stapfer gesteckte Ziel erreichen und
das Fundament der Volksveredlung bilden. Seiner großen Bedeutung
entsprechend, wird daher der Religionsunterricht in der Stapferschen
Schule ein Hauptfach sein, ähnlich wie ehedem, nur mit helvetischem
Vorzeichen versehen.

Stapfer begründete die Anstellung der Pfarrer als Religionslehrer
in der Volksschule damit, daß die Schulmeister unmöglich die
religiösen Einsichten haben könnten, welche man bei einem aufgeklärten
Geistlichen, der immer noch fortstudiere, erwarten könne. Das stimmte
gewiß. Aber das Problem war damit nicht gelöst. Denn den Geistlichen
soll die neue Aufgabe nicht als Dienern der alten Kirche, sondern des

helvetischen Staatskirchentums anvertraut und darum Stoff und Art des

Unterrichts vorgeschrieben werden. Durfte man das den Geistlichen
zumuten, da die Mehrheit der neuen Ordnung abhold war, und sich der
Kirche des Ancien Regimes verpflichtet fühlte? Stapfer fand einen Ausweg,

indem er auf die durchaus fiktive Annahme abstellte, die Geistlichkeit

würde der neuen Regierung ebenso treu dienen, wie sie es der alten
Obrigkeit gegenüber getan hatte.

Das Direktorium überträgt nach Vorschlag des Ministers den
Geistlichen der Gemeinde den Religionsunterricht, doch ohne Einschränkung
ihrer Lehrfreiheit. In den untern Bürgerschulen - heißt es - soll der
Religionsunterricht demjenigen Geistlichen anvertraut werden, der in
den Gemeinden, worin die Schulen sich befinden, das Zutrauen der
Eltern und Vormünder der Schüler vorzüglich besitzt. Diese Bestimmung

23 «Nur allzu deutlich redet hier zu den Kinderherzen der kantische Philosoph»
- bemerkt etwas sarkastisch Wernle -, «dem die Kritik der praktischen Vernunft und
die Kritik der Urteilskraft beständig gegenwärtig ist und der nicht davor
zurückschrickt, den Knaben im Alter von 8-13 Jahren diese kantische Philosophie
aufzudrängen. Was er hier über die Methode des Religionsunterrichts vorträgt, ist trotz
allen guten Absichten ein wahres Monstrum.»

41



ist nicht ganz klar; aber es scheint, daß die Regierung weder den Pfarrern

noch den Kindern Glaubens- oder Gewissenszwang auferlegen
wollte. Ein Religionsunterricht nach Stapfers Wunsch konnte so nicht
allgemein Fuß fassen, nur unter hiezu günstigen Verhältnissen.

Stapfers Ministerzeit ist die Blütezeit seines idealen Planens und
Wirkens. Man denkt bei Stapfer gewöhnlich nur an seine großgedachten
Schulbestrebungen; aber das Bild seines Geistes und Wollens ist
unvollständig, wenn es nicht auch dessen Bemühen um die sittlich-religiöse
Erziehung des gesamten - Jugend und Alter umfassenden — Volkes
erkennen läßt. Die Idee einer integralen Volksveredlung tritt uns hier in
der eigenartigen Kant-Stapferschen Prägung entgegen, deren Verwirklichung

eine uneingeschränkte Mithilfe der Geistlichkeit voraussetzte
und zu einer allmählichen, nach einem uns nicht näher bekannten
Programm sich abwickelnden Reformation von Kirche und Glauben
geführt hätte unter dem Losungswort: Zurück zum ursprünglichen
Evangelium, zur moralisch aufgefaßten, reinen Lehre Jesu, des Gründers des

Gottesreichs auf Erden. Es besteht - heute mehr denn je — der Zweifel,
ob das Gute über das Böse in dieser Welt siegen werde. Es war aber
Stapfers Glauben, den er mit Kant und seinem Zeitalter teilte, daß wir
Menschen uns dem Reiche Gottes auf Erden annähern können. Im
Bestreben, die Menschen durch sittlich-religiöse Erziehung ihrer höheren
Bestimmung entgegenzuführen, wollte er aber allzu rasch über die
Realitäten hinwegschreiten; was von seinen Absichten doch einmal und
irgendwie sich als realisierbar und fruchtbar erweisen wird (Völkerbund?24

Moralische Aufrüstung? Einigung der Kirchen? usw.), bleibt
abzuwarten. Jedenfalls - sind die Probleme Stapfers nicht veraltet.

24 Über Stapfers Völkerbundsvorschlag siehe Lenzburger Neujahrsblätter 1960,

pag. 4, Anm. 3.

42


	Versuch einer Reform der aargauischen Stadtschulen zur Zeit der Helvetik

