
Zeitschrift: Lenzburger Neujahrsblätter

Herausgeber: Ortsbürger-Kulturkommission Lenzburg

Band: 23 (1952)

Artikel: Sophie Haemmerli-Marti : aus ihrem Leben und Schaffen [Fortsetzung]

Autor: Kelterborn-Haemmerli, Anna

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-918361

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-918361
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


SOPHIE HAEMMERLI-MARTI
AUS IHREM LEBEN UND SCHAFFEN

VON ANNA KELTERBORN-HAEMMERLI1

Lebensmitte

Seit dem Sommer 1900 bewohnte die Familie außerhalb des
Städtchens ein Haus, das mit seinen hellen und kunstbeseelten Räumen

bald den Wesensausdruck seiner neuen Besitzer trug. Im Garten

traten zu den ernsten Tannen jetzt Birke und Lärche, die
Lieblingsbäume der Dichterin, und die von ihr herangezogene Blumenpracht

verblich vom Frühling bis tief in den Herbst hinein nie.
Eine Heimstätte entstand, von der drei Jahrzehnte lang Licht und
Wärme ausging.

Von dieser Heimstätte aus bewältigte Max Haemmerli, vom
mittragenden Wesen seiner Gattin unterstützt, eine große Praxis und
manche aus der Teilnahme am öffentlichen Leben sich ergebende
Pflicht mit Überlegenheit und Güte und in nie erlahmendem Frohmut.

Im regen und harmonischen Leben dieses Heimes wuchsen
die Kinder des Ehepaars heran, vier Mädchen, denen die Mutter
wie eine kraftspendende Sonne war. Sie erinnerten sich später nicht,
diese Mutter je müde, verstimmt oder energielos gesehen zu haben.
Stets ging etwas Befeuerndes von ihr aus, sogar in ihrem Tadel, der
aufflammte in edler Empörung und alles Kleinliche ausschloß.
Freude und Begeisterung schufen die Stimmung in diesem Haus.

Mit dem Größerwerden der Kinder verwandelten sich auch die
Kinderlieder der Mutter. War es früher, als wehte noch ein Engelshauch

darin, so widerhallte in ihrem Klang jetzt der festere Tritt
und kühnere Schritt des Schulkinds. Diese Kinderlieder formten
sich immer im Dialekt. Das spontane Denken in Rhythmen und
Reimen, das von Jugend an in Sophie Haemmerli-Marti lebendig
war, bediente sich aber ebenso oft auch der Schriftsprache. Die
erstaunliche Ursprünglichkeit und Frische ihrer schweizerdeutschen
Gedichte fehlt aber auffallenderweise den hochdeutschen.

In einem Brief von 1897 an Prof. Winteler drückt die Dichterin
ihre Verwunderung darüber aus, daß sie die Mundart nur benützen
könne, wenn von Kindern die Rede sei. Sobald sie andere Empfin-

1 Vgl. die Lenzburger Neujahrsblätter 1950 und 1951; dazu die Quellen:
Sophie Haemmerli-Marti : „Mis Aargäu", Tagebücher und Briefe. Friedr. Häusler :

Sophie Haemmerli-Marti, Züge aus dem Lebensbild, in „Das Goetheanum",
Jahrg. 1938 und 1942 und in der Tagespresse.

25



düngen in Worte fassen wolle, komme ihr das Hochdeutsch von
selbst. Diese Tatsache stand nun offenbar mit ihrer Eigenart und
zugleich mit dem Wesen der Mundart in engem Zusammenhang.
Denn unser Dialekt entstammt einer Zeit, die das begriffliche Denken

noch nicht bis zur letzten Schärfe geführt, dafür aber ein
instinktives Gefühl für Gut und Böse bewahrt hat. Man kann im
Schweizerdeutschen auch heute noch nichts Weißes durch Logismen

schwarz, nichts Krummes gerade reden, was im Hochdeutschen
wie in jeder anderen durch den Intellekt geschliffenen Sprache
doch mühelos möglich ist. Sophie Haemmerli-Marti verblieb mit
ihrem Innersten zeitlebens in einer vom Intellektualismus unberührten

Welt. Wo sie mit ihrem Denken diese Insel verließ, suchte sie
zunächst eine Stütze und fand sie im Intellekt anderer. Daher die
Anlehnung an Vorbilder in ihren hochdeutschen Gedichten, die sich

lange in den Formen und Wendungen der deutschen Klassik
bewegen. Erst als die Dichterin als vollbewußter Mensch wieder in
die Unschuldswelt des Kindes trat, kam ihre tiefste poetische Fähigkeit

zum Durchbruch: jetzt gestaltete sie künstlerisch und von
Grund aus originell das Mundartwort. Nur ihr Mundartwort ist
für die Welt von Bedeutung geworden. Im Bereich ihrer Persönlichkeit

und des von ihr zurückgelegten Entwicklungswegs erfüllen
ihre hochdeutschen Gedichte jedoch eine so wichtige Funktion, daß
eine Betrachtung ihres Lebens sie nicht außer acht lassen kann.

Auch jetzt behielt Sophie Haemmerli die Gewohnheit bei, in
kurzen Notizen sich Rechenschaft zu geben über den Tagesverlauf.
Aus diesen Notizen steigt für uns das Bild einer Doktorsfrau und
Mutter, deren tätiges Helfen weit über den Familienkreis hinausreicht,

und die doch immer noch Zeit findet, ihre innere Welt
durch vielseitige und durch Auszüge festgehaltene Lektüre zu
erweitern. Der Frohmut und die Schalkhaftigkeit früherer Jahre bleiben

in diesen Notizen aber mehr und mehr aus, und man empfindet,
daß die nach außen hin so strahlende und schenkende Persönlichkeit

mit großen Partien ihres Wesens im Schatten steht. Wie schwer
auch das physische Leiden ist, das seit der Geburt des ersten Kindes
an ihren Kräften zehrt, erweist sich erst jetzt. Es scheint, als könne
die jetzt Fünfunddreißigjährige die Lebensmitte nicht überschreiten.

Da entschließen sich die Ärzte zu einer Operation, deren Ernst
der Patientin bewußt ist. Sie läßt niemand fühlen, wie Schwei*

ihr der Abschied fällt, wenn sie ihre Kinder zu Freunden in ein
frohes ländliches Pfarrhaus bringt. Im Spital schreibt sie die
Anfangsworte der Gedichte auf, die sie von Jugend auf begleitet
haben: Strophen von Walther von der Vogelweide und Kürenberg,
von Klopstock und Rückert, Schillers „Ideale" und Goethes

26



Harfnerlieder sollen aufleuchten in ihr, wenn die Narkose Dunkelheit

verbreitet. In der Nacht wird ein schmerzerfülltes schweizerdeutsches

Gedicht aufs Papier geworfen, am nächsten Morgen
jedoch, unmittelbar vor der Operation, darunter ein hochdeutsches

gesetzt, dessen Gedankenflug sich weit über Konventionelles erhebt:

Nun steh ich vor der dunklen Pforte
Und hebe meinen bangen Blick:
Darf glauben ich dem Freundesworte,
Kehr lebend ich von hier zurück?
Ich glaube — komme was da wolle,
Zum Leben geh ich immer ein,
Ist's nicht auf dieser grünen Scholle,
Wird's in den Ewigkeiten sein.

(1903)

Sie kehrte zurück auf die geliebte grüne Scholle! Zwar dauerte
es noch Jahre, bis der Organismus erholt und eine immer wieder
herandrängende Schwermut zurückgedämmt war. Aber der Sieg
wurde erkämpft, und statt fortan geschwächt zu sein, reagierte ihre
Natur sogar mit einer Steigerung der produktiven Kraft.

Nur knapp und sachlich geführte Tagebücher und sehr viele
hochdeutsche Gedichte lassen die Krisen erkennen, durch welche
die wieder tätig im Leben Stehende jetzt hindurchgeht. Im Rückblick

darauf schreibt sie nach Jahren an ihren Gatten: „Wir kamen
doch eigentlich als zwei ganz fremde Menschen zusammen, die sich
durch die Liebe erst kennenlernen mußten. Und auch trotz der
Liebe; denn sie hatte uns zuerst getäuscht: jedes sah das andere
gleich wie sich selbst und erst nach und nach erkannten wir das
Grundverschiedene unserer Anlagen und Neigungen. Es gab Jahre,
wo ich versuchte, mich ganz auszumerzen, nur noch in Dir zu leben
und alles verkümmern zu lassen, dessen Du nicht bedurftest. Ich
wollte Einheit um jeden Preis, aber die unterdrückte Natur rächte
sich... Denn das Lebensprinzip, der Gott in uns, will, daß wir
wachsen, und das ist nur möglich, wenn der Charakter sich aus
dem Grundzug des Wesens entwickelt wie der Stamm aus der
Wurzel. Nun ist das überstanden, wir sind nicht ineinander
aufgegangen, sondern stehen eng nebeneinander." (1. Okt. 1914.)

Gestärkt und gereift war sie damals hervorgegangen aus einer
Zeit, die ihr die Abgründigkeit des Lebens offenbart hatte. Dem
Arzt, dem im Spital ihre Pflege obgelegen war, verdankte sie eine
neue Erweiterung ihres Wesens durch die bildende Kunst. Von ihm
dazu angeregt, tauchte sie mit der ihr eigenen Intensität in die neu
entdeckte Welt des Schönen ein, und wie immer, wenn etwas Großes

27



sie bewegte, gab sie es in irgendeiner Form auch weiter an ihre
Umgebung. Hatte sie ein Bildwerk erlebt, so war ihre Fähigkeit,
es zu schildern, so groß, daß eines der Kinder immer wieder
glaubte, es selbst gesehen zu haben. Der Besuch von Schauspiel
oder Oper konnte später dieses Kind enttäuschen, denn noch
hundertmal farbiger war das gespielte Stück ihm damals erschienen,
als die Mutter es strahlenden Blicks, mit beschwingter Stimme und
in treffenden Worten vor die Aufhorchenden hingezaubert hatte.
Auch die Wanderungen, die sie alljährlich mit dem Vater unternahm,

machte das Erzählen der Mutter zum Gemeingut aller. Max
Haemmerli wußte in Jura und Alpen die Schönheit verborgenster
Täler zu entdecken, und wie stark bei diesem Naturerleben die
Seele seiner Begleiterin ins Schwingen kam, bezeugen ungezählte
Gedichte in kleinen Taschenkalendern.

Man befand sich jetzt im Jahrzehnt, das dem Ausbruch des

ersten Weltkriegs voranging, und Sophie Haemmerli-Marti gestaltete

ihr Leben, als gelte es, die Früchte der sich neigenden Kultur
überall zu suchen und in sich aufzunehmen. Mit Elisabeth
Flühmann, ihrer hochverehrten einstigen Geschichtslehrerin am Seminar,
las sie zusammenhängend und kommentiert Dantes Divina Com-
media, mit Emily Schlatter, der intelligenten und originellen jungen
Bezirkslehrerin in Lenzburg, Miltons Paradise lost. An einem
Wochennachmittag wurden Vorlesungen an der Universität Zürich,
später Wintelers Philosophiestunden an der aargauischen Kantonsschule

besucht. Nebenher ging die Lektüre historischer und
philosophischer Werke und seit 1910 eine intensive Beschäftigung mit
der französischen Literatur, zunächst mit den Dramatikern des 17.,

später vor allem mit den Prosaschriftstellern des 19. Jahrhunderts.
Es ist erstaunlich, wie viel die physisch Zarte, sehr oft an Schmerzen

und Schlaflosigkeit Leidende in ihre Tage hineinbringt. „Und
früe ufstoh, wemmer s Glück will foh", dies wußte sie am besten
selbst

Viel Kraft und Geistesgegenwart erforderte es schon, einem
gastfreien Haus vorzustehen, das zugleich das unruhige, vom Klingeln

des Telephons widerhallende Haus eines Arztes war. Eines
Arztes, dem die Gattin zudem stets auch die ganze, damals noch
komplizierte Buchführung besorgte, und den sie fast täglich —
anfangs noch im gemütlichen Pferdefuhrwerk — auf eine seiner
Praxistouren auf die Dörfer hinaus begleitete. Vor allem aber waren
es die Kinder, denen in selbstverständlichster Weise die Kraft der
Mutter zufloß. Ein besonderer Umstand vertiefte noch ihre
Beziehung zu ihnen : sie unterrichtete nämlich, ursprünglich durch eine

Erkrankung der Ältesten dazu veranlaßt, alle vier Mädchen wäh-

28



rend den ersten Schuljahren selbst. Bald in der Wohnstube, bald
draußen im Garten erfolgten allmorgendlich zwei straff geführte
Schulstunden, in denen es herging, als sei das Spitteler-Wort „Freudig

und gern ist der Künste Kern" der Lehrerin schon bekannt.
Als mit dem Unterricht auch die Jüngsten an die Reihe kamen, war
ihre große Schwester schon Lateinerin und rezitierte ihre Hexameter

treppauf und ab. Wie hätte da die Mutter zurückbleiben
können, sie, die schon als junges Bauernkind aus eigenem Willen
den Zugang zu dieser Welt sich erschlossen hatte! Bald las der
Lehrer ihrer Tochter mit ihr Vergil und Catull, und abends wurden
Gedanken aus Seneca oder Plinius ins Merkbuch geschrieben. Daß
sie nicht griechisch gelernt hatte, bedauerte die Dichterin zeitlebens,
aber um so freudiger verfolgte sie die ersten Exkurse ihrer Kinder
in die Welt der Odyssee. Nie wurde sie müde, den Klang dieser
Sprache zu hören, deren Laute und Rhythmen eine frohe Erschütterung

in ihr hervorriefen. Etwas Ähnliches erfuhr sie im Bereich
des Zeichnens und Malens: selbst scheinbar nicht befähigt dazu,
ließ sie um so lieber ihre Kinder mit Pinseln und Stiften hantieren,
mit einem befreundeten Bildhauer modellieren und ganze Schulhefte

in Bilderbücher verwandeln. Schon jetzt, ganz besonders aber,
als ihre jüngste Tochter den Malerberuf ergriff, wurde die Welt
der Farben dann auch der Mutter von Jahr zu Jahr vertrauter.
Solches ist bezeichnend für das Verhältnis nicht nur zu ihren
Kindern, sondern zu allen, denen Sophie Haemmerli-Marti nahe stand :

selbst immer spendend, wollte sie unaufhörlich auch „lernen" von
ihnen.

Begegnungen

Betrachtet man Sophie Haemmerli-Martis durch manchen
bedeutsamen Briefwechsel dokumentierten Freundeskreis, so
überrascht vor allem dessen Reichtum an Gegensätzen. Neben jungen
Künstlern und Wissenschaftern stehen die alten Lehrer der eigenen
Jugendzeit, neben Professoren Dorforiginale der Umgebung, neben
den Jugendfreundinnen Angehörige fremder Nationen, mit denen
mühelos auch englisch und französisch korrespondiert wird. Besonders

rege und herzlich ist der Gedankenaustausch mit dem Aarauer
Musiker Werner Wehrli, der gegen fünfzig Gedichte der Dichterin
vertont, und mit dem Urner Maler Heinrich Danioth, der später
ihrem Andenken sein graphisches Werk „Steile Welt" widmet.

Immer wieder tritt in diesem Freundeskreis die große Fähigkeit
zur Treue hervor, nicht nur bei Sophie Haemmerli-Marti selbst,
sondern auch bei denen, die mit ihr zusammengeführt werden.
Pfarrer Heiz in Othmarsingen, Sophies erster Lateinlehrer, der

29



nichts an der reichen Begabung des Kindes bewundert, sondern in
unbestechlicher Pflichterfüllung von ihm die Aneignung klaren Denkens

gefordert hatte, begleitete sie in der Folge in unerschütterlicher

Freundschaft durch sechs Jahrzehnte hindurch. Wer in ihr
eine Seelenkraft weckte, dem blieb sie zeitlebens verbunden. Ihre
Dankbarkeit gegenüber Prof. Winteler, der sie die Wege zu den
Geheimnissen der Muttersprache gewiesen hatte, erlöschte nie und
befähigte sie, auch diese Beziehung, sie wandelnd und mit ihr wachsend,

unversehrt zu bewahren bis zum Tode des genialen, das
seelische Gleichgewicht aber oft nur mühsam wahrenden Dichters und
Gelehrten. Die meisten der später in der Sammlung „Im Bluescht"
veröffentlichten Gedichte waren ursprünglich an Winteler gerichtet
und diesem in Briefen oder auf Postkarten geschickt worden, oft
als kurze, helle Antwort auf lange, tiefgründig pessimistische
Auseinandersetzungen. Auch hochdeutsche Gedichte sind oft zu finden
in diesen Briefen, die zudem auf die loyale und mutige
Seelenhaltung der Schreibenden manches bezeichnende Licht werfen.

In Bex hatte Sophie Haemmerli 1894 den englischen Geistlichen
Elwin kennengelernt, der soeben außer dem theologischen ein
vollständiges medizinisches und mathematisches Studium abgeschlossen
hatte. Erst nach dieser Vorbereitung glaubte er in segensreicher
Weise beitragen zu können zur Christianisierung Chinas, worin er
sein Lebensziel sah. Er blieb von China aus mit der Schweizerin in
Verbindimg und besuchte sie später während Urlaubsreisen mehrmals.

Zwar führten seine dogmagebundenen Anschauungen zu manchen

fruchtlosen, mündlich und schriftlich geführten Diskussionen.
Aber das Wesentliche dieses Engländers beruhte nicht auf seinen

Glaubenssätzen, sondern auf einem unmittelbaren und tiefen
Erleben des Christusgeistes. Von diesem Erleben zeugte nicht zuletzt
auch ein liebevolles Verständnis für den östlichen Menschen und
dessen Kultur, das Elwin durchdrang. Er vermittelte seiner Freundin

während vielen Jahren Wertvolles aus den Schätzen der chinesischen

Spruchweisheit und Kunst.
Nie trat jedoch in Sophie Haemmerli-Martis Leben etwas

einseitig auf. So wurde sie auch jetzt gleichzeitig durch Impulse
aus dem Westen berührt, und zwar durch die regelmäßigen Besuche
der Musikerinnen Wally, Charlotte und Elsa Rüegger, ihrer
Cousinen, die als anerkannte Künstlerinnen im Musikleben von Bruxelles
und der Vereinigten Staaten standen. Daß übrigens neben dem
Calvinforscher Heiz und dem Methodisten Elwin auch ein
bedeutender Katholik, der Stanser Pfarrer und Historiker Constantin
Vockinger, zu den Freunden der Dichterin zählte, charakterisiert
ihre Geisteshaltung ebenfalls.

30



Aus Briefen und Tagebüchern dieses Jahrzehnts geht hervor,
daß eine „Psyche" genannte Sammlung hochdeutscher Gedichte
stets von neuem vorgenommen und bearbeitet wurde.
Merkwürdigerweise sind es nun gerade diese Sorgenkinder, diese hochdeutschen

Gedichte, die zur bedeutungsvollsten Lebensbegegnung, zu
der Begegnung und Freundschaft mit Carl Spitteier führten. Spitteier

lernte jene Sammlung durch eine gemeinsame Bekannte kennen
und fand „ein ungewöhnliches Gefallen" daran. „Ich bitte Sie, mein
Urteil als etwas Ernsthaftes, Wohlüberlegtes aufzufassen", schreibt
er im September 1906 an die Verfasserin, empfiehlt dann strengere
formale Fassung, häufigere Verwendung des Sonetts, und außerdem

die Lektüre von Schopenhauer und Burckhardt, Tasso und
Ariost. Bald darauf hatte ein Brief über Spittelers soeben erschienenen

Roman „Imago", in dem Sophie Haemmerli nicht ohne
Erschütterung die Behandlung eines auch von ihr durchlittenen
Problems erkannte, ihre Einladung in Spittelers Luzerner Heim zur
Folge. „En höchi Zit het ire Afang gno", schreibt sie von diesem

Ereignis drei Jahrzehnte später in der Schilderung „Mi erseht
Spitteiervisite". Ihre ganze Ehrfurcht vor der Größe des Geistes
und zugleich ihre Fähigkeit, sich bis zu den Grenzen der Selbstlosigkeit

zu erheben, offenbart sich in diesem Kapitel ihrer schweizerdeutschen

Lebensgeschichte, das bei aller Bedeutsamkeit den Ton
volkstümlicher Frische und Lebendigkeit bewahrt.

Den Schulungsgang durch die Schriftsprache, den Spitteier
anregte, vollzog sie mit Ernst und Hingabe. Daß sie Kritik annehmen
und richtig auswerten könne, erweise gerade ihre innere Selbständigkeit,

hatte ihr einst schon Winteler geschrieben. Als Spitteier
aber 1907 die ausführliche Besprechung einer Anzahl ihrer Sonette
mit den Worten begann: „Hochgeehrte Frau, lieber Collega. Fast,
aber nicht ganz. Nie ganz", erreichte ihn unter demselben Datum
aus Lenzburg eine Karte des Inhalts:

„Nie wird es ganz", tönt dein Bericht,
„Denn du bist viel zu klein dazu" —
Da hob ich auf mein Angesicht
Und sah dem Abendsterne zu.
Der weiß: „Die Sonne bin ich nicht",
Doch geht er seine Bahn in Ruh
Und gibt der Nacht sein klares Licht.
Und in mir sprach's : „So tu auch du."

Dieses In-sich-beruhen mußte jedoch erkämpft werden. Noch
im Jahre zuvor schrieb Sophie Haemmerli an Spitteier: „Hilfe findet
man nur, wo Verständnis ist, und nur der Dichter kann verstehen,

31



wie es möglich ist, neben dem äußeren ein Phantasieleben zu führen,
so reich und groß und schmerzvoll, daß es oft die schwache Hülle
zu sprengen droht. Und nur wer diesen Kampf gegen die Melancholie,

herrührend vom Kontrast zwischen Erreichbarem und
Erreichtem, auch schon gekämpft hat, weiß, was auf dem Spiel steht."
Im gleichen Brief wird die soeben erscheinende 3. Auflage von
„Mis Chindli" erwähnt und beigefügt: „Wie glücklich könnte ich
sein, wenn diese Seite meines Wesens die vorherrschende wäre."
Tatsächlich beginnen sich aber diese gegensätzlichen Seelengebiete
jetzt mehr und mehr zu durchdringen, und es liegt wohl gerade
hierin eine der tiefsten Auswirkungen des Geistes Spittelers auf die
Dichterin. Daß übrigens der schwermütige Zug in ihrem Wesen im
äußeren Leben kaum in Erscheinung trat, ist nur durch ihre
außerordentliche, aber wie selbstverständlich ihrer innersten Persönlichkeit

entspringende Willenskraft erklärlich.
Von Spitteier aus wurde diese Freundschaft ausschließlich aus

den Voraussetzungen der beiden Individualitäten aufgebaut. Daß
schon früher eine Beziehung des jungen Dichters zur Familie von
Sophie Martis Mutter bestanden hatte, war dafür ohne Belang.2 Erst
kurz vor seinem Tode, dann allerdings mit großer Innigkeit, begann
Spitteier von dieser Beziehung wieder zu sprechen. Ebenso beharrlich

lehnte er es anfangs ab, Sophie Haemmerlis eigene Familie
kennenzulernen. Mit höflichem Bedauern schob er jede Einladung
nach Lenzburg hinaus. Vier Jahre nach der ersten Begegnung stand
er aber in der Frühe eines strahlenden Junitages unangemeldet im
Garten des Doktorhauses und nahm schon bei der Begrüßung die

ganze Familie in seine Freundschaft auf. „Ich möchte, daß Sie den

Tag rot anstreichen, an dem ich zum erstenmal bei Ihnen war",
schrieb er davon in seiner letzten Lebenszeit. Plötzlich und bleibend
war die bisher von Geist zu Geist waltende Beziehung an diesem

Tag verinnerlicht und beseelt worden.3

Ernte

„Wir aber schaffen und stehen weit über dem Nebel", schrieb

Spitteier 1915 an Sophie Haemmerli-Marti. Sie hatte 1913 und 1914
drei Bändchen Mundartgedichte herausgegeben, die in das große
Sterben der Kriegszeit hinein die Heiligkeit des Lebens strahlten.
Im „Wienechtsbuech" spiegelt sich die andachtserfüllte winterliche

2 Vgl. Sophie Haemmerli-Marti: Die Dionysoswanderung des jungen
Spitteier, in Beriger: Carl Spitteier in der Erinnerung seiner Freunde. Zürich 1947.

3 Vgl. A. Kelterborn-Haemmerli : Carl Spittelers Besuche in Lenzburg,
Lenzburger Neujahrsblätter 1947, und in Beriger: C. Spitteier in der Erinnerung
seiner Freunde.

32



Die Dichterin Sophie Haemmerli-Marti an ihrem
Arbeitstisch in Lenzburg



Festzeit in staunenden Kinderseelen. „Im Bluescht" erfaßt die früh-
lingshaften Gefühle der Seele in ihrer kristallklaren Frische, ohne
sie durch die geringste Sentimentalität trüben zu lassen. Die Groß-
vatterliedli sind Hans Thoma gewidmet. Der deutsche Malerpoet
und die schweizerische Mundartdichterin standen in einem oft
alemannisch geführten Briefwechsel, schon Jahre bevor anläßlich der
Geburtstagsfeier des Siebzigjährigen eine offizielle Einladung des

Lenzburger Arztehepaars nach Karlsruhe auch die persönliche
Bekanntschaft herbeigeführt hatte. Von „Mis Chindli" schrieb Thoma
einst in einem Aufsatz: „'s sind Liebeslieder, so schön wie die vom
Salomo."

Bei allen drei Sammlungen handelt es sich um Gedichte, die
schon vor Jahren oder Jahrzehnten entstanden, aber in nie
aussetzendem Ringen um den echten schweizerdeutschen Ausdruck
mehrmals umgeformt worden waren. Vor der letzten Läuterung
kam eine Veröffentlichung nie in Betracht.

Einige Jahre später bat der Herausgeber einer schweizerdeut-
schen Anthologie Sophie Haemmerli-Marti um eine autobiographische

Skizze und erhielt „Öppis vo Othmissinge", das
lichtgetränkte Bild ihrer Jugendzeit. Von nun an ruhte das Streben nach
der Gestaltung guter schweizerdeutscher Prosa nie mehr, und
es entstanden nach und nach alle Teile des späteren Sammelbandes
„Mis Aargäu". Ereignisse und Gestalten aus dem Leben und der
Heimat der Dichterin erlangten darin poetische Wirklichkeit.

Unter den in dieser Zeit veröffentlichten Essays in der Schriftsprache

befassen sich die eingehendsten mit den Werken Carl Spit-
telers. Auch eine Schilderung seiner Persönlichkeit hatte der Dichter

angeregt — „Weil Sie manches besser wissen als viele, die es
schlechter wissen" —, doch blieb die Schrift „Carl Spitteier in
Lenzburg" wie vieles andere zum Leidwesen der Verfasserin Fragment.

Denn die in Haus und Garten Beschäftigte und von Haushaltsorgen

Bedrängte sucht oft umsonst nach einem Refugium, glaubt
es bald unter dem Dach, bald in einem Gartenversteck gefunden zu
haben, aber immer vergebens — das Telephon und die Kinderrufe
erreichen sie überall! „Zum Ganzen strebt mein Geist, und muß
sich nun in Kleinigkeiten täglich neu verzehren", hatte sie einst in
einem Gedicht von 1904 geklagt. Heute trägt sie mit humorvoll
geäußerter Verzweiflung, aber ohne Auflehnung, ihre Manuskripte
im Wäschekorb treppenauf und nieder. Wenn sie 1922 bei einem
Straßenunfall in Lebensgefahr kommt, schreibt sie nachher: „Neben
dem Gedanken an Mann und Kinder plagte mich vor allem die
unvollendete Lebensaufgabe." Nie würde sie aber dieser Aufgabe
zulieb die Ansprüche des äußeren Lebens vernachlässigen. Das Be-

3 33



dürfnis, handelnd und mitfühlend für die Menschen dazusein, die
das Schicksal ihr entgegenführt, ist ihr von allen Forderungen die
nächste.

Rasch und gewandt geschriebene Zeitungsartikel nehmen Stellung
zu Gemeinde-, Schul- oder Frauenfragen und zeugen für den Mut und
den Gerechtigkeitssinn ihrer Verfasserin. Mit großer Wärme nimmt
Sophie Haemmerli an allem, was um sie her vorgeht, Anteil, nur
das Kleinliche wird unbeachtet übergangen. Am schönsten ist ihre
Sprache, wenn es um die Ehrung eines verdienten Menschen geht,
sei es nun ein Gelehrter oder eine mit Wind und Wetter verbundene
alte Frau wie die Badmeisterin am Aabach. Zuweilen sind solche
Einsendungen auch gereimt und dann meist sehr witzig oder leicht
satirisch, nie jedoch bitter — etwas sieghaft Lachendes behält die
Oberhand.

Damit wird ein Gebiet berührt, das im literarischen Werk der
Autorin nicht zum Ausdruck kommt, in biographischer Hinsicht
aber um so aufschlußreicher ist: die unübersehbare Fülle ihrer
Gelegenheitsgedichte. Wenn darin auch die letzte Formgebung
naturgemäß ausbleibt, so ist doch die Keimkraft echter Poesie fast überall

spürbar. Immer wieder finden sich darunter so ursprüngliche
und prägnante Verse wie die folgenden:

Sine Gstorbne Treui halte
Und doch nid für d Wält verchalte,
Mit der Juget d Freude teile
Und den Alte d Blätzab gheile.

Inhaltlich offenbaren diese Gelegenheitsgedichte die Fülle von
Beziehungen, in deren Mittelpunkt die Dichterin stand. „Nie
erlahme, nie erchalte, euses Härz het tusig Gstalte" — damit sprach
dieses Herz sich selber aus.

Oft wurden solche Gelegenheitssprüche während der Tagesarbeit

rasch auf Zettel oder Briefumschläge geschrieben, häufig
neben den Ausspruch eines Kindes oder eines Patienten oder neben
Notizen für die laufende Arbeit im Haus. Auch ganze Reihen
schweizerdeutscher Wörter wurden derart vermerkt oder
hochdeutsche mit der Frage nach einer schweizerdeutschen Entsprechung
versehen ; denn wie ein nie aussetzender Unterton ging die Beschäftigung

mit der Sprache, dieser Dienst am reinen Wort, durch alle
Tage mit. Dabei fällt auf, daß diese flüchtigen Notizen nie ein
verschwommenes oder vernachlässigtes Schriftbild zeigen. In der
Jugend wie im Alter, ob schnell oder langsam oder im Dunkeln zu
Papier gebracht — und die meisten Gedichte von Sophie Haem-
merli-Marti entstanden in der Nacht und wurden auch nachts auf-

34



geschrieben — stets bewahrt diese Schrift ihre nie getrübte Klarheit.
In leichten, aber groß und kühn geformten Zügen erhält jeder
Buchstabe seine individuelle Prägung, und doch scheinen die
ansteigenden Zeilen nur zu schweben auf ihrer Unterlage, damit sich

nur lose verbunden zu haben.
Daß sie bei aller Daseinsfreude nicht an die Erde gefesselt war,

offenbarte sich aber auch im ganzen Wesen der Dichterin. Mancher
charakteristische Zug in ihrem Lebensgang folgte daraus, und auch
ihre Freude an Reisen, ihr Streben nach allem, was erlaubte, den
gewohnten Erdenbezirk zu erweitern oder zu verändern, stand
damit in Zusammenhang.

Es waren ihr in der zweiten Hälfte ihres Lebens viele Reisen
vergönnt, und jede brachte etwas Bestimmtes in ihr zur Reife und
führte sie mit neuen, bedeutenden Menschen zusammen. Die Bläue
der Riviera und die Kunstschätze von Florenz eröffneten die Reihe
dieser großen Eindrücke, deutsche Universitätsstädte, in denen Max
Haemmerli Ärztekongresse besuchte, erweiterten sie. Aufenthalte
in Paris, Rom und Wien waren durch medizinische Ferienkurse des
Gatten oder Studien der Töchter veranlaßt. In Triest und Venedig
verbrachte Herbstwochen hatten die Freundschaft mit dem ungarischen

Schriftsteller Gyergyai zur Folge und wirkten im Rückblick
wie die Vorstufe zu einer noch weiter östlich führenden Reise : vierzehn

Jahre später besuchte Sophie Haemmerli Budapest und
gelangte dann in erlebnisreicher Schiffahrt donauabwärts nach
Rumänien, um in den Karpathen ihr erstes Enkelkind zu begrüßen.

Nach innen gewandt erzeugte jenes Wesenselement der nur losen
Verbindung mit dem allzufest Irdischen eine Bereitschaft, über das
Sichtbare hinaus in die Weiten des Geistes zu streben. Hier galten
die Schranken von Raum und Zeit nicht mehr, und auch die Scheidewand

zwischen Lebenden und Toten wurde als durchlässig erlebt.
Schon unter den hochdeutschen Jugendgedichten waren die schönsten

und persönlichsten dem Schmerz um Verstorbene entsprungen
oder deren Andenken geweiht. Von jung auf fühlte sich die Dichterin

den Hinübergegangenen nahe, und doch wühlte jeder Todesfall

in ihrer Nähe sie im Innersten auf. Oft waren es sogar persönlich

Unbekannte, deren jähe Abberufung sie so erschütterte, daß
Gefühl und Gedanke das geformte Wort suchten. Flatten die
Scheidenden ihrem Bekanntenkreis angehört, so drängte es sie, ihr Wesen

sich selbst und den Zurückgebliebenen nochmals vor Augen zu
stellen durch trefflich charakterisierende Nekrologe, denen meist
eine überpersönliche Einleitung von allgemeiner Gültigkeit voranging.

Vor allem aber entstanden im Ringen um das Todesrätsel
sehr viele Gedichte. Eine Anzahl der hochdeutschen wurde später

35



zu einer Sammlung „Requiem" zusammengestellt, aber nicht
herausgegeben. Die vom Ernst der Todesnähe durchdrungenen Mundartgedichte

erschienen 1928 unter dem Titel „Allerseele". In diesen
ist die Empfindung zuweilen so streng gerafft und dramatisch
gesteigert, daß die Sprache eine Größe erreicht, die man in den
Möglichkeiten des Dialekts nicht vermuten würde.

Vollendiing

In gleichmäßigen Intervallen begann der Tod auch in den
persönlichen Kreis der Dichterin einzugreifen. 1917 starb ihr Bruder
Franz, der „Schattemöntsch" der Allerseelengedichte, dem sie durch
die Schwere seines Schicksals ganz besonders verbunden war. Der
Tod von Carl Spitteier, der 1924 eintrat, ging ihr so nahe wie einst
sein Hereintreten in ihr Leben. Nur durch die schöpferische
Beschäftigung mit seinen Werken, was zu Vorträgen und Volksboch-
schulkursen führte, konnte sie sich aus der Tiefe dieses Leides
erheben. Der härteste Schlag traf sie jedoch 1931, als an einem
Maisonntag, der zugleich ihrer beider Verlobungstag war, Max Haem-
merli in Erfüllung der Arztpflicht durch einen Autounfall sein
Leben verlor. Ohne Unterlaß war bis jetzt Geben und Empfangen
von einem zum andern geströmt in diesem Lebensbund. Die
Atmosphäre von überlegener Ruhe, die der Arzt trotz seiner rastlosen
Tätigkeit verbreitete, seine lebendige Güte und was alles
durchstrahlte: seine rückhaltlose und Tag für Tag freudig auch geäußerte
Liebe zu ihr, hatten dem Dasein seiner Gattin die still leuchtende
Folie geschaffen. Jetzt war es, als stürze eine sie umfriedende Mauer
plötzlich zusammen. Es war ihr im Tiefsten bewußt, was sie einen
Monat später in einem Lebensbild ihres Gatten schrieb: „Max
Haemmerli besaß das Geheimnis, in allem Wesentlichen sich selber

zu bleiben und doch alles Andersgeartete in seiner Nähe sich
entfalten zu lassen und mit männlicher Kraft zu schützen. Dieser
Großzügigkeit ist es zu verdanken, wenn ich den Menschen etwas habe

geben können mit meiner Poesie, und wenn die vier Töchter das

schönste Geschenk aus dem Vaterhaus mit ins Leben hinaus nehmen
konnten: eine glückliche Jugend."

Mit dreiundsechzig Jahren wurde Sophie Haemmerli-Marti
heimatlos. Sie verließ ihr mit so viel Liebe aufgebautes Heim und zog
nach Zürich, wo die Nähe treuer Jugendfreunde — Marie Heer,
Max Bircher-Benner, Erika Wedekind — Heilkraft versprach. Aber
sie konnte nicht Wurzeln fassen hier und reiste mitten im Winter
nach Venedig zu ihrer ältesten Tochter und deren Gatten. Die
Sonnenaufgänge am Lido spendeten ihr Kraft, und als sie im kommen-

36



den Frühling in Sizilien vor der einsamen Größe des Tempels von
Segesta stand, die Weihe seiner Ewigkeitsnähe empfand, wich die
Qual des Verlassenseins und des unausgesetzten Heimwehs zum
erstenmal von ihr. Im Sommer weilte sie in der Familie einer
anderen Tochter an der holländischen Küste, erlebte nach dem Süden
Europas nun dessen Norden, und dann gelang es ihr, auch innerlich
die „Mitte" zu finden, als sie nach Zürich zurückkehrte. Die Trauer
um den entrissenen Schicksalsgenossen schwächte sich aber bis zu
ihrem Tode nie ab.

In Zürich belegte Sophie Haemmerli sogleich historische und
philosophische Vorlesungen und war oft im Kunsthaus und in der
Tonhalle. „Ich rettete mich aus dem Einzelfall meines Unglücks in
die großen kosmischen und weltgeschichtlichen Zusammenhänge
und fand so nach und nach auch einen höheren Sinn im Walten
meines eigenen Schicksals", schreibt sie etwas später in einem Brief.
Eine Briefstelle von 1935 sagt, daß ihr Denken sich „seit dem
gewaltsamen Auseinandergerissenwerden" immer mehr der Vorbereitung

auf das eigene Sterben zuwende, und fährt fort: „Es ist schön,
jeden Morgen gesund erwachen zu dürfen, an allem Geschehen

tätigen Anteil zu nehmen, und sich doch zu sagen, daß es einen nicht
mehr im Innersten berührt, daß man jetzt eine viel wichtigere Aufgabe

hat. Es ist wie der Aufstieg auf einen Berg, bei dem man jede
Blume am Wege, jedes Stück blauen Himmels, jede freundliche
Menschenbegegnung dankbar genießt und dabei doch immer nur
das eine Ziel vor Augen hat, den Gipfel. Nicht immer ist es ja
möglich, diese sérénité zu bewahren, das Herz ist unruhig und wird
immer wieder von unerträglichem Heimweh geplagt. Nach einem
meiner seltenen Besuche in Lenzburg bin ich immer eine Zeitlang
krank. Die äußere Loslösung von der Heimat war wie die notwendige

Amputation eines wichtigen Körperteiles zum Zweck des
Weiterlebenkönnens." (An Prof. A. Beringer, Karlsruhe.) Noch 1938
wird versucht, „wenigstens mit dem Verstand das Furchtbare zu
begreifen. Das Herz freilich weiß es anders und wehrt sich heute
noch, wenn auch auf mildere Weise."

Dennoch lebt in diesem Schmerz kein Groll. Auch in den schwersten

Zeiten begleitet San Francescos Sonnengesang die nun auf einen
Stock gestützt rüstig Ausschreitende, wenn sie frühmorgens ihren
ausgefüllten Tag mit einem Gang den Berg hinauf beginnt. Und
in der Trauer um den Tod eines Neugeborenen findet sie die Worte:

Du hesch vo allem no nüt gha,
Kei Sunneschin, kei Räge,
Bisch nie im Freudetanz vora,
Hesch kei Schmärz dörffe träge.

37



Mit großer Dankbarkeit erlebte sie jeden Tag die Gegenwart
ihrer jüngsten Tochter, der Malerin, die früher ihre Zeit zwischen
Zürich und Paris geteilt hatte, jetzt aber die Intervalle ihrer
Abwesenheit immer kleiner werden ließ. Daß eine andere Tochter mit
ihrer Familie in der Umgebung von Zürich wohnte, war ein
weiteres Schicksalsgeschenk. Denn die Kraft, die zu ihren Kinderliedern
geführt hatte, erlosch in der Dichterin nie. Alles was ihre Kinder
berührte, schloß sie in sich, und je weiter sich eines innerlich oder
äußerlich entfernte, desto mehr glaubte sie, sich sorgen zu müssen.
Wie früher griff ihre sorgliche Anteilnahme aber weit über den

persönlichen Umkreis hinaus. Zwar wurde ihr Interesse nie
aufgehalten durch Landesgrenzen, aber die Tagebücher zeigen doch,
wie tief sich Sophie Haemmerli-Marti besonders mit allem, was die
Eigenart des Schweizertums ausmacht, verbunden fühlte. Neben
Eintragungen über das politische Geschehen werden immer häufiger
Kernsprüche über die Schweiz festgehalten. Wo sich wahrer
Schweizergeist äußert, löst es ihre freudige Zustimmung aus, mit empörter
Auflehnung bemerkt sie dagegen die Anzeichen von Vermassung
und Tyrannei. „De Bundesbrief het Schimel agsetzt", mahnt ein
scharf abrechnendes Gelegenheitsgedicht, das in die Worte
ausklingt:

D Gränzmur stoht scho bidänkli schief,
Was hilft is do no de Bundesbrief?

Der Quell ihres poetischen Schaffens versiegte der Dichterin bis
zum Ende nie, aber immer wurde seinem Strömen die bewußte
Arbeit, die Strenge ihres scharfen Urteils entgegengesetzt. Ihre kernhafte

und doch vom Glanz der Anmut umspielte schweizerdeutsche
Prosa erschien 1938 im Bande „Mis Aargäu". Früher Geschriebenes

war hiefür bearbeitet und vor allem die wichtige Jugendbegegnung
mit Frank Wedekind, die in einer hochdeutschen Fassung vorlag,
neu gestaltet worden. 1939 folgten die „Läbessprüch", präzis
geformte Vier- oder Sechszeiler, in denen sich bald schalkhaft
überlegen, bald in Bildern von monumentaler Größe eine durchsonnte
Lebensweisheit offenbart. Diese Sprüche wurden alle aus einer großen

Anzahl von Varianten ausgewählt. „Hundert Skizzen zum
fertigen Bild, hundert unwesentliche Sprüche bis zur Urkraft des
Wesentlichen", lautet eine Notiz. Die meisten dieser Entwürfe
enthalten jedoch so Wesentliches wie der folgende:

s Eländ übernimmt mi fascht,
Herrgott, hol mi Ärdelascht!
„Si isch gwoge, bschtellt und zellt.
Träg si — ine höcheri Wält."

38



Die Strophen, die aus dem Schmerz um den Gatten entstanden
waren, hatten sich zunächst hochdeutsch geformt. Erst nach einigen
Jahren gelangte das Schweizerdeutsch auch in diesem dunkel
verhängten Seelenbereich zum Durchbruch. Jetzt aber, in den Gedichten,

die 1941 unter dem Titel „Rägeboge" erschienen, fiel auf die
Sprache schon die Helligkeit einer jenseitigen Welt. Das Bild des
Oben und Unten verbindenden Regenbogens wurde zwar erst kurz
vor der Herausgabe der Sammlung vorangestellt. Wie viel aber
dieses Symbol für die Verfasserin schon früher bedeutete, zeigt
eine Briefstelle von 1936: „An jenem Morgen war ich früh durch
ein glühendes Morgenrot geweckt worden, dessen Glanz mir durchs
Fenster leuchtete. Und als ich dann auf dem Sonnenberg das himmlische

Schauspiel der jagenden Morgenwolken im Föhn genießen
wollte, überraschte mich ein herrlicher Regenbogen, in einer
Vollkommenheit der Farben und der Form vom Berg zum See gespannt,
wie ich ihn noch nie erlebt habe. Was hier zu der Seele sprach,
waren nicht Luftspiegelungen, sondern geistige Wesenheiten, mit
denen wir verbunden sind und zu denen nun auch unsere Toten
gehören. Das spürte ich stark schon als Kind, auch in den Sternen
und Blumen. Diese Verbindungen müssen wir bewußt suchen. Ich
meine nicht eine materielle Verbundenheit, wie sie der Spiritismus
herbeiführen will, sondern die geistigen Zusammenhänge zwischen
der Natur und uns, die sich der aufmerksamen Seele offenbaren."
(An Werner Wehrli.)

Welche Vertiefung die hochdeutschen Gedichte im letzten
Jahrzehnt der Dichterin erfuhren, geht aus gedankenreichen Distychen
hervor, denen sich Verse von volksliedhaftem Klang wie die folgenden

zur Seite stellen:

Vollendet ist des Jahres Lauf,
Wir schauen aus dem Dunkel auf:
Noch kämpft der guten Geister Heer
Mit Michaels geweihtem Speer.
Noch lachen Kinder, tönt Gesang,
Noch ruft der heiligen Glocken Klang.
Noch lebt des Wortes Urweltmacht,
Noch überstrahlt der Tag die Nacht.
Und wer mit Liebesmorgenmut
Das Schöne schafft, das Gute tut,
Der wirbt für eine höhere Welt,
Der ist in Gottes Licht gestellt.

Oft wurde Sophie Haemmerli-Marti jetzt aufgefordert, aus ihren
Werken vorzulesen. Sie folgte einem solchen Ruf gern; denn wer

39



sich mit den Menschen so tief verbunden fühlte, mußte auch das
Verlangen nach einem Echo empfinden. Bei der Unmittelbarkeit,
mit der ihre Seele im Wort lebte, aber auch im Leuchten der Augen
und im Klang der weittragenden Stimme zum Ausdruck kam, konnten

solche Vortragsabende zu einem Erlebnis werden, das über die
Stunde hinauswuchs. Schon beim ersten Wort war der Kontakt mit
den Zuhörern hergestellt, und auch die vorgetragenen Lieder für
Einzelstimmen oder Chor fanden frohen Widerhall im Saal. Es
bestanden jetzt schon über zweihundert Vertonungen nach ihren
Texten.

Alles rundete sich im Leben der Dichterin, und mehr und mehr
begannen Ende und Anfang sich zu berühren. Dies kam auch in den
kleineren Zügen des Schicksals zum Ausdruck: der Freund ihrer
Othmarsinger Kindheit, der als junger Bursche nach Amerika
ausgewandert und seither verschollen war, wurde jetzt von einer ihrer
Töchter am Golf von Mexiko als rüstiger Siebziger aufgefunden,
so daß sich mit dem originellen Farmer und Handwerker noch ein
freudiger Briefwechsel entspann. Jener Urner, den Sophie Marti als
Konfirmandin davon abgehalten hatte, die geistliche Laufbahn zu
betreten, war der Vater ihres jungen Freundes Heinrich Danioth
geworden. Aus Chicago erreichte sie der Brief eines Fabrikanten,
der im Schweizerverein ihre Gedichte gehört hatte. Er gibt sich als
jenes Büblein einer Witwe zu erkennen, dem sie nach Beendigung
ihrer ersten Lehrerinnenzeit in Thalheim „noch ein Paar Strümpfe
voll Chrömli und einen Brief" geschickt hatte. „Und diese Freude
begleitete mich stets, und diese gute Frau hinterläßt neben meiner
Mutter die süßesten Erinnerungen meiner Jugend." Im Jahr darauf
reiste dieser Amerikaschweizer mit seiner Gattin in die alte Heimat
und suchte seine einstige Lehrerin auf.

Trotz ihren abnehmenden Kräften machte die Unermüdliche
auch von Zürich aus noch größere Reisen, kam nach Italien, wo sie

vor allem Assisi wiedersehen wollte, und mehrmals nach Holland,
zuletzt 1938. Damals erlebte sie auf ihren Wanderungen dem Strand
entlang erneut und auf intensivste Weise den zweiten Teil von
Goethes Faust, wozu die entsprechenden Vortragszyklen von Rudolf
Steiner sie angeregt hatten. Sonnenuntergänge an der Nordsee
beschlossen ihre großen Reiseeindrücke.

In steigendem Maß beschäftigte und beunruhigte jetzt das
politische Zeitgeschehen die Dichterin. Immer häufiger legte sie in
ihre Merkbücher auch Zeitungsausschnitte, Teile aus Leitartikeln
und Bildnisse der im Guten oder Bösen führenden Staatsmänner und
Generäle. Mit Grauen verfolgte sie die Ereignisse, die einen
kommenden Krieg anzeigten, und als dieser Tatsache wurde, schrieb sie

40



an einen Jugendfreund: „Man ist wie gelähmt vor dem Furchtbaren,

das jetzt nicht als Schicksal, sondern als Schuld über die
Menschheit hereinbricht. Wir werden das Ende dieses Krieges nicht
mehr erleben, und nachher wird alle Kultur vernichtet sein. Dennoch

heißt es: arbeiten, bis zuletzt, und die Fackel hochhalten."
(An Prof. Hans Kaeslin.)

Das erwähnte Arbeiten wandte sich mehr und mehr nach innen.
Zwar wurden, meist durch die Tragik der Zeitereignisse angeregt,
fortwährend neue Gedichte aufgezeichnet, auch Vortragsabende
abgehalten und eine weitverzweigte Korrespondenz erledigt. Worauf
sich aber die tiefste Gedankenarbeit konzentrierte, zeigt das Tagebuch:

die Propheten und die Psalmen, die theologischen Schriften
des Paracelsus, die Werke Solovieffs, eine Mysteriengeschichte von
Rudolf Steiner, Dichtungen von Albert Steffen und als Letztes die
Geschichte des Urchristentums von Emil Bock wurden durchgearbeitet.

Auf diesem Wege erwachte in der Dichterin das Bedürfnis,
sich in die Passionsgeschichte der Evangelien zu versenken. Sie tat
es mit der feurigen Innerlichkeit, deren ihre zur Verehrung des
Hohen so bereite Seele fähig war, und so aktiv, daß ihr Erleben
eine eigene Formung suchte. Nacht für Nacht — sie schlief nur noch
wenige Stunden — schrieb sie die Sprüche auf, die in ihrer Seele

jetzt aufblühten. Diese „Passionssprüch", in denen das Mundartwort

dazu erhoben wird, den höchsten geistigen Inhalt
aufzunehmen, begleiteten die Dichterin noch über den Tod hinaus, denn
sie erreichten die letzte Vollendung im Irdischen nicht mehr.

Am Schluß der Aufzeichnungen über ihren letzten Geburtstag
schrieb die Vierundsiebzigjährige: „Und aufs innigste dankte ich
Gott für die geschenkte Gnade : das Glück einer behüteten Kindheit
unter verehrungswürdigen Eltern, den Segen einer vierzigjährigen
Ehe, die im Geiste fortdauert und die ihre Krönung in Kindern und
Enkeln gefunden hat, für das teure Geschenk treuer Freunde und
für die Himmelsgabe der Poesie, die alles verklärte über den Tod
hinaus, der mich erwartet."

Die letzten Worte dieser Aufzeichnungen sind bedeutungsvoll
unterstrichen, aber der Tageslauf der Dichterin hatte eine solche
Todesnähe nie erkennen lassen. Die Neuauflage der „Großvatter-
liedli" beschäftigte sie. Vers um Vers wurde gesichtet, vieles
umgeschmolzen, das Ganze unter einen neuen Titel gebracht und
zuletzt ein Vorwort geschrieben. Dieses befand sich noch im Entwurf,
als der Tod unvermittelt herantrat. Ein Milzembolie führte zur
Agonie, vermochte den Glanz aber nicht auszulöschen, den das
hoheitsvolle und später in hingebendem Glück sanft verklärte Antlitz

widerstrahlte. Sonntags, den 19. April 1942, als eben die Sonne

41



untergegangen war, zum offenen Fenster herein Glocken läuteten
und eine Amsel sang, ging die von großen Bildern erfüllte Seele
über die Schwelle.

Am Ende ihrer Erdenzeit hatte Sophie Haemmerli-Marti, froh
erschüttert, aber auch wie von Schauern durchbebt, die Osterzeit
erlebt. Das letzte Wort jedoch, das ihre beseelte und noch im Tode
von frühlingshaftem Glanz erhellte Hand niedergeschrieben hatte,
lautet,,Pfingschtwunder". In freiem Zug unterstrichen und von einem
Doppelpunkt gefolgt, deutet es den Inhalt ihres letzten Gedichtes
an. Sein sieghafter Klang trug sie hinüber. So erfüllte sich an ihr
selbst, was sie vor Jahren einst einer anderen Schaffenden zugerufen
hatte :

Dis Läbe lang, dis Labe lang
Schaff witers, tue verzelle,
Und gang no miteme früsche Gsang
Uf d'Himelstüreselle.

DIE AUSGRABUNGEN IN LENZBURG-LINDFELD
IM JAHRE 1950 VON WALTER DRACK

I
An der Stelle, wo heute auf dem Lindfeld zwischen Gexi und

Schützenhaus der schmucke Bauernhof „Zum Römergut" der
Familie Salm steht, konnten im Jahre 1950 dank des großzügigen
Entgegenkommens der Herren Salm die durch die Bauarbeiten
tangierten römischen Ruinen untersucht werden.

Die Familie Salm hatte von jeher für römische Funde, die bei
Feldarbeiten auf ihrem Grund und Boden zum Vorschein kamen,
großes Interesse. Die Herren Salm ließen es sich deshalb schon vor
Beginn der Bauarbeiten angelegen sein, die zuständigen Kreise in
Lenzburg von ihrem Bauvorhaben rechtzeitig in Kenntnis zu setzen.
Auf diese Weise waren alle historisch interessierten Herren bis hinauf

zum Kantonsarchäologen Dr. R. Bosch im voraus orientiert.
Leider versagte dann allerdings im gegebenen Moment das Institut
für Ur- und Frühgeschichte in Basel, welches einer ausgesprochenen
Geldknappheit zufolge über keinen Assistenten verfügte, der die

42


	Sophie Haemmerli-Marti : aus ihrem Leben und Schaffen [Fortsetzung]

