
Zeitschrift: Lenzburger Neujahrsblätter

Herausgeber: Ortsbürger-Kulturkommission Lenzburg

Band: 10 (1939)

Artikel: Fürstenbildnisse einer religiösen Darstellung aus dem Mittelalter der
Lenzburger Sammlung

Autor: Eich, Ernst

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-917733

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-917733
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


FÜRSTENBILDNISSE
EINER RELIGIÖSEN DARSTELLUNG
AUS DEM MITTELALTER
DER LENZBURGER SAMMLUNG
Von ERNST EICH

Schon im Altertum wurden in Tempeln, Palästen oder
Grabstätten usw. die Porträts damaliger Herrscher von Künstlerhand
versinnbildlicht, sei es durch Holz-, Stein- oder Bronzeplastik, sei es
durch Mosaik- und Freskenmalerei, oder auch durch Zeichnung und
Gravierung.

Es galt, die Macht und gottähnliche Würde der Könige, — die
meistens zugleich den Rang des höchsten Priesters einnahmen, —
den Untertanen vor Augen zu halten und diese so zu ergebenem
Gehorsam und Ehrfurcht zu bringen, denn der prunkgekrönte König
wollte nicht nur des Volkes kluger und schürender Leiter, sondern
auch weisester Vermittler zwischen Gottheit und Menschtum sein.

In diesem Sinne sind die in den Pyramiden erhalten gebliebenen
Fresken- und Reliefdarstellungen der ägyptischen Pharaonen zu
verstehen, oder die Tempelstatuen und Reliefs siegreicher griechischer
und römischer Könige, die Herrscherbildnisse auf Münzen u. s. f.

Auch die nachfolgende Kultur des Christentums begnügte sich

nicht, auf bildhaften kirchlichen Szenen nur den Lebens- und Passionsweg

des Erlösers und seiner Angehörigen und Jünger zu
veranschaulichen, sondern je nach Thema wurden gern auch die Porträts
der Heiligen, der Schutzpatrone von Kirchen, der Päpste und
Bischöfe, und andererseits auch der Kaiser und Könige, sowie etwa der
Stifter usw., verherrlicht.

* *
*

Das Thema der „Anbetung der Könige" eignete sich von jeher
besonders gut zur Anwendung von Fürstenporträts.

Seit Beginn der christlichen Kunst haben die beiden Themen der
„Anbetung der Hirten" und der „Könige" die Darstellung der
Geburt Christi vervollständigt.

Ursprünglich wurden diese beiden Ereignisse am selben Tag
gefeiert, wie zum Beispiel eine Darstellung im Sarkophag des Museums
vom Lateran aus dem IV. Jahrhundert zeigt, welche bildhaft eine
unteilbare Einheit weist.

15



In der syrischen, wie in der hellenischen Kunst, zeigen die Weisen
denselben ikonographischen Typ : es sind Orientalen, Perser mit engen
Beinkleidern und im Wind fliegenden Mänteln, und mit der phry-
gischen Kopfbedeckung der Priester von Mithra.

Hingegen aber ist der Typ der Jungfrau wesentlich verschieden
in den betreffenden beiden Kunstrichtungen: nach der hellenischen
Formel sitjt die heilige Jungfrau in Profilstellung, hält auf den Knien
das Christuskind und ist voll gütiger Empfangsstimmung.

Nach der syrischen Formel zeigen sich Mutter und Sohn von
vorn und würdigen die Anbeter keines Blicks. Es ist dies die
Darstellung der grandiosen Jungfrau-Königin, der Mutter Gottes, welche
die spätere byzantinische Kunst mit allem Reichtum des kaiserlichen
Hofes bekleidete.

Die beiden hellenischen und syrischen Darstellungstypen finden
sich in der mittelalterlichen Kunst wieder, hingegen werden die Weisen
nicht mehr als orientalische Priester, sondern als westeuropäische
Könige, mit Szepter und Krone präsentiert, und Maria und Christuskind

nehmen immer regeren Anteil mit Blick und Gebärden an den

Darbietungen der Wunderkönige.
Auch die Hirten verlassen ihre ursprüngliche passive Betrachtungsart

; sie bezeugen immer lebendigeres Interesse an dem wunderbaren

Weltgeschehen und sind in Festfreude.

Der künstlerische Darstellungstrieb, von ursprünglich
stilistischsymbolischer Weltentrücktheit des Orients, wird in Westeuropa zum
naturhaft Realistischen und im Laufe der Jahrhunderte immer
ausgeprägter.

Schon die Gotik des XV. Jahrhunderts verwendet für die
Weihnachtsiegende immer mehr Gestalten unserer westeuropäischen
Gegend; an Stelle idealisierter musizierender Engel treten
musizierende Bauern und Mädchen. Es ist nun wahrhaft das christliche
Volk, welches, seine harte Tagesarbeit vergessend, frohe Weihnacht
feiert; auch die sanften Tiere fehlen nicht am Paradiesesfest.

Andererseits wird in der Anbetung der Weisen das Wunder der
armen Krippe mit einem pompösen Aufzug zeitgenössischer Könige
versinnbildlicht. Und es ist klar, dab der Künstler bei solchem Anlasse
in erster Linie seinen fürstlichen Lohnherrn verherrlichte und dessen
Porträt und womöglich noch dessen näheren Familienkreis verewigte.

Dies schließt nicht aus, daß im Laufe der Zeit selbst begabte
Künstler gedankenlos diesen und Jenen in der Kunst bekannt
gewordenen markanten Königstyp, — aber auch zu Heiligenfiguren
verwendete charakteristische Frauen- und Kindergestalten — schablonenhaft

nachgeahmt haben, nicht mehr wissend, daß diese Persön-

16



lichkeiten ursprünglich von schöpferischen Künstlern aus dem Leben
in kirchlichen Bildnissen porträtiert worden waren, und sie absolut
keine christlich traditionellen Figuren bedeuteten.

* *
*

Ein Vorbild eigener Art einer porträtierten Fürstenfamilie zeigt
eine kleine „Anbetung der Könige" unserer Lenzburger Sammlung.
Das Bild stammt aus dem letzten Viertel des XIV. Jahrhunderts und
ist in Tempera auf Eichenholz gemalt. Grobe 39 cm hoch und 29 cm
breit. —

Es war dies für die nordische Kunst eine ungemein reizvolle
Übergangszeit. Der strenge und abstrakte Idealismus der Hochgotik
ist unter dem lebensbejahenden Glanz der burgundisch-französischen
Höfe und unter der üppigen Grobmachtentfaltung des luxemburgischböhmischen

Hofes in Prag einem Realismus gewichen, der sich
bemühte, in erster Linie das Seelische möglichst lebendig und
eindrucksvoll darzustellen, damit durch natürlichere Gestalt umso
überzeugendere Empfindungen, umso besseres Verständnis für die
Bildsprache geweckt würde.

Diese neue gesuchte Harmonie zwischen Leib und Seele verlieh
in der Wende des XIV. zum XV. Jahrhundert der Kunst eine äuberst
zarte und befreiende Form; sie erklang wie duftiges Frühlingserwachen.

— » »
*

Auch in unserem Gemälde waltete das Bedürfnis vor, vom un-
fassbar überlieferten Weltwunder immer mehr Details sinnlich
begreiflich zu bilden und selbst das Kind Gottes in menschlicher Weise
zu deuten.

So ist naiver, byzantinischer Wunderglaube mit westeuropäischer
FürstenVerehrung von stilistisch sehr sensiblem Künstler — in einem
noch unter barbarischer Nachwirkung stehenden Zeitalter — zu einer
poesievollen neuen Einheit verschmolzen worden.

Aus dunkler Nacht erhebt sich hell belichtet ein Strohdach,
worunter auf rotem Betttuch die heilige Maria das nackte Christkind
auf den Knien hält. Mächtige Heiligenscheine verleihen ihrem Antlitj
überirdische Verklärtheit, und die in Kreisband gepunzten Rosetten
am Rande der rotgoldenen Aureolen blinken wie Sterne am
Firmament.

Vorn links in der Bildecke sitjt der graubärtige Joseph, im Kochtopf

den Brei für das Kindlein rührend.
Die Blicke dieser drei Personen unterm Stalldach sind seitlich

zu den hereingekommenen Königen gerichtet. Diese sind trot} kostbarer
Hermelinkleider teilweise schon auf ihre Knie gesunken, um ver-

17



ehrungsvoll des Wunderknaben Händchen und Füßchen zu küssen;
währenddem sie ihre schweren mit Gold und Edelstein geformten
Kronen von den Häuptern gehoben haben und ihre innig gläubigen
Blicke zum Christkind richten.

Das Knäblein schaut mit seinem Krausköpfchen wohlwollend zu
den Fürsten herab und greift mit dem rechten Händchen nach der
geöffneten Goldschachtel mit Myrrhen. Rechts ist ein noch stehen
gebliebener König damit beschäftigt, von einem Pagen ein fürs Jesuskind

bestimmtes Weihrauchgefäß in Empfang zu nehmen. Sein
liebevoll zärtlicher Blick bleibt ebenfalls haften an der
Wundererscheinung der heiligen Maria mit Gotteskind.

Und hinter diesem König erhebt sich in der Ferne ein Teil des

pompösen Burgpalastes. Zur Rechten des stehenden Monarchen wacht
ein Knappe mit geschultertem breitem Herrscherschwert, dessen
gotische Verzierungen ein „W" einfassen und an der Spitje in einen
Drachenkopf auslaufen. „ 4

$

Das Gesamtbild ist schon im architektionischen Aufbau für seine
Zeit etwas ganz Außergewöhnliches.

Der Maler hat es verstanden, die grundverschiedenen, einander
gegenüberstehenden Gruppen — Maria mit Kind und Joseph und
andererseits die drei Könige mit Pagen — durch zwei in der
Bildmitte sich schneidende Pyramidekonstruktionen zu vereinigen und
ihnen so harmonischen Zusammenhang zu geben, ohne daß etwa
dadurch die himmlische Erhabenheit der Mariengruppe oder die Majestät

der Weltkönige beeinträchtigt worden wäre.
Und wie durch Bildrahmen eingefaßt, formt das linksseitig auf

Pfosten ruhende Strohdach und die rechtsseitig sich erhebende Burg
den Abschluß der Handlung.

In damaliger Zeit war in der Malkunst die Beachtung heutigerpers
spektioischer Regeln noch keine Notwendigkeit. Die Malweise war
stark flächiger Darstellungsart; ähnlich, wie sie immer noch im Osten —

bei den Chinesen und Japanern oder Persern — sehr geschickt
gepflegt wird.

Aber der Schöpfer unseres Bildes wusste raffiniert — mit üppigem,
röhrenförmigem Faltenwurf der Kleider und freierer Beweglichkeit der
Glieder, durch passende Anordnung der Ornamente und Geräte, und
mit Hilfe von Licht und Schatten und des Spieles der Farben — eine
Raumwirkungzu erzielen, bei der sich die einzelnen Figuren
außergewöhnlich plastisch und lebendig vom dunklen Nachthimmel abheben.

Das aufsolche Weise gelöste Problem der Raumwirkung geht
ebenfalls weit über das hinaus, was die nordische Malerei im
gleichen Thema sonst um jene Zeit zu bieten oermochte.

18



Weich wunderbares Relief, welch ein Rhythmus und Leben schwingt
sowohl im Gesamtbild, wie auch in jedem Detail der Schilderung!

Welche Größe an Linienführung und Seelenausdruck liegt nicht
schon in jeder einzelnen Person!

Mit welch geschmackvoller Sorgfalt sind nicht selbst die frisierten
Haare, die kleinen Einzelheiten der reichen Gewänder, die Zotteln
und der Juwelenschmuck der Kronen behandelt, als ob der Künstler
nicht nur Maler, sondern auch Gewandstilerfinder wäre.

Wie eigenartig schön ist doch der Rhythmus der Silhouette des

im Vordergrund knienden jungen Königs!
Die weißen, schwanenhalsähnlich gebogenen Hermelinstreifen des

gelbgrünen Mantels rieseln wie Quellwasser aus der Wurzel des
adeligen Hauptes in freiem Laufe zur Erde hinab.

Und meisterhaft wird das Spiel der vornehmen Hände durch
die Linie des edlen Fußgelenks im Gleichgewicht gehalten!

Es ist hier wohl höchst entwickelte Eleganz jener Blütezeit
höfischer Malereil

Das Kolorit beschränkt sich auf ein zart schwingendes Gelb aus
braun-grünlichen Haupttönen, mit stellenweisen Akzenten von
Dunkelgrün, Feuerrot und aetherisch singendem Rotgold. Charakteristisch
ist die überaus reichhaltige Nüancierung jedes einzelnen Grundtons.
Ebenso auffallend ist die Verwendung von Weiß als selbständigem
Farbenfaktor. Dieses fein schattierte großflächige Weiß wird in
neutralisierenden Gegensaß gebracht zu den andern Farbelementen, auf
daß deren Werte sich wirkungsvoller abheben und umso lebendiger
zur Geltung kommen.

Charakteristisch für die frühe Entstehungszeit des Bildes und
wegweisend für die Herkunft des Künstlers ist auch, daß die blaue Farbe
hier keine Anwendung gefunden hat, welche doch in der rheinischen
und böhmischen Malerei gegen die Jahrhundertwende für
Mariendarstellungen sozusagen obligatorischer Hauptbestandteil einer kühlen
sanften Farbenmusik geworden war.1

Die Gesichtsformen der Maria und des Jesuskindes sind besonders
zart empfunden. Die reizvoll geschwungenen romanischen Nasenrücken

und der transparente rosa Teint klingen wie leises Minnelied

aus sonniger Klosterzelle, dem der geschlossene kleine Mund
der Maria mit herausgepresster Unterlippe umso tiefere Innigkeit gibt.

Und wie im Vorfrühling aus abgestorbenem gelb-braunem Schaft
ein neuer gelblich-grüner Trieb sich zeigt, und aus grau-weißer Hülle

1 Burger, „Deutsche Malerei1", Abb. 323, „Anbetung der Könige", Brixen
(1410—1420). „Mit Rücksicht auf den hellen, kalten, stark mit blau durchsetzten
Lokalton des Bildes, wird man auch hier an Prag wie Oberrhein zugleich denken
können, wenn man die Frage nach Herkunft des Stilmaterials untersucht."

19



rosazart hoffende Blumenknospen im warmen Sonnenlicht sich öffnen,
so blüht aus dem kelchförmig über die Schultern geschlungenen weihen
Kopftuch das Antlitj der Jungfrau Maria hervor, mit ihrem froh sich
rührenden Wundersproh im Arm.

* *
*

Der Meister muh wahrlich das Blumenwunder des Vorfrühlings
in sich aufgesogen haben, um das Christkindwunder visionär in solch
malerischer Duftigkeit und Grazie herauskristallisieren zu können.

Selbst die märchenhaften Könige, der romantisch schönlockige
Jüngling, wie auch der Greis mit Zwickelbart, neigen sich wie Blumenhäupter

aus prunkvollem Pflanzenschaft.
Und erhaben wie eine Königskerze steht der dritte König mit

der Krone da, in seinem eichenblättrig geformten Schuppenkleid.
Wie der Junge und der alte Weise zugleich die Glieder des

Kindes küssen, darin offenbart sich die gläubige Inbrunst, die sie zur
beschwerlichen Reise getrieben, um das Wunder zu sehen und zu
fassen.

Ikonographisch und konstruktiv ist solche Steigerung des Themas
ebenfalls neu. m „

*
Aber der Maler hatte nicht nur Sinn und Auge für Form- und

Farbenpracht der Blumen, er konnte auch schon den Menschen
naturalistisch nachempfinden :

Wie anatomisch scharf schimmern z. B. durch die Haut die
Schädelknochen des langbärtigen Greises1.

Und wie lebendig sitjen dessen kleine klugen Augen!
Der stehende König hat viel Ähnlichkeit mit früheren Porträts

Kaiser Karls IV., gemalt z. B. von Theoderich von Prag. (Abb. VI).
Besonders naturgetreu wirken die Köpfe der beiden Knappen:
Das Porträt des Schwertträgers (Abb. V) besitzt künstlerische

Verwandtschaft in Auffassung und Technik mit dem Porträt des
französischen Königs „Jean le Bon" (Abb. IV) aus der Zeit gegen 1360.
Dieses Porträt war seiner Zeit ein Teil eines Quadriptyques, mit
Darstellung Eduards des III. von England, Karls des IV. König von Böhmen

und Kaiser von Deutschland und Rom, und des Charles Valois,
Herzog der Normandie. Kaiser Karls erste Gemahlin war eine Schwester

des französischen Königs Philipp des VI., und dieser der Vater von
„Jean le Bon".

Augenfällig besteht ein enger Zusammenhang zwischen den
Malschulen, aus denen diese zwei Tafeln hervorgegangen sind.

Hinwiederum ist die Komposition unserer „Anbetung der
Könige" auch im Museum von Darmstadt, als Flügel des berühmten
Triptychons, genannt der „ Ortenberger Altar", enthalten. (Dieser

20



umfaßt heilige Sippe, Geburt und Anbetung der Könige — Mitteltafel

162 : 100 cm., Tempera der Karnation und größeren Farbflächen
auf den Flügeln. Den Eindruck bestimmt das Vorherrschen der
Metallfarben: Goldgrund und gelb lasiertes Silber der Gewänder, mit
schwarzen Pinselschraffuren übergangen. Leinwand auf Tannenholz.
Zeitzuschreibung nach 1420). (Abb. III Detail).

Nadi Physiognomie der Gestalten und Maltechnik ist die
Ausführung des „Ortenberger Altars" zweifellos von einem
mittelrheinischen Künstler, aber kompositioneil und stilistisch ist sie von
jeher als „Sonderstellung" in der Kunstgeschichte bezeichnet worden.
Man konnte sich nicht erklären, wieso der Maler in Jener späten
Zeit zu solcher Darstellungsidee gekommen ist, weil für diese
Kunstrichtung keine Brücken ersichtlich waren.2

Des Rätsels Lösung liegt wohl darin, daß betreffender rheinische
Meister seiner Zeit unsere viel früher entstandene kleinformatige
„Anbetung der Könige" mit den noch andern, seither verloren
gegangenen Teilen des Triptychons3 gesehen haben muß und
danach in mehr als zweifacher Vergrößerung den „Ortenberger
Altar" ausführte; natürlich in der Art und Technik, die ihm
geläufig war. „ „

Ich hatte meine Begründung betreffend früherer Entstehungszeit
der Lenzburger Tafel in einem Exposé niedergelegt und gelegentlich
einem Prager Spezialisten für karolingische Kunst gezeigt. Dieser
bestätigte mir sein Urteil wie folgt:

„Das Tafelbild mit der Anbetung der heiligen drei Könige
das ich in Genf am 9. IX. dieses Jahres gesehen und untersucht habe,
halte ich für ein kunsthistorisch überaus wichtiges Werk der
frankoflämischen Malerei aus der Zeit um, oder knapp nach 1400.

Für diese Provenienz und Zeit spricht die klare, wohlgeordnete
Komposition der Figurengruppe in der Bildfläche sowie im Bild-
raume ; für diese Bestimmung sprechen weiter die ikonographischen
und typologischen Motive des Bildes, zuleßt auch der Stil der Malerei.
Die französischen Modekostüme derZeit um 1400 erscheinen in den

Figuren der heiligen Könige und ihrer Begleiter in reinster Zeit-

2 Burger, S. 348-350, „Der Ortenberger Altar" nimmt eine Sonderstellung
durdi seine dekorative Behandlung ein. Nirgends sonst ist wie hier die
Bildfläche auf ihre dekorativen Bestandteile hin durchempfunden und in ihrem wahren
Sinn als Fläche aufgeteilt worden." U. s. f.

3 Unsere Tafel zeigt seitlich eingeschnitzte und über die Bildflache
herausragende Naben, welche zur Aufnahme eines Rahmengestells dienten, an welchem
weitere Tafeln befestigt sein muhten, ansonst solch solide Anlage schon in
Anbetracht der kleinen Tafel widersinnig wäre.

21



form, der niederländische Einschlag tritt im genrehaften Motive des

heiligen Joseph als Koch, sowie in der portraitmäßigen Behandlung
der Köpfe zutage. Stilistisch gehört das Bild in die Entwicklungsschicht

der gotischen Malerei um 1400, in der sich die mehr auf
das Plastische als auf das Malerische abzielende Tendenz
wiederspiegelt, wobei die Zeichnung noch als ein überwiegend formbildendes
Element vorherrscht. Die Malerei ist ungemein fein, zarte Töne und
leichte Lasuren decken und modellieren die Zeichnung, die dem
schönlinigen Stile der Zeit um 1400 entspricht.

Das gedämpfte Kolorit, dem die zeitgemäße Tendenz, die Lokalfarben

durch Valeurs zu binden, zugrundeliegt, erinnert stark an
die gleichzeitige Teppichkunst und entspricht dem Geschmacke eines
höfischen Milieu, in dem wohl das Bild entstanden ist. Allem
Anschein nach handelt es sich um ein Überrest eines Triptychons, das
für eine hochstehende Persönlichkeit dieser Zeit gemalt wurde.

Was die Beziehung dieses Bildes zu dem großen Ortenberger
Altar (Darmstadt) anbelangt, so bin ich überzeugt, daß diese
Anbetung eine spätere, in der Zeit um 1430 entstandene, vergrößerte
Copie nach diesem Bildchen sei. Für diese Abhängigkeit des
Ortenberger-Altars und für seine spätere Entstehungszeit spricht die starke
Modellierung seiner Körper- und Gewandformen, die harte Faltenplastik,

der leblose Gesichtsausdruck der Figuren, sowie die durch
Silberunterlage der Gewänder in Mitleidenschaft gezogene
Farbenharmonie. Die Veränderung der Heiligenscheine, die im kleinen
Bilde die der Zeit um 1400 entsprechende Form (Punzrosetten) haben,
ist vor 1430 nicht denkbar. Wichtig ist auch, daß die Heiligenscheine
des kleinen Bildes das für die Zeit um 1400 typische Rotgold, die
Heiligenscheine des Ortenberger Altars dagegen das kalte Gold
aufweisen, das erst später mit dem Aufkommen der Vorliebe für
Silberunterlage auftauchte.

Zum Schluß sei noch die künstlerische Qualität der kleinen
Anbetung betont. Es ist das Werk eines feinfühligen Künstlers, der
wohl in einem bedeutenden Kunstzentrum lebte und schuf. Daß es

sich da um ein Werk der burgundischen Malerei handelt, halte ich
für sehr wahrscheinlich. Jedenfalls ist das Bildchen eines der wichtigsten
Denkmäler der nordischen prä-eyckischen Kunst."

Prag, den 17. September 1936

Dr. Anton Matejcek
o. Professor der Kunstgeschichte an der Karls-Universität in Prag.

22



Seither ist die Erforschung dieser Anbetung der Könige weitergeführt
worden und hat nachstehende Ansicht und Schlußfolgerung ergeben:

Es sprechen alle Umstände dafür, daß das kleine Retabel-Fragment
wohl zu den wenigen noch erhaltenen gemalten nordischen
Tafelbildern gehört, die nach der zweiten Hälfte des XIV. Jahrhunderts
aus der Miniaturmalerei mönchischer Buchillustration hervorgingen,
und welche auch unter dem Einfluß der schon zu Beginn des
Jahrhunderts sich entwickelnden italienischen Renaissance-Kunst standen,
für welche Avignon — der damalige Siß des Papstes — zwischen Süd
und Nord vermittelnder Kulturträger war. Hand in Hand mit einem
vom Linear-Flachen zum Belebend-Plastischen sich wendenden
Formgefühl, bildeten sich sowohl in Frankreich als auch in Böhmen —
dem Aufenthaltsort des Kaisers — die Anfänge naturalistischer
Portraits. — Diesbezüglich schrieb Prof. MateJcek in „Böhmens Anteil am
Werden des Portraits im XIV. Jahrhundert" u.a.:

„Kaiser Karl IV. entfaltete in den fünfziger Jahren des XIV. Jahrhunderts
auf allen Gebieten die regsamste künstlerische Tätigkeit, indem er fremdländische
und einheimische Künsler an seinen Hof berief. Die Räume seiner erstellten Burg
Karlstein4 bei Prag lieh er 1355—1357 durch anonyme Maler mit Porträts der
kaiserlichen Familie schmücken. Die umfangreichste Bildnisreihe seines Luxemburger

Stammbaumes ging zugrunde und ist nur aus Kopien bekannt. Dafür aber
ist ein Teil der Porlrätgemälde, die die Wände der Marienkapelle bedeckten und
Ereignisse aus dem Leben Karl des IV. darstellen, erhalten."

„Vergleicht man diese Köpfe mit dem berühmten Porträt des französischen
Königs 'Jean le Bon' (Abb. IV) — von 1359 — wohl das älteste Denkmal der
neuen naturalistischen Porträtkunst — so gelangt mau zum Schlub, dab der
Karlsteiner Maler eng an die französische Bildkunst anknüpfte. Dab das Bild des
Kaisers naturgetreue Züge seines Gesichts wiedergibt, geht aus dem Vergleich
mit den vielen andern Porträts des Kaisers aus den nächsten Jahren hervor. Im
Vergleich mit dem oben erwähnten französischen Porträt weisen zwei von den
Karlsteiner Bildnissen ejne wichtige Neuerung auf. Sind die übrigen Köpfe in
strenger Profilstellung entwickelt, so ist in der ersten und zweiten Szene des
Reliquienzyklus der Versuch gemacht worden, den Kopf und die Gestalt des Kaisers,
sowie des Dauphins in Dreiviertelstellung zu geben. Dab aber diese Neuerung,
die erst dem neugeborenen Porträt den freien Entwicklungsweg eröffnete, von
der gleichzeitigen Malerei als eine überaus grobe Errungenschaft verstanden
wurde, beweisen die Porträts der Votivtafel des Erzbischofs Jan Ocko von Vlasin,
(Abb. VI). Der Porträtkopf im Profil und Dreiviertelstellung wechselt da im ziel-
bewubten Gegensatz. Um 1370, in der Zeit, welcher diese dem Theodorikschen
Schulkreise entstandene Tafel angehört, wurde aber schon der Höhepunkt dieser
Bildkunst überschritten. An der Weiterentwicklung des Porträts hat Böhmen nicht
mehr mitgearbeitet. Das Wort fiel den Künstlern aus dem burgundisch-nieder-
landischen Kreise zu, aus dem dann die grobe Bildkunst des Jan van Eyck
herausgewachsen isi." „ „

*
4 „Karl IV. lieb auch die Prager Königsburg nach der Residenz der

französischen Könige wieder instandsetzen" (davon ist nichts mehr erhalten). Die Burg
unseres Bildes mit den charakteristischen Ecktürmen ist ebenfalls französischen
Stils (vergl. Springer „Das Mittelalter",S.363 und Fig. 508 „Donjon zu Vincennes").

23



Nun bestätigen alle Momente, daß der Meister unserer Tafel
tatsächlich aus solch burgundisch flämischen Kreise stammt, das
Bild aber nur am böhmischen Hofe ausgeführt sein konnte.

Wahrscheinlich in der Zeit, als 1376 Kaiser Karl seinem ältesten
Sohne Wenzel (geb. 1361) die böhmische Königskrone verlieh, oder
als dieser König Wenzel nach dem Ableben des Kaisers im Jahre 1378
auch noch König von Deutschland wurde.

Denn in dem nach Technik viel später gemalten Bildwerk gleicher
Komposition — dem schon genannten „Ortenberger Altar" — roird
die Ähnlichkeit des stehenden Königs mit Kaiser Karl dem IV.
als „ frappant" bezeichnet.6

Und da diese „frappante" Ähnlichkeit erst recht auch in unserem
Originalbilde übereinstimmt, und zudem hier die Maltechnik, wie
schon erwähnt, viel früher liegt als diejenige des „Ortenberger Altars",
so darf man bestimmt annehmen, daß der im Vordergrund plazierte
junge König niemand anders als des Kaisers Sohn Wenzel sei; der
kniende König mit weißem Zwickelbart, daher dessen Großvater,
König Johann von Böhmen (+ 1346); der Knappe mit Schwert,
vermutlich der 1368 geborene Bruder Sigmund (1411 — 1437 römischer
König und deutscher Kaiser), und der jünger aussehende Page mit
Weihrauchgefäß, der 1370 geborene Bruder Johann, nachmaliger
Herzog von Görliß.

Es wäre nicht denkbar, daß dieses ausgesprochen für Familienkult

bestimmte kleine Altarwerk neben den Porträts der drei
Hauptfiguren einer allgewaltigen Kaiserfamilie auch noch naturalistische
Porträts sekundärer Hofgestalten zugelassen hättet

Die damalige Tafelmalerei war überhaupt ausschließlich
aristokratisch, und in Andachtstafeln wurden erst recht nur Porträts
allererster Persönlichkeiten erkoren 1

Erst in den nachfolgenden Jahrhunderten entstand mit dem
Zunehmen der Macht der Städte auch eine Kunst bürgerlicher Kultur.

Gemäß den Ausführungen Prof. Matejceks war am böhmischen
Hofe der Sinn für Familienporträts in sakralen Darstellungen intensiv

erwacht und das naturalistische Porträtieren als bildnerische Neuheit

gewissermaßen spezialisiert.
Es kann daher kunstgeschichtlich wohl nicht als Irrweg gedeutet

werden, wenn wir in unserer Überzeugung behaupten: es habe der
hochqualifizierte Künstler unserer Tafel seiner Zeit den Auftrag
gehabt, dieKarlsteinerFürstenfamilie in dieser„AnbetungderKönige"
zu glorifizieren 1

5 Burger, S. 350, Z. 7 „frappante Ähnlichkeit mit Karl IV.".

24



Gsfamtantidit (Gilùfammlung Eich) Photo j. Weifj, Batet



Detail öea Lenzbucger ßilöea - Originalgröfie



Detail aua Ortenberger Altar, 21/r mal nerbleinert



König «Jean le Bon» 1360 Detail Sdimertträger aus
(aus J. Dupont «Lea Pcimitifa français») Lenzburger ßilö

Votiotafel, 1370, mit Karl IV. unö Dauphin Wenzel



Nachdem bereits die Kaiserfamilie in Wandfresken mit
Reliquiendarstellungen porträtiert worden ist, und insbesondere in der Szenerie
der „Marienkapelle" der Kaiser und schon der zirka zehnjährige
Dauphin Wenzel links- und rechtsseitig der thronenden Madonna
knien, war der Schritt für analoge Porträtverherrlichung in Form einer
„Anbetung der Könige" direkt gegeben 1

* *
«

Ähnlich, wie teilweise in der antiken oder orientalischen Kunst,
wurde noch im XIV. Jahrhundert von der Hauptfigur her der Aus=

gangspunkt für die Raumoorsteüung genommen, sodaß die
Gestalten der Umgebung nach hinten wie nach vorne sich systematisch
verkleinerten.

Es hat deshalb seine besondere Bewandtnis, daß in unserer
Bildkomposition entgegen alter Tradition8 nicht der älteste, sondern der
jüngste der Könige den Vordergrund einnimmt, und sein Haupt
direkt in den Mittelpunkt der Bildfläche reicht!

Ein solches schrankenloses Hervorheben der jungen Königsfigur
will offensichtlich heißen, daß die Zeit der älteren Könige nun im
Hintergrunde liege!7

Das eindrucksvolle martialische Schwert war in bisherigen
Königsanbetungen auch nicht gebräuchlich.

Der im Schwert eingravierte Buchstabe „W" wird nicht nur Zierat
sein, sowenig wie das gotische „W" in Verzierungen der am
böhmischen Hofe geschaffenen berühmten Bibel des Königs Wenzel!

Es war ja die Zeit der reichen Zierschriften und der Gebetbuch-
Initiale! 8

Zweifellos bedeutet in unserem Bilde das Schwert mit „ W" ganz
augenfällig ein Attribut für ergänzende Erklärung der Szenerie und
will sagen:

„Also geschehen unter der Herrschaft des jungen Königs Wenzel!"
* *

*
In der „Wenzel-Bibel" wird zwar König Wenzel mit Spitjbart

im Alter von zirka 35—40 Jahren dargestellt. (Burger, Tafel I „Die

6 vergl. van Marie „Giotto", S. 70, Anbetung der Könige in der Arena Kapelle
zu Padua, sowie Darstellungen seiner Schüler, immer mit fußküssendem Greis
im Vordergrund.

7 Analog zeigt die Marienverehrung eines anonymen französischen Meisters
im Diptyque der National Gallery London, von zirka 1395, den jungen König
Richard II. als Hauptperson in Profilstellung im Vordergrund, während die
bärtigen hl. Könige mit Johannes im Hintergrund stehen. (Sterling, „Les primitifs
français", Abb. 20).

8 Vergl. Springer „Kunstgeschichte", Bd. II, Abb. 692, König Wenzel IV. mit
Gemahlin und Wappenteppich mit Initial „W" j oder Burger, Abb. 198 u. s. f.

25



deutsche Malerei"). Betreffender Buchautor schält die Entstehungszeit
dieser Bibel „dem Beginn der Wenzel-Epodie angehörend"

(S. 165). Dies kann nicht ganz stimmen, denn Wenzels Regierungszeit

begann 1376 im Alter von kaum 16 Jahren, also muh er noch
etliche Jahre bartlos gewesen sein, während seiner Amtsperiode
bis 1400.

Übrigens wird im Buch Burger (S. 175) gesagt: „Diejenigen Werke,
welche unter dem Einfluß der Wenzelhandschriften stehen, sind nicht
sehr zahlreich. Charakteristisches Beispiel ist die Anbetung der Könige
der Sammlung Kaufmann." Alle drei Königstypen haben
Gesichtsähnlichkeit mit den Porträts unseres Bildes, sodaß wohl auch hier
die Karlsteinerfamilie gemeint ist, und der bartlose junge König in
prunkvollem Gewand ebenfalls Wenzel darstellt.

Maßgebend für die beiden naheliegenden Entstehungszeiten sind
vorab die Gewandformen; so die gleichartigen Zottelkragen, welche
den Hals der in beiden Tafeln rechts stehenden Könige einfassen.

Der Maler dieses späteren Bildes der Sammlung Kaufmann muß
zu unserem Bilde Beziehung gehabt haben. Jenes Gemälde wird etwa
fünf Jahre nach unserer Tafel entstanden sein, denn die Gewandfalten

der Madonna sind nicht mehr röhrenartig, wie zur Teoderichs-
zeit, sondern tulpenförmig gebildet, was den Jüngern Gewandstil der
Wenzelperiode bedeutet.

Troß technisch vortrefflicher Ausführung, ist der Gegensat) zmU
sehen einem in sich geschlossenen, hochkultivierten französischen
Forms und Lebensgefühl — welche Eigenschaften unsere Tafel in
höchstem Grade besißt — und dieser unarchitektonischen, bäuerisch-
primitiv anmutenden böhmischen Arbeit, groß.

Das überreiche Flitterwerk am Gewand des jungen Königs und
die barocken Rankensträuße der Goldkronen kennzeichnen
byzantinisch-osteuropäischen Schönheitsbegriff gegenüber dem viel
ruhigeren und feineren Geschmacksempfinden Westeuropas.

Ein Vorgänger unserer Tafel ist das schon erwähnte Votivbild
der Marienkapelle mit den Porträts Kaiser Karls und des Dauphins
Wenzel (Abb. VI).

Hier sind die mit Krone thronende Madonna und die mit kleinen
Ornamenten übersäten Gewänder der beiden Fürsten ebenfalls auf
byzantinisch-sienesischen Einfluß zurückzuführen.

Im Werk „Kaiser Karl IV. aus dem Votivbild des Ocko von
Vlasin" (Glaser) steht u. a. geschrieben:

„Eine neue Gewandform entfaltete sich zu üppigem Reichtum in einer barocken
Übersteigerung der Motive des älteren Stiles. Das Gewand, das in den Werken
Theoderichs knapp die Gestalten umspannt hatte, war frei geworden, entwickelte
sich zum selbständigen Träger eigener plastischer Motive. Der Stoff hat Volumen

26



und Schwere i er schiebt sich in Massen zusammen, die in tiefen Schattenmulden
sieh gliedern und in großen Röhrenformen herniederhängen." 9

In unserem Bilde sehen wir an der Madonna das bauschig-
röhrenförmige Gewandmotiv, und am knienden Jungen König die
weit ausgeholten Falten des Hermelinkleides „mit den langen End-
kurvaturen der Kleidersäume"; also sehr typische Stilformen der
spät karolischen und frühen WenzehZeitl

Ein weiteres Charakteristikum für die späte karolische Epoche
dieses Votivbildes ist die intensive Gesichtssprache: ferner auch die
Eigenart, die Einzelpersonen durch das Dunkel des Hintergrundes
seitlich einzufassen und plastisch abzuheben.

* *
*

Angeregt durch solch neue starke Ausdrucksweise hat unser
französischer Meister in seiner an und für sich flächig ausgenüßten
zweidimensionalen Tafelkomposition mit besonderen Form-und Schattenwerten

noch die dritte Dimension, die Raumtiefe, geschaffen.
Die Art, wie die Gestalt des Schwertträgers (Abb. V) phantomhaft

aus dem Nachtdunkel in Erscheinung tritt, und wie das helle Licht
des außerhalb des Bildes schwebenden Himmelssterns auf die
Gesichtsränder fällt und die Gesichtstiefen im Halbschatten läßt, gemahnt
an den dreihundert Jahre späteren Meister Rembrandt.10

* «
£

Um den Aufbau unserer Tafelkomposition ganz verstehen zu
können, müssen wir uns an die damaligen Höfe Frankreichs
versehen; insbesondere an denjenigen des Jean de France, Duc de Berry
(1340 — 1416), der großer Kunstmäcen war, und der uns die
berühmten Miniaturen seiner „Très Riehes Heures" hinterließ11, zu
welchen die Miniaturen der böhmischen „Wenzel-Bibel" kulturelles Gegenstück

bedeuten.
Schon bei Tafel I jenes Andachtsbuches, darstellend ein Gastmahl

des Duc de Berry, fällt auf, daß verschiedene Personen einen ganz
ähnlichen Gesichtstyp wie die Knappen unseres Bildes haben.

Es scheint, daß unser Meister schon früher in dortiger Atmosphäre

vorbildlich gewirkt und seine Formvollendung besessen habe,
jedoch auf vielen Reisen sich in künstlerischer Auffassung noch
erheblich entwickelte.

9 Gewandstil, böhmischer Kunst, XIV. Jahrh., siehe Burger, S. 87, „Skizzen
eines Prager Malergesellen", „Stil des Meisters Theoderidi, röhrenförmige,
etwas schwer und matt herabhängende Falten; dagegen neuerer Stil der
Miniaturisten der Wenzelbibel, kokette Eleganz mit den charakteristischen langen End-
kurvaturen der Kleidersäume".

10 Vergl. auch den eigenartigen böhm.„Meister von Wittingau", Burger, S. 133.
11 Diese Kleinkunst ist geblieben; aber seine bewundernswerten 17 Schlösser

existieren nicht mehr. (Springer, S. 364).

27



Eigenartig bei diesem Gastmahl sind die Kostüme: Mundschenk
und Brotgeber tragen an ihren Kleidern angeheftete Orangenbaumzweige.

Diese waren eines der Embleme der Livrée des herzoglichen

Hauses.
Noch auffallender sind die Kostüme bei Tafel V, darstellend das

Fest des ersten Mai. Dieses Fest war am französischen Hofe sehr
geschäht und der Herzog de Berry nahm jeweils selbst daran teil.
Es war ja an solchem Tage Brauch, da6 man sich mit Blattguirlanden
schmückte. Aber am Hofe Charles VI. wurde das Kostüm noch
raffinierter ausgestaltet; man trug die sogenannte „Livrée de May',
bestehend aus Überröcken von Tuch mit „frohem Grün". Der König
selbst verlieh diese Livrée an die Prinzen seiner Familie und die
Personen seines Hauses. In der Bildbeschreibung dieses Maifestes
heißt es:

„Der Kavalier, welcher sich zurückwendet, um das Wort an die eleganten
Amazonen zu richten, scheint der Chef des Festzuges zu sein und ist am
galantesten ausstaffiert. Sein Kleid ist teilweise rot, weih und schwarz. Rot, weih,
schwarz waren die Farben des Königs von Frankreich zur Zeit als die Miniatur
gemacht wurde."

# *
*

So ist es natürlich, daß auch der französische Maler unserer
Königsanbetung für dieses Wunderfest auf Erden eine Kostümparade
verwendete, wie sie ihm am hohen Maifest des königlichen Hofes den
schönsten Eindruck hinterlassen hatte.

Man versteht nun die allseitig grüne Farbe der Kleider als frohes
Sinnbild der wieder erwachten Natur; man erklärt sich jetjt auch
das eichenblattförmige Schuppenkleid des stehenden Königs, sowie
die am Ärmel des jungen Königs ersichtlichen Eichenblatt-Zotteln.

Das Eichenblatt hat überdies heraldische Bedeutung, als Sinnbild
der Kraft und Treue.

Aus der ursprünglichlichen Maifest-Maskerade des französischen
Hofes bildete sich eine Blattkostüm-Mode, die im Laufe der Zeit an
allen Höfen Europas Eingang fand und sich auch noch im ersten
Viertel des XV. Jahrhunderts behauptete.12

Es waren einenteils wandernde Künstler, die die neuen Auffassungen

in Kunst und Tracht verbreiteten; hinwiederum waren es auch
reisende Kunstwerke, welche mit ihren originellen Neuschöpfungen
den künstlerischen Geschmack in andern Ländern zu beeinflussen
vermochten.

Da unser Tafelbild beziehungsweise das damalige kleine Retabel
wohl Haus= und Reisealtärchen des Königs Wenzel war, ist es ge-

12 Siehe Dupont, „Les primitifs français". „Les Preuses".

28



geben, daß nicht nur in Böhmen, sondern auch in andern Ländern
des Reiches dieses einzigartige Bijou von Künstlern gesehen und
bewundert worden ist und mannigfach Anregung zu ähnlichen
Bildkompositionen bot.13

13 a) Vergl. „Mittelrheinischer Altar, Diözesenmuseum Utrecht" (Getzeny); ver¬
wandte, aber vereinfachte Konstruktion der „Anbetung"; gleicher Joseph
mit Breitopf in „Geburt";

b) vergl. Burger, Abb. 490. Anbetung „Meister Conrad von Soest" ;

c) Burger, Tafel II. Anbetung „Meister Francke";
d) Worringer „Anfänge der Tafelmalerei", S. 249. „Marienaltar Dortmund"

und S. 3101 „Aber der Meister des Ortenberger Altars steht an derselben
Stelle der Entwicklung, wie etwa Meister Francke oder der Meister der
Dortmunder Fragmente. Sie repräsentieren alle eine Episode höchster
Geschmackskultur, die ihrer Kunst eine reine Klassizität verleiht" usw.
„Dafe diese ganze Familie von Werken nur im Westen entstehen konnte,
ändert nichts an ihrer Deutschheit".

e) „Besonders in den Köpfen weisen die Utrechter Tafeln und die
Dortmunder und Niederwildunger Werke des Soester Meisters manche
Gemeinsamkeiten auf. Sie haben aus dem gleichen Typenvorrat geschöpft.
Woher aber ihre gemeinsamen Anregungen stammen, ist noch nicht zu
erkennen". (Getzeny).

Hausspruch
am Haus des Herrn Paul Berner „am Hürnen", Schafisheim:

Wach auf o Mensch von Sünden Schlaff
Ermuntre dich verlohrnes Schaff
und bessre bald din Läben.
Wach Auf 's ist sehr Hohe zeit
es kommt Heran die Ebigkeit
dir deinen Lohn zu Geben.
Villicht ist Heut der leßte Tag
wer weiß wie man sterben mag.

1788 R. W.

Hausspruch
am Haus des Herrn Vogt in Schafisheim:

„So Man Aus Dem
hause gehen der herr behüte
meinen auß gang und eingang
kommet lasset uns auf denn
berg deß herren gehen."

anno 1787 S. F. H.

29


	Fürstenbildnisse einer religiösen Darstellung aus dem Mittelalter der Lenzburger Sammlung

