
Zeitschrift: Librarium : Zeitschrift der Schweizerischen Bibliophilen-Gesellschaft =
revue de la Société Suisse des Bibliophiles

Herausgeber: Schweizerische Bibliophilen-Gesellschaft

Band: 64 (2021)

Heft: 1: Bibliophilie : 33 Essays über die Faszination Buch

Artikel: Warum Propheten Bücher essen

Autor: Camartin, Iso

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-919630

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-919630
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Warum Propheten Bücher essen

Iso Camartin

Niemand kennt das eigene und das Ende der Welt. Dass der Tod das Ende

von Körper und Geist, irgendwann vielleicht sogar des gesamten
Universums sei, ist eine Annahme, die für Menschen unterschiedlicher
religiöser Anschauungen unbefriedigend bleibt. Nicht erst wir, die heute
Lebenden, haben uns Gedanken zu dem über das den individuellen Tod

und den Tod der Menschengattung Hinausreichende gemacht. Es gibt
zwei Disziplinen, in denen man sich mit den «letzten Dingen» beschäftigt:

Die Eschatologie, die über Tod, Auferstehung, das Jenseits und die

Ewigkeit nachsinnt; und die Apokalyptik, das sind «Offenbarungslehren»
von und über Weltuntergangsvisionen.

Seit ich in meiner Studienzeit im Kloster St. Johann in Müstair an
der Hinterwand der Klosterkirche entdeckt habe, wie die Engel am Ende

der Zeiten Himmel und Erde wieder zusammenrollen, weil nun das

Jüngste Gericht angesagt ist, der Lebensspaß vorbei und die Ewigkeit
beginnen soll, hat mich eine Passion für die menschliche Vorstellungskraft

in Bezug auf die «letzten Dinge» gepackt. So finden sich in meiner
Bibliothek zu den erwähnten Disziplinen Eschatologie und Apokalyptik

eine Reihe von Fachbüchern, darunter auch eines, das ich
unbedingt zu den «schönen Büchern» zähle und das ich immer wieder
verwundert aus dem Regal hole. Es ist jenen Bilderwelten gewidmet,
die in Buchform zwischen derzeit der Karolinger und der Renaissance

entstanden sind und das zum Inhalt haben, was im letzten Buch des

Neuen Testaments, in der Offenbarung des Johannes, zu lesen steht.
Geschrieben haben das Buch David und Ulrike Ganz, der Titel lautet
Visionen der Endzeit - Die Apokalypse in der mittelalterlichen Buchkunst,
erschienen ist es 2016 im Philipp von Zabern Verlag als Imprint der
Wissenschaftlichen Buchgesellschaft Darmstadt. Ein Buch also, dessen

Zweck es ist, nicht zum Vergangenen, sondern zum «nur» prophetisch
visionär Geschauten, zumal zum Gewünschten und zum Befürchteten
in unserem Leben Einsichten und «Einbildungen» zu liefern.

Wenn man die Apokalypse des Neuen Testaments liest, begegnet
man völlig unvertrauten Dingen. Was vermutlich für uns heute gleich
wie seit den ersten Jahrhunderten nach Christus geblieben ist: Wir
vernehmen lesend Dinge über Gott und Teufel, über Engel und Tiere,
über rätselhafte Objekte wie Siegel und Posaunen, über Wesen aus

einer Oberwelt und aus einer Unterwelt, die am Ende der Zeiten angeblich

sich unter uns mischen sollen. Bereits die prophetischen Schriften
des Alten Testaments geben hinsichtlich der Zukunft der Menschheit an

38



vielen Stellen Rätsel auf. Mich hat immer schon die Stelle der Berufung
des Propheten Jesaja (6,1-13) beschäftigt und irritiert: wie der Herr
der Heere von Himmel und Erde, umgeben von Serafim, dem Propheten
im Tempel erscheint und wie dieser sich als ein Mann «mit unreinen
Lippen» vorkommt, der «mitten in einem Volk mit unreinen Lippen»
lebt. Jesaja gibt sich zunächst überfordert und verloren, bis ein Seraph

zu ihm geflogen kommt, mit einer Zange und darin ein glühendes
Stück Kohle, mit welchem er die Lippen Jesajas berührt und so Schuld
und Sünden von seiner Zunge wegbrennt. Sein Auftrag als Prophet im
Dienst der höheren Macht lautet so: «Geh und sag diesem Volk: / Hören
sollt ihr, hören, aber nicht verstehen. / Sehen sollt ihr, sehen, aber

nicht erkennen. / Verhärte das Herz dieses Volkes, / verstopf ihm die

Ohren, / verkleb ihm die Augen, / damit es mit seinen Augen nicht
sieht / und mit seinen Ohren nicht hört, / damit sein Herz nicht zur
Einsicht kommt / und sich nicht bekehrt und geheilt wird.» Ist dies

nicht ein rätselhafter Auftrag an einen Mann, der sein Volk doch zu

einem sehenden und auf Gott hörenden Volk machen soll?

Propheten lassen aber im Umgang mit göttlichen Botschaften nicht
nur Lippen und Zunge reinigen, manche gehen noch weiter. Bei der

Berufung des Ezechiel (2,8-3,3) sind wir im babylonischen Exil, und
Ezechiel erhält erst dort den Auftrag, im Namen Gottes zu den eigenen
Leuten zu sprechen. Es sei ein widerspenstiges und hartherziges Volk,

sagt ihm die göttliche Instanz. Der Auftrag an den Propheten, der nun
als «Menschensohn» bezeichnet wird, lautet so: «Du aber, Menschensohn,

höre, was ich zu dir sage. Sei nicht widerspenstig wie dieses

widerspenstige Volk! Öffne deinen Mund und iss, was ich dir gebe. Und ich
sah: Eine Hand war ausgestreckt zu mir; sie hielt eine Buchrolle. Er rollte
sie vor mir aus. Sie war innen und außen beschrieben und auf ihr waren
Klagen, Seufzer und Weherufe geschrieben. / Er sagte zu mir: Menschensohn,

iss was du vor dir hast. Iss diese Rolle! Dann geh und rede zum
Haus Israel. Ich öffnete meinen Mund und er ließ mich die Rolle essen.

Er sagte zu mir: Menschensohn, gib deinem Bauch zu essen, fülle Dein
Inneres mit dieser Rolle, die ich dir gebe. Ich aß sie und sie wurde in
meinem Mund süß wie Honig.»

Schriftzeugnisse waren damals noch keine Bücher, es waren
Tontafeln, Papyri, Pergamente und dergleichen, letztere meist in der Form
von Schriftrollen. In einer Vision des Propheten Sacharja (5,1-4) taucht

sogar eine durch die Luft fliegende und mit einem Fluch beladene

Schriftrolle riesigen Ausmaßes auf, «zwanzig Ellen lang und zehn Ellen
breit», die in die Häuser der Diebe und der Meineidigen dringt und diese

»samt Holz und Steinen» vernichtet. Was auf biblischen Schriftrollen

39



festgehalten ist, sind wirkmächtige göttliche Weisungen, von den
Propheten erschaut und erhorcht, Klagen und Seufzer, angekündigte Strafen,

aber auch rettende Verheißungen. Die Vorstellung, dass man eine
Botschaft, ein Wissen, eine Zuversicht dadurch, dass man sie isst, das

heißt: inkorporiert und zu einem Teil des eigenen Selbst macht, ist

gleichzeitig animistisch, magisch und symbolisch. Dies erst ist die radikale

Art des Umgangs mit göttlichen Bestimmungen: dass derjenige, der
im Namen Gottes spricht, Gottes Worte zum eigenen Fleisch und Blut
muss werden lassen. Gerade Naturreligionen kennen dieses animistische
Aneignungsverfahren, das einen Zeitgenossen zum legitimen Zeugen
seiner Ahnen oder der von ihm verehrten Naturgottheiten macht.
Und auch noch in den monotheistischen «Buchreligionen» sollte diese

Vorstellung eine Rolle spielen.
In der Offenbarung des Johannes haben wir - Bücher betreffend - die

Vision einer siebenfach versiegelten Buchrolle, die der auf dem Himmelsthron

Sitzende in der rechten Hand hält. In dieser sind die Geheimnisse
der Endzeit aufbewahrt 5,1-14), die keine Himmelsmacht und keine
Erdenmacht zu entsiegeln vermögen. Nur «das Lamm», das sich für das

Heil der Menschen geopfert hat, kann das Buch der für die Endzeit und
für den Tag des Gerichts verwahrten Geheimnisse entsiegeln. Später in
der Schrift (10,1-11) erscheint ein gewaltiger Engel vom Himmel herab,
mit einem kleinen aufgeschlagenen Buch in der Hand. Eine Stimme aus
dem Himmel verkündet dem Seher auf Patmos: «Geh, nimm das Buch,
das der Engel, der auf dem Meer und auf dem Land steht, aufgeschlagen
in der Hand hält. Und ich ging zu dem Engel und bat ihn, mir das kleine
Buch zu geben. Er sagte zu mir: Nimm und iss es! In deinem Magen wird
es bitter sein, in deinem Mund aber süß wie Honig. Da nahm ich das

kleine Buch aus der Hand des Engels und aß es. In meinem Mund war es

süß wie Honig. Als ich es aber gegessen hatte, wurde mein Magen bitter.»
Von allen mir bekannten künstlerischen Versuchen, die Vision des

Engels mit dem kleinen offenen Buch bildhaft darzustellen, das der
Prophet essen soll, um die himmlische Botschaft zu verinnerlichen, scheint
mir jener der bis zum heutigen Tag gewaltigste, den Albrecht Dürer
erstmals 1498, bald darauf auch in einer lateinischen Ausgabe der
Apokalypse unternommen hat. Es ist der achte der mit dem Frontispiz von
1511 insgesamt Holzschnitte, die in Dürers Leben nichts weniger als

der eines Künstlers durchschlagende Erfolg wurden. Wir sehen den am
Ufer des Meeres sitzenden Johannes, der aus der Hand des mit Wolken
bekleideten, mit einem Fuß im Meer, mit dem anderen auf dem Land
stehenden Himmelsboten das Buch empfängt, dessen Botschaft er als ein
nur ihm anvertrautes Geheimnis verinnerlichen soll. Süß im Mund ist

40



die Botschaft des Engels, weil es Worte des Herrn sind. Bitter wird sie

im Magen des Propheten, wenn sich herausstellt, was er den Menschen
für das bevorstehende Ende ihrer Tage voraussagen und zumuten soll.

In der rechten unteren Ecke sehen wir des Propheten eigenes Buch mit
den Schreibutensilien - Messer, Feder, Tintenfass und Wetzstein -, in
das Johannes die Botschaft des Himmels, nachdem er diese zu seiner

eigenen gemacht hat, für uns Lesende und Bedenkende eintragen wird.

41


	Warum Propheten Bücher essen

