Zeitschrift: Librarium : Zeitschrift der Schweizerischen Bibliophilen-Gesellschaft =

revue de la Société Suisse des Bibliophiles

Herausgeber: Schweizerische Bibliophilen-Gesellschaft

Band: 56 (2013)

Heft: 2-3

Artikel: "O dieses ist das Tier..." : Das Einhorn in Literatur, Kunst und
Naturwissenschaft

Autor: Roosen, Rolf

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-731118

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-731118
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ROLF ROOSEN

«O DIESES IST DAS TIER ...»
DAS EINHORN IN LITERATUR, KUNST
UND NATURWISSENSCHAFT

Auch die Heilige Schrift kennt es, genauer
kannte es, das Einhorn oder Mondkeros.
Denn in der heute gebrauchlichen Einheits-
tibersetzung’ ist der Urtext verandert: Aus
dem Einhorn (vgl. 4. Moses / Numeri 23,22
und 24,8; 5. Moses/Deuteronomium 33,17;
Hiob 39,9; Psalmen 21,22, 28,6, 77,69 sowie
91,11) wurde Stier, Wildstier, Ochse oder
Biiffel. Wie sinnentstellend diese moderne
Ubersetzung sein kann, mége eine Stelle
aus den Psalmen veranschaulichen. In der
Einheitsiibersetzung heifdt es: «Du machst
mich stark wie einen Stier, du salbest mich
mit frischem OL.» (Psalm g2, 11) In der nach
dem Urtext iibertragenen Luther-Bibel
(1545; www.bibelcenter.de) lautet dieselbe
Passage: «Aber mein Horn wird erhohet
werden wie eines Einhorns, und werde ge-
salbet mit frischem Ole.»* Die Einheits-
tbersetzung stellt allgemein die Kraft ins
Zentrum des Geschehens, der Originaltext
dagegen die Manneskraft. Allerdings wird
in der Forschung auch die Auffassung ver-
treten, dass das hebraische Wort Re-em
nicht mit einhérniges, sondern mit gehorn-
tes Tier zu tibersetzen sei?

Dass die moderne Theologie das Ein-
horn verschweigt, liegt wohl daran, dass die
Art Einhorn nach herrschender Meinung
nicht existiert(e). So notierte beispielsweise
Otto Keller, ausgewiesener Experte in der
historischenTierforschung, in seinem Buch
Die antike Tierwelt. Erster Band: Siugetiere
(Leipzig 1909): «Einhorn (Unicornis fabu-
losus). Nachdem jetzt die realen Saugetiere
hinter uns liegen, miissen wir uns noch mit
einem irrealen Tiere beschiftigen, das kultur-
geschichtlich gar nicht ohne Bedeutung ge-
wesen ist, obgleich es nie und nirgends exis-
tiert hat.» (S.415) Doch ist dies so? Gibt
und vor allem gab es das Einhorn nicht? Ist

108

es wie der feuerspeiende Drache ein Aus-
bund menschlicher Phantasie? Oder lassen
sich doch Hinweise auf die Existenz des
Einhorns finden? Diese auf den ersten Blick
absurde Frage beschiftigte beispielsweise
Johann (auch John) Wilhelm von Miiller
(1824-1866). In seinem Werk mit dem Titel
Das Einhorn vom geschichtlichen und naturwis-
senschaftlichen Standpunkte betrachtet (Stuttgart
1853) versuchte er die Existenz des Ein-
horns wissenschaftlich nachzuweisen. Und
ganz aktuell ist der Evolutionsbiologe Josef
H. Reichholf der Frage nachgegangen, ob
es sich beim Einhorn bloff um eine mytho-
logische Figur oder doch um eine beson-
dere Antilope handle! Doch der chrono-
logischen Reihe nach! Beginnen wir mit
der ersten aufgezeichneten Erwihnung des
Einhorns in Literatur und Kunst.

Die Antike

Um 400 v.Chr. beschrieb Ktesias, vermut-
lich Leibarzt der Konigin Parysatis am per-

“sischen Hofe des Groflkonigs Artaxerxes I1.

Mnémon (etwa 453-359/58 v.Chr.), in sei-
ner «Indika» das Einhorn wie folgt: «In
Indien gibt es wilde Esel, die den Pfer-
den gleich, nur grosser sind; der Leib ist
weiss, der Kopf purpurroth, die Augen
dunkelblau; auf der Stirn haben sie ein
Horn von der Linge einer Elle ... Kein
Thier, weder ein Pferd noch ein anderes
holt es ein, wenn es verfolgt wird ... Leben-
dig konnte sie Niemand fangen.»> Zu be-
merken ist allerdings, dass die (wissen-
schaftliche) Glaubwiirdigkeit des Ktesias
von Knidos in der Forschung umstritten
ist. Zudem hatte Ktesias Indien zeitlebens
nicht betreten.



Bricornig ¢in Einbom,

- \\\\\\\\\'_:“)hh

"Onicomis ¢in iLinbomn/ift beivns cin frembd vnbeBande thier / 3im,
licher grd(fe/doch gegé feinex treflichen fEercte surechnen/nit grofivonlab/
vor farben gelbfarb wiebupbaunenbola/bat gefpalten Eloen/ wonet im

¢bfirg vii boben wildenu(fen/bat vomnen an dex tixn ¢in feb lang [darpff
Eom/mcld)es ¢8 an Oen felfen vnd fTeinen fdyespffet,

Holzschnitt aus der deutschen Ausgabe des Werks «De animalibusy» des Gelehrten, Bischofs und Kirchenlehrers
Albertus Magnus (um 1200-1280) (Frankfurt am Main 1545).

Gaius Plinius Secundus Maior (23/24-
79 n. Chr.), kurz Plinius der Altere genannt,

war romischer Offizier und (adeliger) Staats-
beamter, zugleich aber bedeutender His-

toriker sowie Gelehrter. Berithmt wurde
er durch sein 37-bandiges Werk «Naturalis
historia», welches bis ins 18. Jahrhundert
hinein als enzyklopddische Wissensquelle
diente. Auch Plinius der Altere beschiftigte
sich mit dem Monoceros: «Die orsdischen
Indier jagen Affen, die am ganzen Korper
weiss sind. Aber das allerunbandigste Thier
ist das Einhorn, welches am Koérper dem
Pferde, am Kopfe dem Hirsche, an den Fiis-
sen dem Elephanten, am Schwanze dem
Eber dhnlich sieht, sehr stark briillt und
mitten auf der Stirn ein 2 Cubitus [= zwel
Ellen, d.Verf.] langes Horn tragt. Lebendig

soll man es nicht einfangen kénnen.» (8,31)°

Die Beschreibung veranschaulicht, dass Pli-
nius das Einhorn nicht aus eigener An-
schauung kannte, vielleicht ja auch nicht
kennen konnte, jedenfalls deutet die Kom-
bination von Korperteilen verschiedener
Tiere darauf hin, dass er versuchte, ein ihm
unbekanntes Tier mit bekannten Termini
zu umschreiben. Auch er vermutete das
Einhorn in Indien.

Etwa 600 Jahre nach Ktesias schrieb dann
der grikophile Romer Claudius Aelianus
(um 170 bis nach 222) in seinem Werk «De
natura animalium» (XVI, 20) iiber das Ein-
horn: Es habe die Grofie eines ausgewach-
senen Pferdes, der Hals und seine Woll-
haare seien gelblich, die Fiifle ausgezeich-
net, schnell und nicht gegliedert, gleich
denen der Elefanten, der Schwanz gleich
eines Ebers. Zwischen den Augenbrauen

109



habe es ein Horn, das nicht glatt sei, son-
dern einige Biegungen von Natur habe,
schwarz von Farbe und sehr spitzig sei’
Obwohl diese Beschreibung eher zum Woll-
nashorn passt, kann dennoch keine Ver-
wechslung vorliegen, weil Aelian im darauf-
folgenden Kapitel ausfiihrlich auf das Nas-
horn eingeht?

Auch der bekannte und einflussreiche
griechische Philosoph Aristoteles (384-322
v. Chr.) setzt sich in seiner «Historia anima-
lium» (499b 15-17)% mit dem Einhorn aus-
einander. Bei dem Werk handelt es sich
um eine Bestandsaufnahme des damaligen
empirischen Wissens mit dem Ziel, die Ur-
sachen zu ergriinden, welche den Erschei-
nungen der Natur, also beispielsweise Wild-
tieren, zugrunde liegen. So war es fiir thn
problematisch, dass das Einhorn gegen die
in der Natur vorwaltende Symmetrie des
Korperbaus zu verstofien schien. Aus die-
sem Grunde lieferte er eine zoologische Er-
klairung fiir den «indischen Esel» nach:
«Einhornige Tiere haben das Horn mitten
auf dem Kopf. So kénnen wohl beide Sei-
ten [der Stirn, d.Verf.] am meisten das eine
Horn besitzen. Die Mitte namlich ist in
gleicher Weise beiden Enden gemeinsam.»
(«De partibus animalium», ITI, 2)"* Anderer-
seits war das Monoceros Aristoteles ein
willkommenes Beispiel fiir das Zusammen-
treffen von Einhufigkeit und Einhornig-
keit."

Eher beildufig erwahnt der romische Feld-
herr Gaius Julius Cidsar (100-44 v. Chr.) das
Einhorn in den «Comentarii de bello Gal-
lico»* in denen er seine Kriegsziige gegen
die Kelten schildert. Ihm war berichtet wor-
den, dass ungewohnliche Tiere im «Herky-
nischen Wald» lebten, der so grof} sei, dass
ithn ein Reisender binnen neun Tagen zu
Fuf} nicht durchqueren kénne. Uber das
Einhorn notierte Casar: «Es gibt dort ein
Rind, dem Hirsch nicht undhnlich, auf des-
sen Stirn mitten zwischen den Ohren sich
ein Horn erhebt, das aber héher und ge-
streckter ist als die uns bekannten Hirsch-
geweihe. Ganz oben an seiner Krone lau-

I10

fen, wie Ruderschaufeln oder Palmblitter,
weite Aste aus.» (6,26)"3 Sowohl die minn-
lichen als auch die weiblichen Tiere triigen
dieses Geweih. Diese Beschreibung erin-
nert allerdings eher an nordische Ren(tiere)
(Rangifer tarandis) als an Einhorner.

Das Mittelalter

Wohl um 200 n. Chr. verbreitete der so-
genannte Physiologus die Kunde vom Mo-
noceros in breiteste Bevolkerungsschich-
ten. Denn der Physiologus, eine Verkniip-
fung hellenistischen Erfahrungswissens mit
einer heilsgeschichtlichen Deutung, war
das Volksbuch der damaligen Zeit. Er ent-
hielt Beschreibungen verschiedener Tier-
arten, die als Symbole fiir das Wirken Got-
tes in der Welt ausgelegt wurden. Dieses
Verfahren, die christliche Allegorese, prigte
das Naturverstindnis in Spitantike und
Mittelalter. Man betrachtete die Natur als
Zeichen Gottes. Allein durch den Bezug auf
deren Schopfer wurde sie demnach ver-
stehbar. Der friitheste erhaltene lateinische
Physiologus mit einer Einhorn-Illustration
ist eine Berner Handschrift (Burgerbiblio-
thek Bern, Cod. 318). Wihrend des Mittel-
alters war dieser Klassiker in zahlreichen
Ubersetzungen im gesamten Abendland
verbreitet. Das Buch erweitert das europii-
sche Bild vom Einhorn um zwei Motive.
Zum einen deutet es das Einhorn auf Chris-
tus hin, indem es den Fang bzw. die Gefan-
gennahme des Einhorns mit der Mensch-
werdung Jesu Christi gleichsetzt: «Denn es
wurde auferweckt aus dem Hause David
das Horn unseres Vaters, und wurde uns
zum Horn des Heils. Nicht vermochten die
Engelsgewalten ihn zu bewiltigen, sondern
er ging ein in den Leib der wahrhafug
und immerdar jungfraulichen Maria, und
das Wort ward Fleisch und wohnete unter
uns.»' Und zum zweiten schildert der
Physiologus, wie man nur mit Hilfe einer
Jungfrau ein Einhorn fangen kénne.> Das
Einhorn, welches in den antiken Quellen



noch als nicht zahmbar galt, wurde in ein
Wesen uminterpretiert, welches sein Horn
friedlich in den Schofl der Gottesmutter
Maria legt.

Eine Ubertragung des «Liber de natura
rerum» des Dominikaners Thomas von
Cantimpré (1201-1270/1272) brachte der
schwibische Schulmeister, Stadtschreiber
und Notar Peter Konigschlacher heraus,
welches er als das «Buch von der Naturen
der Ding» titulierte® Er vermerkt Folgen-
des iiber das Einhorn: «Onager, der wald-
esel des lands Jndia, ist ain grosses vnd
grimmes tier. Als Aristotiles spricht, es hat
ain form als ain esel vnd nu ain ainigs horn
an der stiernen, zebstriten die andern tier,
die jm widerwirtig sind.» (Buch 4, Lxxx1)
Kénigschlacher war nur ein Ubersetzer
und verlief} sich auf seine Quelle. Interes-
sant ist, dass er das Horn vor allem als An-
griffs- und Verteidigungswaffe des Mono-
ceros interpretierte.

Das spite Mittelalter entwickelte schlief3-
lich fiir das Darstellen der Menschwerdung
Christi den Bildtypus der Einhornjagd 7 im
sogenannten «hortus conclusus», dem ge-
schlossenen bzw. umfriedeten Garten. Der
Verkiindigungserzengel Gabriel wird zum
Jager — in Anlehnung an Psalm 85, 11. Seine
ihn begleitenden Jagdhunde stehen fiir die
Tugenden misericordia, veritas, justitia und pax,
also Barmherzigkeit, Wahrheit, Gerechtig-
keit und Frieden. Sie liegen miteinander im
Streit, bis sie sich durch den Opfertod
Christi versohnen. So heifit es in Psalm
85,11: «Es begegnen einander Barmherzig-
keit und Wahrheit (Einheitsiibersetzung:
Huld und Treue), Gerechtigkeit und Friede
kiissen sich.» Das Einhorn ist demzufolge
Christus, die gesamte Szenerie eine Anspie-
lung auf die Verkiindigung. Die Jungfrau
symbolisiert die Gottesmutter Maria, der
umfriedete Garten ist Zeichen fiir ihre Jung-
fraulichkeit. Mit anderen Worten: Gabriel
bringt die durch Christus verkérperte
Heilsbotschaft zu Maria, durch die dieser
wiederum «an den Hof des Koénigs», also
zu seinem Vater gelangt. Mit dem Opfer-

tRinocczon fi dgini fe inclinare valet.
cur verbu patris cclici virgo no gene
rarct ylidous 7 alanus,

Holzschnitt aus dem Werk «Defensorium inviolatae per-
petuaeque virginitatis castissimae genitricts Mariae» des
Dominikaners Franz von Retx (um 1343-1427) (Sara-
gossa um 1470), wiedergegeben nach dem Faksimile, das
Wilhelm L. Schreiber 1910 in Weimar auflegte.

tod Christi verséhnen sich die streitenden
Tugenden, das «Himmelreich auf Erden»
ist nahe’® Groflartig umgesetzt ist diese
Thematik in den sieben Wandteppichen der
Anne der Bretagne (1477-1514) aus Verteuil
(heute in Cloisters, einer Auflenstelle des
Metropolitan-Museums, New York). Sie zih-
len zu den bedeutenden Erzeugnissen der
spatmittelalterlichen Teppichweberei und
zeigen die Jagd auf ein Fabelwesen mit
den damals iiblichen Jagdmethoden.'d Eine
ebenfalls bedeutende Darstellung des Ein-
horns befindet sich im Musée national du
Moyen Age in Paris (H6tel de Cluny). Hier
begegnet man einem sechsteiligen Mille-
fleurs-Wandbehang, der jeweils einen der
finf Sinne zeigt, der sechsteTeppich hat den
Titel «Mein einziger Wunsch». Kopien die-
ser Teppiche der «Dame mit dem Einhorn»
werden in so manchem Film als Hinter-
grundkulisse eingesetzt. Das bekannteste

II1



Beispiel dirfte der Gryffindor-Aufenthalts-
raum in den Harry-Potter-Filmen sein.

Im Spiatmittelalter war das Motiv der
Einhornjagd so populdr und beliebt, dass
es sich auf Artefakten vielfach nachweisen
lisst, beispielsweise auf einem Evangelien-
pult (ca. 1470) des Klosters Ebstorf in der
Liineburger Heide, dem Einhornaltar des
Erfurter Doms (frithes 15. Jahrhundert)
oder dem Marienaltar (1506 gestiftet von
Johannes Parchem) des Liibecker Doms.*
Zudem findet sich das Einhorn beispiels-
weise auf einer Brosche in einem Gemilde
von Stefan Lochner («Madonna im Rosen-
hag», um 1448, Wallraf-Richartz-Museum,
Koln), auf Raffaels Gemilde «Dame mit
dem Einhorn» (um 1506, Galleria Borghese,
Rom) oder auf Hieronymus Boschs Tafel-
bild «Der Garten der Liiste» (um 1500,
Prado, Madrid) sowie bei Lucas Cranach
dem Alteren («Das Paradies», 1530, Kunst-
historisches Museum, Wien).

Die bisherigen Ergebnisse zusammenfas-
send, lasst sich festhalten: Im Altertum galt
das Einhorn als Teil der damaligen realen
Tierwelt, im Mittelalter mutierte es zum
Fabelwesen. Und noch etwas springt ins
Auge: Selbst wenn die Erfahrung gegen
Fabeltiere wie das Einhorn oder den Pho-
nix sprach, durfte nach mittelalterlicher
Vorstellung in Gottes Schopfung nichts un-
moglich sein. «Scheusale existieren, weil sie
Teil des gottlichen Plans sind, und selbst in
den schrecklichsten Fratzen offenbart sich
die Grofle des Schopfers», so der Benedik-
tinerabt Abbo in Umberto Ecos Roman
Der Name der Rose' Erst die neuzeitliche
Wissenschaft hat Phonix und Einhorn in
das Reich der Fiktion verbannt. Allerdings
stellt sich weiterhin die Frage, ob dies beim
Einhorn gerechtfertigt war bzw. ist.

Die Neuzeit
Zu Beginn der Neuzeit kehrte der Ziircher
Universalgelehrte Conrad Gessner (1516-

1565) zu den Quellen zuriick. In seinem

112

«Thier-Buch», der deutschen Ubersetzung
der «Historia amimalium» (Zirich 1551-
1558), dem besten naturwissenschaftlichen
Kompendium der Renaissance sowie einer
stets ergiebigen Quelle fir die Geschichte
des Mensch-Tier-Verhiltnisses, widmet er
sich recht ausfihrlich dem Einhorn (Aus-
gabe Frankfurt a. M. 1669, S.71-83). Gess-
ner ging es mit seinem Opus darum, Fehler
und Mythen zu beseitigen, welche in der
Antike entstanden und durch das gesamte
Mittelalter hinweg tradiert worden waren.
Deshalb versuchte er moglichst simtliche
antiken sowie mittelalterlichen Quellen
tiber das Einhorn anzufiihren, um seinen
Lesern ein objektives Bild zu vermitteln.
Auch wenn Gessner sich kritisch duflert,
hilt er die Existenz des Einhorns dennoch

LEGENDEN ZU DEN
FOLGENDEN VIER SEITEN

1 Darstellung des Einhorns in der Berner Handschrifi
des lateinischen «Physiologus», abgeschrieben und illumi-
niert um 830 herum in Reims. Burgerbibliothek Bern,
Cod. 318, f16v.

2 Darstellung des Einhorns in einer Handschrift des
«Bestiaire d 'amour», entstanden Anfang des 14. fahrhun-
derts. Dijon, Bibliothéque mumcipale, Ms. 526, [24r
(Ausschnatt).

3 Doarstellung des Einhorns rusammen mit 26 anderen
Quadrupeden (Vierfiisslern) in emer Handschrift des
«Livre des propriétés des choses», der Ubersetiung der
Enzyklopidie «De proprietatibus rerum» des englischen
Minoriten Bartholomdus Anglicus, die Jean Corbechon
1372 im Auftrag des franzisischen Konigs Karls V. anfer-
tigte. Reims, Bibliothéque municipale, Ms. 993, f254v
(Ausschnitt).

4 Der kolorierte Holzschnitt findet sich im wichtigsten
2o00logischen Kompendium der Renaissance, Conrad Gess-
ners «Historia antmalium», Jiirich 1551, S. 781. Stadt-
bibliothek Schaffhausen. Azﬁaﬁme;ﬁrg Fausch.

5 Das Staatswappen Grofsbritanniens zieren ein gekrin-
ter Lowe sowie ein Einhorn. Der Lowe symbolisiert Eng-
land, das an die Kette gelegte Einhorn steht fiir Schott-
land.

6 Eine Ilustration des Grimm’schen Mdrchens «Das
tapfere Schneiderlein» aus dem Werk «Marchenstraufs»
(Stuttgart um 1902) von Carl Offterdinger (1829-188q).
Im Marchen ist keine Jungfrau nitig, um das Einhorn
zu fangen, dem listigen Schneiderlein gelingt dies auch.

7 Dieser Einhornkopf schmiickt die gleichnamige Apo-
theke im rheinland-pfaluischen Trier.



Kenm nonddpmpmthwrez:qal:fm wiéph
apudmulierem aesy priam. qualirerre belur
Lezabel ar-gueny qQualserar raganni tnmedso
fentorum - Beneeyso _ﬁm:Lmimuhe::Luzc puce:

FREANTMALE UNTCOR NTUM

' 1?1 prilme ficdhcrr: exalmbranficur umcormsior-
rummesn -P‘vrf‘wlaurdewc’mr- quodmmrfir
apnal-Caurem ammal ﬁ'mlee&vn\ manfiierion
il devnicorni bab&sapeapur &nonpomfbusniu
adppinquare-etppt quoduilde forarmmitbabl
cornum quandomimn mrpudiindoe dicurrictiomo
Jomm‘vm‘v’m’ prowan-anteeisy unrgocal

RS

-~

Lt

AR



A BT

|

|
i B
|

)
e




DcMonocerote. A. Lib. 1. gt

jpoterit, aXis etfam in Lexico Graecolatino arbor malus exponitur, fed fine ia fraxi

eft,cutus lignum haftis conficiendis idoneum haberur :C:E:re coéefn nﬁfmﬁémﬁt‘o&ﬂ
;aﬁt: Graeci, Mali certe arboris lignum haftis ineprumeft. @ Leucrocuta ferz capureft melium,
hw&mdi;?ébt:l::.m & ] é:nlfml;:-zz nobiliffima Taxo norum familia nomen fortita eft,Bra
g Py ica lingua,non de quibufuis feris , fed propri¢ feetentibus dicia

DE MONOCEROTE.
Figurd b tals eft qualis & pictoribus firé bodie pingitur,de qua certi nibil babeo,

A,

0N 0 CER 0 §,hoceftunicornis fera,ab alijs aliter defcribitur: fiue quoniam diuerfz
funt ufticornes animantes, ut conftat; fiue quod aliqui notas diverfarum tanquam unis
3 us contfuderunt, Minus autem mirum de fera tam peregrina & torod nobis orbe diaifa,
ARE=N nec unquam in Europam addu®a,diuerfaab Europais fcriptoribus auritis fere omnia
non oculatis,memoriz prodita effe. Hoc magis mirum ,recentiores etiam,ut Ludouicum Roma
num & Paulum Venetum,quiregionesillasin quibus reperiuntur luftrarunt, diuerfas tamen mo.
nocerotes defcribere. Eag {ingulorum uerba adnumerabo,utdoctioribus diligentioribusép olim cer
gotius aliquidhis de feris ftaruendi occafionem prabeam. Ofrfeilndi uenantur afperrimam feram
monocerotem,reliquo corpore equo fimilem, capite ceruo, pedibus elephanto, cauda apro, mugitu
mi,uno cornunigro media fronte cubitorum duum eminente, banc feram uitam negant capi,
jus.  Phyfiol quidam author obfcurus, 8 alj eum fecuti;monocerotem animal paruum
effe feribunt, hoedo fimile,acerrimum,uno in capite cornu, Sed illi ex Plinio acerrimum pro afpers
timum legerunt:& heedo pro equo,unde neceffarius fere alter error fecutus eft uranimal paruum
elfeputarent. [ Montes(inquit Aelianus)efle dicuntur in intimis regionibus Indiz,ad quos difs
ficulter eatur,ubi prater alias beftias feras reperiatur monoceros,quem ( Indi) uocant carrazonon:
magnitudine ad confirmat ztatis equumaccedere dicunt,iubaép & pilis fulaum efle: ped@ .

bonitate & totius corporisceleritate excellere:atcp fimiliter ut elephantos pedum digitis indiuifis ef

¢ fetapri caudam habere, inter fupercilia conu uno, eodemp nigro, non lzuiquidem , (ed uerfuras
quafdam naturales habente,atq in acutiffimum mucronem definente ornatum exiftere, Hec Aclia.
nus, Mihi omnino Plinius & Aelianus unam eandem; beftiam defcripfiffe uidentur: fed nec aliam
Philes fimia Aeliani,cuius uerba fingulatim in fequenubus per partes recitabo. Quinetiam afinum
fiueona Indicum, fi non idem, inter unicornia tamen animalia iam defcripto omnium proxis
mum efle dixerim,Conueniunt {an¢ preter cornu utrigs unicum ¢media fronte,locus natalis India,
equjmagnimdo,ungulz {olida, celeritas, uita folitaria , robur inexpugnabile , & quod confirmara
aate nulli capiuntur, Colore tantum differre uidentur: cum afinus Indicus albus fic reliquo corpo=
re,fed capite purpureo;monoceros fuluus,qui color étiam rhinocerotid quibufdam wribuitur ¢ fic &
cornu color non idem:monoceror enim fimpliciter nigrum Plinius tribuit: afino Indico Aelianus
+¢s medium tantum nigrum, inferius album, {uperius puniceum: fed forfican omnes ifli colores in cors
¢ potius quim in cornibus fpectantur, caput purpureum,media pars corporis nigra, poftremaal

gzo.rphiks quidem cornu torm nigrum effe fcribi,excepto mucrone, Sed deafino l.ndic‘o.’ unicorné
u






fur nicht ausgeschlossen: «NIemand ist /
der dieses Thier jemahls in Europa gesehen
habe ...» Dann aber fihrt er fort: «Der-
wegen man nur den Landfahrern unnd
weitgereysten Leuten hiervon Glauben
geben muf} / was sie sagen: Dann einmahl
so ist das Thier auf Erden / sonst wiren
seine Horner nicht vorhanden: Und lafit
man es darbey bleiben / dafl Indien / Ara-
bien und Morenland sie erzeuge.» (S.76)
Gessner berichtet auch, dass der Kopf-
schmuck des Einhorns als wirkungsvolles
Arzneimittel gehandelt wurde (S. 79).

Mitte des 17. Jahrhunderts hatte dann
der dinische Theologe und Mediziner
Thomas Bartolinus (1616-1680) gemein-
sam mit dem Kopenhagener Gelehrten und
Sammler Olaf Wurm oder Olaus Wormius
(1588-1654) die meisten der bis dato in
Europa gehandelten und in Wunderkam-
mern ausgestellten «Einhérner» als Hor-
ner des Narwals enttarnt («De unicornu»;
Padua 1645). In der Tat wurden im Mittel-
alter sowie in der Frithen Neuzeit die Zihne
des Narwals fiir das Horn des Einhorns ge-
halten und als «Ainkhiirn» bezeichnet. Sie
lieferten das teuerste Elfenbein, wurden
gegen allerlei Gebrechen verabreicht und
mit Gold aufgewogen. Dem Horn wurde
Waunderkraft zugeschrieben: Angeblich rei-
nigte es Wasser und sollte Gift in Speisen
sowie Getrinken sichtbar machen. Deshalb
war es bei den Reichen und Michtigen be-
gehrt, die um ihr Leben fiirchten mussten.
Der Kopfschmuck des Einhorns galt als un-
fehlbares Mittel gegen Biss und Stich sowie
zum Erhalt und zur Stirkung der Mannes-
kraft. Zur Schadensabwehr wurden als
Schmuckstiicke gestaltete Einhornsplitter
als Talisman getragen. Die Narwalzihne
gelangten tibrigens oft in die Sammlungen
von Kirchen oder Adeligen. So bewahrt bei-
spielsweise die Markuskirche in Venedig
sieben solcher Horner auf.

In Anbetracht dieser allgemeinen Hoch-
schitzung des Einhorns verwundert es nicht,
dass die angebliche Entdeckung eines Ein-
horns im deutschsprachigen Raum - und

zwar im 17. Jahrhundert — Furore machte.
Der Erfinder der Kolbenvakuumluftpumpe
und Magdeburger Biirgermeister Otto von
Guericke (1602-1686) schrieb spiter tiber
einen sensationellen Skelettfund aus einer
Gipsdoline auf dem Zeunickenberg bei
Quedlinburg. Er fertigte sogar eine Zeich-
nung an - ein Tier welches auf zwei Vorder-
beinen steht und sich auf einem langen
Schwanz abstiitzt -, die er dem grofien deut-
schen Universalgelehrten Gottfried Wil-

THoMZ BARTHOLINI
afp- F

Cafp. F.
DE VNICORNYV

Obfervationes Nouz.

Acceflerunt de Aureo Cornu
CL. V. OLAl VVORMII
Eruditorum Iudicia.

Titelblatt (Ausschnitt) der Schrift «De unicornu»
von Thomas Bartolinus und Olaf Wurm, Padua 1645.

helm Leibniz (1646 -1716) zukommen lief3**
Wie wir heute wissen, handelt es sich in
Wahrheit jedoch um Knochenreste eines
Mammuts sowie eines eiszeitlichen Woll-
nashorns, welche Guericke nach eigenen
Vorstellungen zusammengesetzt hatte.

Der Begriinder der Paliontologie, der
Franzose Georges Cuvier (1769-1832), trat
den Beweis an, dass Einhorner in das Reich
der Fabel gehoren. Sein Argument lautete,
dass sie in der Regel als Paarhufer be-
schrieben wiirden. Diese aber hitten ein in
der Mitte geteiltes Stirnbein, an dem kein
Horn Halt finden koénne. Cuvier identifi-
zierte das Einhorn als eiszeitliches und
schon damals ausgestorbenes Wollnas-
horn? Diese These des franzdsischen Wis-
senschaftlers widerlegte der amerikanische
Biologe Dr. Franklin Dove anhand eines

I17



Versuches: Er entnahm emem neugebo-
renen Stierkalb beide Hornknospen und
verpflanzte sie in die Mitte des Schidels.
Anschlieflend bildete sich ein einziges, ge-
rades Horn** Auch der schwedische Tier-
fotograf und Schriftsteller Bengt Magnus
Kristoffer Berg (1885-1967) setzte das
Monoceros mit dem Indischen Wollnas-
horn gleich, wie er in seinem mit reich-
lichen Schwarz-Weif}-Fotos ausstaffierten
Buch Meine Suche nach dem Einhorn (Frank-
furt a.M. 1933) darlegte.

Existiert(e) das Einhorn?

Seit jeher versucht der Mensch, die Natur
und somit auch das Tierreich zu beschrei-
ben und zu kategorisieren. Und bis in die
Renaissance haben samtliche zoologischen
Werke unter anderem folgende Gemein-
samkeit: Sie beschiftigen sich mit Tieren,
die wir heute als Fabelwesen bezeichnen.?
Dies wirft die Frage auf, ob moglicher-
weise reale Tiere am Ausgangspunkt der
naturkundlichen Beschreibungen standen.
Der Evolutionsbiologe Josef H. Reichholf
schreibt hierzu: «Das Einhorn existiert(e) ...
Eine einfache zoologische Diagnose fiihrt
ebenso zum richtigen Tier, wie der Raum,
in dem es lebte, dazu passt. Dieser ldsst sich
geografisch mit dem 6stlichen Nordafrika,
Arabien und dem Vorderen Orient umfas-
sen ... Beim Einhorn handelt es sich zwei-
fellos um ein Huftier. Aber weil die Hufe
gespalten waren, gehorte es nicht zu den
Pferden, den Einhufern, sondern zu den
Paarhufern und als Horntriager zur Familie
der Rinderartigen. Das lange spiefartige
Horn mit auffillig ringelartigen Quer-
wiilsten verweist auf die Groflantilopen ...
Grofle, Fellfarbe und die Form der Hufe
ordnen das Einhorn der Gattung der Oryx-
Antilopen zu ... Somit sollte das Einhorn
eigentlich seit dem 18. Jahrhundert kein
Ritsel mehr sein. Mit an Sicherheit gren-
zender Wahrscheinlichkeit waren mit die-
sem Tier Oryx-Antilopen gemeint. Die Be-

118

schreibung von Ktesias passt am besten zur
Arabischen Oryx... In der Genauigkeit der
alten Beschreibungen spiegeln sich die un-
mittelbaren Kenntnisse tiber die Oryx-Anti-
lopen. Spatestens um die Zeitenwende gin-
gen sie verloren. Spiter scheint die Feststel-
lung, dass es sich beim Einhorn um die
Oryx-Antilope gehandelt hatte, zu «<ge-
wohnlich» gewesen zu sein, um glaubhaft
zu wirken.»*® So bestechend die Ausfiih-
rungen Reichholfs auf den ersten Blick
auch wirken, es gelingt dem Biologen
nicht, zu erlautern, warum das Einhorn nur
eine Stirnwaffe haben soll, wohingegen die
Oryx-Antilopen zwei besitzen. Sein Hin-
weis, dass die Seitenansicht der Oryx-Anti-
lope, wie sie sich auf Reliefs findet, nur ein
Horn zeigt, tiberzeugt nicht. Auch die Tat-
sache, dass es einhdrnige Oryx-Antilopen
gibt, weil diesen bei innerartlichen Kamp-
fen ein Horn abgebrochen ist, kann nicht
als schliissiger Beweis, sondern allenfalls
als Indiz gelten.

Die Frage, ob es das Einhorn gab, bleibt
offen. Allerdings tiberwiegen die Argu-
mente, die dafiir sprechen, dass es den
Fabelwesen zuzurechnen ist?7 Sicher ist,
dass es in Heraldik, Literatur und Kunst
auch heute noch «lebt». Warum? Es ist wohl
gerade das Unfassbare, das Ritselhafte, das
die kulturelle Attraktivitit des Einhorns
bis in unsereTage lebendig sein lédsst. So ent-
hélt beispielsweise das Staatswappen Bri-
tanniens Léwen und Einhorn als Wappen-
halter, wobei Letzteres Schottland symboli-
siert. Auch so manche deutsche Apotheke
nennt sich heute noch nach dem Einhorn.
An zeitgenossischen Romanen sind bei-
spielsweise zu nennen: Jean Iris Murdochs
(1919-1999) The Unicom (London, 1963),
eine ausgekliigelte Schauerromanze, oder
Peter Soyer Beagles (1939) Das letzte Einhorn
(Stuttgart 1996), welches auch als Zeichen-
trickfilm (1g82) sein Publikum gewann.
Natirlich darf auch «Das tapfere Schnei-
derlein» aus den Kinder- und Haus-Mdrchen
(Berlin 1812-1815; Bd. 1, S.77-85) der Ge-
briider Grimm nicht unerwihnt bleiben.



Ein weiteres Werk, einen Reisebericht, lie-
ferte der Niederlainder Cees Nooteboom,
namlich Die Dame mit dem Einhorn. Europdi-
sche Reisen (Frankfurt a.M., 1997). Am be-
rithmtesten aber diirften die Verse des grof3-
artigen Lyrikers Rainer Maria Rilke (1875~
1926) sein, die hier abschlieflend zitiert
werden: «O dieses ist das Tier, das es nicht
giebt. / Sie wufltens nicht und haben jeden
Falls / - sein Wandeln, seine Haltung, sei-
nen Hals / bis in des stillen Blickes Licht -
gf:liebt.»28

ANMERKUNGEN

* Vgl. Die Bibel. Altes und Neues Testament.
Einheitsiibersetzung, Freiburg, Basel, Wien 198o0.

* D.Martin Luthers Werke. Kritische Gesamt-
ausgabe. Die Deutsche Bibel, Bd.10/1, Weimar
1956, S. 411.

3 Vgl. Artikel Einhorn, in: Harald Olbrich
(Hg.), Lexikon der Kunst. Neubearbeitung, Bd. 2,
Leipzig 1989, S. 282-283. Dagegen kritisch Walter
Haug, Studien zur Geschichte und Vorgeschichte
der Literatur des europiischen Mittelalters. Be-
gegnung und Verwandlung, Miinchen 1964, S. 85.

1 Vgl. Josef H. Reichholf, Fabelhaftes Ein-
horn. In: Die Welt, 3.Januar 2008, S. 10, bzw. der-
selbe, Es lebt! In: Berliner Morgenpost, 6. Januar
2008 (http://www.morgenpost.de/content/2008/
o1/06/biz/g40109.html).

5 Ubersetzung nach John Wilhelm von Miiller,
Das Einhorn vom geschichtlichen und naturwis-
senschaftlichen Standpunkte aus betrachtet, Stutt-
gart 1853, S. 20/21.

¢ Ubersetzung nach Lenelotte Mller/ Manuel
Vogel (Hg.), Die Naturgeschichte des Caius Pli-
nius Secundus, Wiesbaden 2007.

7 Ubersetzung nach Miiller (wie Anm.5), S.23.

% Vgl Jiirgen W. Einhorn, Spiritalis Unicornus.
Das Emhorn als Bedeutungstrager in Literatur
und Kunst des Mittelalters (Miinstersche Mittel-
alter-Schriften Band 13), Miinchen 1976, S. 45
(2. Aufl. Miinchen 1998, S. 56/57).

9 Vgl. Paul Gohlke (Ubers.), Aristoteles: Tier-
kunde, 2. Aufl., Paderborn 1957.

o Ubersetzung nach StefanTilg, «... das Tier,
das es nicht giebt». In: Unipress 122 / Oktober
2004, S. 44.

" Vgl. Aristoteles, De partibus animalium
II1L,2 (Arthur Leslie Pech [Hg.], Aristotle, Parts of
Animals, London 1961).

2 Vgl.Wolfgang Hering (Hg.), C. Iulii Caesa-
ris Commentarii rerum gestarum, Leipzig 1987.

3 Ubersetzung nach Anton Baumstark, Des
Gaius Iulius Caesar Denkwiirdigkeiten des Galli-
schen und des Biirgerkrieges, Stuttgart 1854.

4 Otto Seel, Der Physiologus. Ubertragen
und erlautert (Lebendige Antike), 2. Aufl., Zi-
rich, Stuttgart 1967, S. 21.

5 Seel (wie Anm. 14), S. 21.

16 Vgl. Peter Stahl, Das «Buch von der Natu-
ren der Ding» des Peter Konigschlacher (Studia
Philologica Jyviskyldensia 46), Jyviskyld 19g8.

7 Hierzu grundlegend Einhorn (wie Anm. 8).

8 Diesen Hinweis verdanke ich Karen Mi-
chels, Hamburg.

9 Vgl. Edith Holm, Die Einhornjagd auf den
Teppichen der Anne de Bretagne. Spatmittelalter-
liche Tapisserien (Die Jagd in der Kunst, Hg. von
Kurt Sternelle), Hamburg, Berlin 1967.

** Vgl. Horst Appuhn, Die Jagd als Sinnbild in
der norddeutschen Kunst des Mittelalters (Die
Jagd in der Kunst, Hg. von Kurt Sternelle), Ham-
burg, Berlin 1964, Tafel g, 10.

21 Umberto Eco, Der Name der Rose, Miin-
chen,Wien 1983, S. 53.

2 Vgl. www.einhornhoehle.de/extern/rein-ufo.
htm.

3 Georges de Cuvier, Das Thierreich, geord-
net nach seiner Organisation. Als Grundlage der
Naturgeschichte der Thiere und Einleitung in
die vergleichende Anatomie, 6 Bande, Leipzig
1831-1843.

1 Vgl. Karen Duwe, Thies Volker, Lexikon be-
rithmter Tiere, Frankfurt a. M. 1997, S. 179-181.

5 Vgl. Pascal Gratz, De Monocerote. Zur Re-
zeptionsgeschichte des Einhorns (Wettbewerbs-
arbeit «Schweizer Jugend forscht»), Winterthur

2005.

“é Reichholf, Fabelhaftes Einhorn (wie Anm. 4).
Auch Johannes Lennis, Schul-Naturgeschichte.
Eine analytische Darstellung der drei Natur-
reiche zum Selbstbestimmen der Naturkoerper.
Erster Theil Zoologie, 7. verb. Aufl., Hannover
1874, war zu der Auffassung gelangt, dass es sich
beim Einhorn um die Beisa-Antilope (Oryx beisa)
aus der Gattung der Oryx-Antilopen handeln
miisse.

7 Die derzeit kenntnisreichste und fundier-
teste Darstellung tiber das Monoceros stammt
aus der Feder des britischen Biogeografen Chris
Lavers (Das Einhorn. Natur, Mythos, Geschichte,
Darmstadt 2010). Er kommt zu dem Ergebnis:
«Wir sind Schritt fir Schritt dem Weg gefolgt, den
das Einhorn in seiner historischen Entwicklung
genommen hat, aber wir miissen die Hoffnung
aufgeben, seinen wahren Herkunftsort zu entde-
cken ... Woher auch immer das Einhorn gekom-
men sein mag, es ist ins Leben gelangt mit Hilfe
wirklicher Tiere: mit dem Stofizahn eines Narwals,
mit den Fiiflen einer Ziege, mit dem Kérper eines
Pferdes, mit den Eigenarten eines Kiangs, mit
dem nicht fassbaren Gehirn eines Affen.» (S.184)

* Rainer Maria Rilke: Die Sonette an Or-
pheus, Zweiter Teil, Vers IV (Werke in drei Bin-
den, Frankfurt a.M. 1991, Bd. 2).

119



	"O dieses ist das Tier..." : Das Einhorn in Literatur, Kunst und Naturwissenschaft

