
Zeitschrift: Librarium : Zeitschrift der Schweizerischen Bibliophilen-Gesellschaft =
revue de la Société Suisse des Bibliophiles

Herausgeber: Schweizerische Bibliophilen-Gesellschaft

Band: 50 (2007)

Heft: 3

Artikel: Der Verlust des Schönen in der Kunst

Autor: Liessmann, Konrad Paul

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-388828

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-388828
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


KONRAD PAUL LIESSMANN

DER VERLUST DES SCHÖNEN IN DER KUNST

Wer über den Verlust des Schönen in der
Kunst spricht, muss sich fragen, was da

eigentlich verloren gegangen ist und seit
wann wir diesen Verlust beklagen müssen.
In seiner erstmals 1976 erschienenen
Geschichte der sechs Begriffe hat der polnische
Philosoph Wladyslaw Tatarkiewicz den
Versuch unternommen, die zentralen
Kategorien der Ästhetik begriffsgeschichtlich zu
entfalten und insoweit zu klären, als damit
ihre Relevanz, aber auch Fragwürdigkeit
für die Kunstdiskurse des 2o.Jahrhunderts
sichtbar werden. Die sechs Begriffe, durch
die das Ästhetische für Tatarkiewicz
gekennzeichnet ist, sind dann auch: Kunst,
Schönheit. Form. Kreativität. Mimesis und
Ästhetisches Erlebnis.

Den weitaus größten Teil seiner
begriffsgeschichtlichen Rekonstruktion widmetTa-
tarkiewicz den in der Tradition ja höchst
weit gespannten Begriffen Kunst und Schönheit.

Vorzüglich gelingt es Tatarkiewicz zu
zeigen, welchen Bedeutungswandel diese
Begriffe seit der griechischen Antike durchlaufen

haben und was von diesen Bedeutungen

noch in der Moderne spürbar ist.
Ausgehend von den antiken Begriffen techne
und ars, die noch eher eine handwerkliche
Kunstfertigkeit als eine ästhetische Kreativität

bezeichnen, über die mittelalterlichen

Differenzierungen zwischen den artes
liberales, den Wissenschaften, und den artes
vulgares, den mechanischen Künsten,
gelangt Tatarkiewicz schließlich zu jenen von
Charles Batteux Mitte des 18. Jahrhunderts

inaugurierten beaux arts, den «schönen
Künsten», als da waren: Malerei, Bildhauerei,

Musik, Dichtung,Tanz sowie Architektur
und Rhetorik. Erst das 18.Jahrhundert

oetreite die Künste endgültig aus einem
oszillierenden Dasein zwischen Handwerk
und Wissenschaft und gab ihnen einen
eigenen Status. Diese Entwicklung führte

nahezu zwangsläufig zu einer permanenten
Auseinandersetzung um die Grenzen

der Kunst. Batteux' System der sieben
Künste stieß bald auf lebhaften
Widerspruch, wurde erweitert, modifiziert, auch
verworfen. Was sich als Kunst bezeichnen
darf - diese Frage hat sich durch die
Entwicklungen der Moderne und die Etablierung

neuer Technologien wie Fotografie
und Film noch verschärft und die alte
Auffassung, dass Kunst als ein Stück
Menschenwerk einfach von der Natur zu
unterscheiden sei, wurde schon bei der
Gartenbaukunst ebenso fragwürdig wie
später angesichts des Einsatzes technischer
Apparaturen, hinter denen der Mensch
als Akteur und Schöpfer zu verschwinden
scheint.

Einen ähnlichen Wandel zeichnet
Tatarkiewicz für den Begriff der Schönheit nach,
der allerdings für nahezu zweiJahrtaus ende
durch die von Tatarkiewicz so genannte
«Große Theorie» zumindest in seinen
Grundzügen festgelegt war. Diese von
der Antike entwickelte und mit Abstrichen
bis in die Neuzeit geltende Große Theorie
besagte, dass das Schöne auf der «Wahl
der Proportionen» und der «rechten An
Ordnung der Teile» beruhe, also auf der
«Größe, Qualität und Quantität der Teile
und ihrem gegenseitigen Verhältnis».1 Diese

Proportionenlehrc des Schönen wurde
zuerst ergänzt durch die Plotin'sche Formel
vom «Ebenmaß und Glanz» als die
Bestimmungsstücke des Schönen - ein Aspekt,
der bis in die Renaissanceästhetik bestimmend

blieb - und dann durch die von
Tatarkiewicz sogenannte «metaphysische
Konzeption der vollkommenen Schönheit»
des christlichen Mittelalters, die den Glanz
des Schönen auf den Schöpfergott selbst
zurückführte. Noch der große Renaissance-
Architekt Palladio empfahl die Form des

159



Kreises, weil diese am besten geeignet sei,
die «Einheit, die unendliche Wesenheit, die

Gleichförmigkeit und Gerechtigkeit Gottes
darzustellen».-' Erst das 18. Jahrhundert
brachte die GroßeTheorie in die Krise, und
dies, so Tatarkiewicz, weil «der Geschmack
sich änderte» (198) und die Kunst und
Literatur des Spätbarock mit den klassischen

Konzepten der Großen Theorie nicht mehr
in Einklang zu bringen waren. Was nun
folgte, war eine Sensualisierung, Psychologisierung

und Subjektivierung des Schönen,

das «Schöne, das mit der Vernunft er-
fasst wird, wird zum Schönen, das mit dem
Instinkt erfasst wird» (216). Von dort bis

zum «Sturz des Schönen» (219) und seiner

Auflösung in den Künsten seit der Romantik

und in den Kunsttheorien der Moderne
ist es dann nur noch ein kleiner Schritt.3

Gleichzeitig bedeutete dies eine Emanzipation

des Nichtschönen in der Kunst, die

spätestens seit dem frühen 18.Jahrhundert
zu datieren ist und nicht nur den endgültigen

Bruch mit dem Schönen als Ideal und
Norm darstellt, sondern auch die Gewinnung

völlig neuer Ausdrucksmöglichkeiten
des Ästhetischen, die nun aber weniger auf
Form und Proportion als vielmehr auf das

Ausreizen der Sinnesstimulationen, das

Triebleben und den Schock von
Realitätserfahrungen setzen.4

Auf den ersten Blick scheint es, dass das

Gegenüber des Schönen, das Hässliche und
seine Verwandten wie das Ekelhafte, das

Obszöne, aber auch der Kitsch, in der späten

Moderne keinerlei Problem mehr
darstellen. Weder wird das Schöne als Norm
und Maßstab angestrebt, noch das Hässliche,

in welchen Varianten auch immer,
tabuisiert. Eher im Gegenteil. Zumindest in
den Künsten gilt, dass sich das Hässliche
längst von der Vorherrschaft des Schönen
emanzipiert hat und zu einer eigenständigen,

ja zu der eigentlichen ästhetischen
Triebkraft der Moderne geworden ist,5 mit
der Pointe allerdings, dass dieses Hässliche
schon lange nicht mehr hässlich genannt
werden darf. Und aus den lebensweltlichen

Kontexten sind zumindest das Hässliche
und das Obszöne in dem Maße schlicht
verschwunden, als sie zu integralen Bestandteilen

einer aufgeklärten Alltagskultur
geworden sind, in der es niemandem mehr

einfiele, eine Tierart ab ovo «hässlich» und
die Entblößung sekundärer Geschlechtsmerkmale

zu Werbezwecken «obszön» zu

nennen. Allein, der Schein trügt. So sehr

es zum common seme einer aufgeklärten
Kunstszene grehört, dass die Kategorien
schön und hässlich für die ästhetischen

Problemstellungen und Lösungsversuche
der Gegenwart bedeutungslos geworden
sind, so sehr kehren diese Kategorien durch

die Hintertür des Alltags, der Mode, der

Werbung und der Ideologien des Designs
in den Diskurs immer wieder zurück - als

gespenstische Widergänger ihrer selbst.
Im Gegensatz zur Lüge, zum Falschen

und zum Bösen war das Hässliche kein
Kandidat für eine rigorose Verbotspolitik gewesen.

Die Forderung, das Hässliche zu
vermeiden, hatte selten die Intensität gehabt

wie die. das Böse zu lassen und die Lüge zu

fliehen. Die Verpflichtungen auf Wahrheit
und auf das Gute hatten offensichtlich, bei

aller praktischen und auch theoretischen

Durchlöcherung, allemal einen kohärenteren

Charakter als der Imperativ, das Schöne

zu suchen. Nietzsches Protest gegen die
Einheit des Wahren, Guten und Schönen hatte

es vor allem im Falle des Letzteren leicht.

Das Schöne war - anders als das Wahre und

das Gute - fast immer schon dem Verdacht

ausgesetzt, dass es ohne sein Gegenteil, das

Hässliche, nicht sein könne. Und indem

dieses, wie vermittelt auch immer, ebenso

als Erscheinungsform des Bösen gewertet

werden konnte, hatte das Schöne seine

geforderte Einheit mit dem Guten ohnehin

nie strikt durchhalten können. Als ästhetisches

Phänomen, das ohne die Spannung
der Kontraste gar nicht sein konnte, hatte

das Schöne das Hässliche gewissermaßen

immer schon bei sich geführt - oder umge'

kehrt: das Hässliche war immer auch ein

Kandidat für ästhetische Aufmerksamkeit

160



und damit für eine gewisse Wertschätzung
gewesen, die das Hässliche suchte, weil es

ihr um das Schöne ging.'1

Anders als das normativ Schöne, das an
den idealen Orten der Kunst, der Natur
und der Ideen aufgesucht werden konnte,
stand das Hässliche von Anfang an im
Spannungsfcld von Wirklichkeits erfahrung
und ästhetischem Schein. Weil es in jener
nicht zu leugnen war, provozierte es die
Frage nach seiner Funktion für diesen. Das
Hässliche überzeugt vorab einmal durch
seine pure Präsenz. Es ist einfach da, oft
im Übermaß. Das Schöne hingegen muss
immer erst entdeckt oder gemacht, zumindest

muss der Blick dafür geschult werden.
Die Augenblicke des Schönen sind selten,
wie das Seltene das Schöne ist. Gäbe es dieses

im Übermaß, würde es hässlich. Das
Hässliche hingegen verliert durch
Omnipräsenz kaum seinen widerwärtigen
Charakter, höchstens, dass man sich in Maßen
daran gewöhnen kann.

Das Hässliche ist so in einem doppelten
Sinn ein Problem der Ästhetik: Als
Wahrnehmbares ist es immer etwas, das an und
mit der Wirklichkeit in Erscheinung tritt;
insofern sich aber die Kunst als Überbietung

der Wirklichkeit im Reich der Sinne
selbst begreift, muss sie sich der Frage stellen,

welche Rolle und Bedeutung sie dem
Hässlichen dabei zumuten will. Nur radikal
ontologische Philosophien wie die Platonische

- und vor allem ihre Adaption durch
Plotin - konnten das Hässliche privations-
theoretisch als Mangel am Schönen bestimmen

und es dem unvollkommenen Sein der
Materie als deren Erscheinungsweise
zuordnen. Das Sein als Wahres war gedacht
auch als Schönes, und die Künste, sofern sie
dieses zur Darstellung bringen wollten, hatten

das Hässliche zu ignorieren. Als Arbeit
an und mit den Sinnen war die Kunst allerdings

nie vor dem Vorwurf geschützt, dem
Hässlichen aeçen diese Intention Vorschub
zu leisten - auch Piatons Skepsis gegenüber
den Künstlern war aus diesem Vorbehalt
gegen die Sinnenschwere aller Kunst gespeist.

Aristoteles hatte in seiner Poetik zu einer
Thematisierung des Hässlichen gefunden.
die über die Auseinandersetzung in den
idealistischen und romantischen Ästhetiken

bis Nietzsche virulent blieb und im
Grunde die Aischrologie, die Kunstlehre
des Hässlichen. bis ins 19.Jahrhundert
bestimmte. Unter der Voraussetzung, dass

die ursprüngliche Quelle aller Kunst die
Lust an der Nachahmung und am
Nachgeahmten ist, ist für Aristoteles auch die

Darstellung des Hässlichen möglich: «Was

wir nämlich in Wirklichkeit nur mit
Unbehagen anschauen, dass [sie!] betrachten
wir mit Vergnügen, wenn wir möglichst
getreue Abbildungen vor uns haben, wie
etwa die Gestalten von abstoßenden Tieren

oder von Leichnamen.»7 Diese
Beobachtung wertet Aristoteles geradezu als

ein Indiz für seine Mimesisthcorie: Würde
uns nicht die Nachahmung als solche
Freude bereiten, würde sich niemand an
der Nachahmung" des Abstoßenden delektieren

können.
Allerdings hat das Hässliche bei Aristoteles

seine streng umzirkelten poetologi-
schen Orte. Einmal kann das Hässliche
als Darstellung von Schmerz und Tod
ein Moment des tragischen Pathos sein,
es bleibt hier allerdings der kathartischen
Funktion der Tragödie untergeordnet und
gerät so in die Nähe des Erhabenen. Und
zum anderen kann das Hässliche als

Erscheinungsform des Niedrigen zu einem
zentralen Bestandteil der Komödie werden,

aber nur in der absreschwächten Form
des Lächerlichen. Die Komödie ist per de-
finitionem die «Nachahmung von Gemeinerem,

aber nicht in bezug aufjede Art von
Schlechtigkeit, sondern nur des Lächerlichen,

das ein Teil des Hässlichen ist».

Und Aristoteles erläutert: «Das Lächerliche

ist nämlich ein Fehler und eine
Schande, aber eine solche, die nicht
schmerzt und nicht verletzt, so wie etwa
eine lächerliche Maske hässlich ist und
verzerrt, aber ohne Schmerz.»8 Durch diese
«Aristotelische Doppeloption»9 oszilliert

161



das Hässliche auf der Bühne, wenn auch
in gezähmter Form, zwischen Komik und
Pathos, zwischen dem Erhabenen und dem
Lächerlichen.

An diese Bestimmungen des Aristoteles
knüpfte Gotthold Ephraim Lessing in
seinen berühmten und vieldiskutierten Partien

des Laokoon an, die sich mit dem
Problem des Hässlichen auseinandersetzen.
Anhand der späthellenistischen
Skulpturengruppe, die lange als Inbegriff klassischer

Plastik gegolten hatte, demonstriert
Lessing, warum der antike Künstler die
Schmerzensschreie des Laokoon nicht drastisch

darstellte, sondern zu einem Seufzen
herabmilderte. Eine realistische Darstellung
der Qual des Laokoon wäre nämlich eine
«hässliche. eine abscheuliche Bildung
geworden, von der man gern sein Gesicht
verwendet [sie!], weil der Anblick des Schmerzes

Unlust erregt, ohne dass die Schönheit
des leidenden Gegenstandes diese Unlust
in das süße Gefühl des Mitleids verwandeln
kann».10 So sehr Lessing es dem Dichter
zugestand, das Hässliche zu schildern und für
eine große Komposition zu gebrauchen,
weil die sprachliche Gestaltung das Hässliche

mindert und entschärft, so sehr wollte
er die unmittelbare Darstellung des
Hässlichen aus den bildenden Künsten verbannt
sehen. Während der Dichter das Hässliche
als «Ingrediens» benützen könne, um
«gewisse vermischte Empfindungen», nämlich
das Lächerliche und das Schreckliche,
hervorzubringen,11 muss dies dem Maler und
Bildhauer verwehrt bleiben, weil die
unmittelbare figurale Präsenz des Hässlichen
das Hässliche hässlich sein lässt und
dadurch keine gemischte Empfindung,
sondern nur Ekel und Abscheu hervorruft -
und dabei handelt es sich immer um Natur,
niemals um Nachahmung: «[Die Hässlich-
keit der Formen] beleidigt unser Gesichte,
widerstehet unserm Geschmacke an
Ordnung und Übereinstimmung, und erwecket
Abscheu, ohne Rücksicht auf die wirkliche
Existenz des Gegenstandes, an welchem
wir sie wahrnehmen.»1-

Ohne hier weiter auf die Laokoon-De-
batte einzugehen, sei festgehalten, dass bei

Lessing das Problem des Hässlichen weniger

die Frage einer vom Ideal des Schönen
abweichenden ästhetischen Konstruktion ist

als vielmehr eine der Wirkung auf den Leser
oder Betrachter. Ob ein Werk hässlich ist.

erkennt man an den abwehrenden Reaktionen,

die es beim Betrachter auslöst. Die
Erzeugung «gemischter Empfindungen» galt
dem i8.Jahrhundert allerdings als plausible
Legitimation für die Verwendung spezifischer

Elemente des Hässlichen, ohne dass

diese allerdings das Kunstwerk dominieren
durften. Dass die Reaktion auf das Hässliche

in der Malerei und der Plastik nahezu

ununterscheidbar sei von der Reaktion auf

das Hässliche in der Realität, macht die

Darstellung des Hässlichen jedoch zu

einem problematischen Verfahren in der

bildenden Kunst. Ekel und Abscheu sind

nach der klassischen Kunstlehre
Empfindungen, die als Formen der Abwendung
nicht Intention der ästhetischen Praxis sein

können. Bis zu den Analysen des Ekels im

20. Jahrhundert wird sich dieses Motiv
durchhalten, obgleich - und dies gibt der

Sache erst ihren für die Moderne typischen
Reiz - die Provokation von Abwehrreaktionen

seit dem späten ig.Jahrhundert zur

erklärten Zielsetzung der künstlerischen
Intervention geworden ist: der Schock.

Die Bedeutung" des Schocks als künstlerisches

Verfahren hatte schon die Romantik
erkannt. Bei Friedrich Schlegel, dessen

Willkür-Ästhetik die Moderne einleitete,

war das «Choquante» noch nicht mehr
gewesen als die «letzte Konvulsion des
sterbenden Geschmacks». Es resultierte für

Schlegel aus einer ästhetischen Krise, die

das Schöne erst über den Umweg des

«Interessanten», das die moderne Poesie

kennzeichnet, erreicht. Der Verlust des

Ideell-Allgemeingültigen in der Kunst führt

zu einer Herrschaft des Manirierten und

Individuellen, durch die sich das Interessante

zumindest zeitweilig als zentrale

ästhetische Kategorie etablieren kann. Das

162



Interessante jedoch, völlig angewiesen auf
einen Geschmack, der stets «heftigere
und schärfere Reize begehrt», durchläuft
eine Kurve des Verfalls, die vom «Piquan-
ten» über das «Frappante» und «Fade»
bis zum «Choquanten» führt. Dieses wird
wiederum von Schlegel in drei «Unterarten»

geteilt. «Was die Einbildungskraft
revoltiert - das Abenteuerliche; was die Sinne

empört - das Ekelhafte; und was das Gefühl
peinigt und martert - das Grässliche.»13

In mice legte Schlegel hier eine Theorie
ästhetischer Sensationen vor, die auf
zahlreiche Strategien der ästhetischen Moderne
zutraf und deren wahre Brisanz vielleicht
überhaupt erst im Zeitalter einer reiz- und
quotenorientierten massenmedialen Ästhetik

so recht einleuchten will. Denn Schlegel
bestimmte diese ästhetischen Kategorien
von den Wirkungen her, die sie hervorrufen,

und erst dieser Ansatz erlaubt eine
Theoretisierung unterschiedlicher
ästhetischer Verfahren unter einem gemeinsamen

Gesichtspunkt. Wo immer der ästhetische

Reiz primär darauf abzielt, bestimmte
Empfindungen und Eruptionen der
Einbildungskraft auszulösen, wird er den Schle-
gel'schen Weg vom Pikanten zum Schockierenden

gehen: ob in der Kunst, im Film, in
der Werbung, in der Fotografie oder in den
neuen Medien. Dies drückt sich nicht
zuletzt darin aus, dass die sprachlichen
Äquivalente ästhetischer Empfindung die blasse
Dichotomie von schön und hässlich, aber
auch die von gefallen und nicht gefallen
längst hinter sich gelassen haben. Wer
ästhetischen Empfindungen heute
Ausdruck verleihen will, verwendet Termini
wie spannend, langweilig, interessant,
anturnend, aufregend, fad, geil usw., also
Begrifflichkeiten, die vorrangig die inneren
Vibrationen, in die eine ästhetische Erfahrung

das Subjekt versetzt, nicht dessen
Stellung zum Objekt, transportieren. Allerdings

wird durch die Einengung auf die
Erzeugung und Bekundung affektiver Reaktionen

dasjenige negiert, was Schlegels
Zeitgenosse Kant die «ästhetische Idee»,

was andere bis hin zu Adorno den «geistigen

Gehalt» der Kunst genannt haben,
der, wie auch immer er bestimmt worden
war, sich durch die reflexive Neutralisierung

und Überbietung der unmittelbaren
Affekte ausgezeichnet hatte.

Vt£%

..:"'

V

f
U

X

Laokoongruppe, Rhodos, I.Jahrhundert n. Chr.

Rom, Vatikanische Museen.

Immerhin hatte Schlegel in seiner
bedeutenden Abhandlung Über das Studium
der Griechischen Poesie von 1795/97 auch das

Hässliche als ästhetische Kategorie sui
generis und als das eigentliche Prinzip der
künstlerischen Produktion entdeckt. Nicht
das Schöne fungiert als Maßstab der
modernen Poesie, wohl aber das Hässliche,
insofern die «trefflichsten Werke», so Schle-

163



gel, ganz offenbar «Darstellungen des
Hässlichen» sind, und er konzediert, wenngleich
ungern, dass es «eine Darstellung der
Verwirrung in höchster Fülle, derVerzweiflung
im Überfluss aller Kräfte gibt, welche eine

gleiche wo nicht eine höhere Schöpferkraft
und künstlerische Weisheit erfordert, wie
die Darstellung der Fülle und Kraft in
vollständiger Übereinstimmung».'4 Vor dem
Hintergrund dieser Analyse wird dann
Schlegels vielzitierte Klage verständlich,
dass es der Philosophie des Geschmacks
und der Kunst seiner Zeit noch nicht
gelungen sei, eine «Theorie des Hässlichen»
zu entwickeln, obgleich das Schöne und
das Hässliche «unzertrennliche Korrelate»
seien.15 Schlegel hat zwar selbst diese Lücke
nicht systematisch geschlossen, aber doch
einige Hinweise gegeben, die für die
Positionierung des Hässlichen in den modernen
Ästhetiken aufschlussreich sind. Seine
Konzeption des Hässlichen verquickt dabei
moralische und sensuelle Motive, die seitdem,
wenn auch unterschiedlich akzentuiert, den
Diskurs des Hässlichen grundieren.

So wie das Schöne die «angenehme
Erscheinung des Guten» ist, so ist das Hässliche

die «unangenehme Erscheinung des

Schlechten». Dieser Gedanke, der noch
das Schöne und Hässliche als sinnliche
Erscheinungsformen moralischer Wertigkeiten

andeutet, wird allerdings sofort
wirkungsästhetisch überlagert und verstärkt:
«Wie das Schöne durch eine süße Lockung
der Sinnlichkeit das Gemüt anregt, sich
dem geistigen Genüsse hinzugeben: so ist
hier ein feindseliger Angriff auf die
Sinnlichkeit Veranlassung und Element des
sittlichen Schmerzes.» Der moralisch defizitäre
Charakter des Hässlichen offenbart sich
durch einen Angriff auf die Sinne selbst.

Angesichts des Hässlichen reagiert der
sensitive Wahrnehmungsapparat mit Abwehr:
«Hier erfüllt uns das Ekelhafte, das
Quälende, das Grässliche mit Widerwillen und
Abscheu. Statt freier Leichtigkeit drückt
uns schwerfällige Peinlichkeit, statt reger
Kraft tote Masse. Statt einer gleichmäßigen

Spannung in einem wohltätigen Wechsel

von Bewegung und Ruhe wird die
Teilnahme durch ein schmerzliches Zerren in

widersprechenden Richtungen hin und her

gerissen. Wo das Gemüt sich nach Ruhe
sehnt, wird es durch zerrüttende Wut gefoltert,

wo es Bewegung verlangt, durch
schleppende Mattigkeit ermüdet.»'1' Gegen
die eigene Intention, den primären Charakter

des Hässlichen zu unterstreichen, wird
dieses nur erfahrbar vor der Folie ästhetisch

positiv besetzter Begriffe und Erwartungshaltungen.

Statt aufAusgewogenheit in der

Differenz setzt das Hässliche auf eine Diffe-

renzerfahrung per se, die so nicht erwartet
worden war. Nicht zuletzt das macht den

Schock aus. Das Hässliche ist bei Schlegel
so vorab eine Enttäuschung des Gemüts:
«Die notwendige Bedingung des Hässlichen

ist eine getäuschte Erwartung, ein

erregtes und dann beleidigtes Verlangen»,
was das Hässliche in einer ganz besonderen

Weise vom betrachtenden Subjekt
abhängig macht, denn «es gibt für jede
individuelle Empfänglichkeit eine bestimmte
Gränze des Ekels, der Pein, der Verzweiflung,

jenseits welcher die Besonnenheit
aufhören würde».1'

Das ästhetisch inszenierte Spiel mit realen

Affekten hat an der Realität dieser

Affekte seine Grenze. Dass Simulationen
wirkliche Gefühle auslösen können, gehört

von allem Anfang an zum Faszinationspotenzial

von Kunst. Die künstliche Erzeugung

von realen Abwehrgefühlen muss das

Subjekt allerdings in den Bewusstseins-
zustand der Bedrohtheit bringen, den es

von einem bestimmten Grad der Intensität

an nicht mehr kontrollieren kann. Wer sich

angesichts einer ekelerregenden Installation

bis zum Erbrechen ekelt, erbricht

irgendwann einmal. Das Hässliche firmiert
hier als eine Verletzung der sinnlich-emotionalen

Integrität des Subjekts. Anders

als die Erfahrungen des Schönen, die das

Subjekt in seiner Wahrnehmungsidentität
bestätigen, zerstört das Hässliche diese

und erlaubt überhaupt erst die Erfahrung

164



dieser Identität im Schmerz der Verletzung.

Es war nicht zuletzt die Kunstpraxis
der Romantik selbst, die in ihren
avanciertesten Resultaten diese schmerzhaft
erhellende Funktion des Hässlichen, des

Missgestaltenen und Verkrüppelten, des

Nachtseitigen und Dunklen erkannte, man
erinnere sich nur an das Figurenarsenal
bei E.T.A. Hoffmann oder die ominösen
Nachtwachen von Bonaventura.

Eine sensualistische Ästhetik, die das
Verhältnis von schön und hässlich
hingegen symmetrisch fassen wollte, das Hässliche

aber nur als Negation des Schönen
begriff, verfehlte gerade diese bei Schlegel
angedeutete Irritation des Subjekts durch das

Hässliche, die eben mehr und anderes ist
als nur die Umkehrung eines Wohlgefallens

in ein Missfallen. Bei Edmund Burke
konnte das Hässliche deshalb gänzlich
unterbelichtet bleiben. Der Lakonismus
des Abschnittes über Hässlichkeit in Burkes
Philosophical Enquiry into the Origin ojour Ideas

J the Sublime and the Beautiful aus dem Jahr
1757 war deshalb auch unüberbietbar
gewesen. Nach allem, was er über das Schöne
gesagt habe, wäre es, so Burke. nur eine
«Art von Wiederholung», wenn er auch
näher auf die Natur des Hässlichen
eingehen wollte, denn dieses sei in jeder Hinsicht

das «Gegenteil der Qualitäten», die er
als Grundlage der Schönheit angegeben
hatte.'8 Diese Qualitäten, die «wahren
Ursachen der Schönheit», sah Burke allerdings

nicht in einer formalen Verhältnismäßigkeit

wie etwa der Proportion, auch
nicht in der Brauchbarkeit oder Vollkommenheit

eines Gegenstandes, sondern in
Bestimmungen, die an den Körpern selbst
haften und «durch Vermittlung der Sinne»
aui das menschliche Gemüt einwirken,
fiese Bestimmungen sind, bei aller Nai-
vitat, dennoch interessante Zeugnisse einer
AUtagsästhetik, deren Negation dann auch
ein Licht aufjene Erfahrung des Hässlichen
wirft, wie sie zumindest die Geschmacksdiskurse

jenseits der elaborierten
Kunstdebatten bis heute bestimmt.

Schöne Objekte, so Burke. sind schlicht
und einfach klein, glatt, bestimmt von
allmählichen Übergängen, zart, unaufdringlich

und sanft in den Farben.'9 Die Negation
bestimmt deshalb das Hässliche : Es ist groß,
rau, kantig und abrupt in den Übergängen.
roh, aufdringlich und grell. So einfach war
es einmal. Das Hässliche wie auch das
Schöne evozieren dabei keine allzu starken
Gemütsbewegungen - das eine gefällt, das

andere nicht, das eine erzeugt Zuneigung
- Burke spricht von Liebe -, das andere
Abneigung. Erst die Steigerung des Hässlichen

eröffnet die Möglichkeit einer starken
Empfindung: das Schreckliche. Dort, wo
dieses gleichwohl noch ästhetisch genossen
werden kann, spricht Burke vom Erhabenen:

«Wenn Gefahr oder Schmerz zu nahe
auf uns eindringen, so sind sie unfähig,
uns irgendein Frohsein zu verschaffen; sie
sind dann schlechthin schrecklich. Aber
aus einer gewissen Entfernung und unter
gewissen Modifikationen könne sie froh
machen.»'" Die Quellen des Erhabenen
sind so Eigenschaften der Objekte, die eine
Potenz des Schreckens in sich tragen.
Säuberlich listet Burke sie auf: das Riesige, alle
Formen von Privation wie Leere, Finsternis,

Einsamkeit, Schweigen, Unendlichkeit
und Gleichartigkeit, dann aber auch
übergroße Pracht, die Fülle des Lichts, gewaltige
Geräusche, das plötzlich Hervorbrechende
und Überwältigende schlechthin.

Seit Burke wird, in welcher Modifikation
auch immer, die ästhetische Distanz zum
Schrecklichen das Erhabene bestimmen
und in übersteigerten Formen das Hässliche

nobilitieren. Das Hässliche kann sich
so zu einer erhabenen Sensation transzen-
dieren; dem Schönen bleibt eine ähnliche
Überhöhung verwehrt. Den Grund für
diese Asymmetrie zwischen dem Schönen
und dem Erhabenen/Hässlichen findet
Burke in der Triebdynamik des Menschen
selbst angelegt: «Ohne allen Zweifel sind
die Martern, die man uns antun kann, in
ihren Wirkungen auf den Körper und auf
das Gemüt weit größer als alle Vergnügun-

165



gen, die die raffinierteste Wollust erfinden
oder die lebhafteste Einbildungskraft und
der gesündeste und sensibelste Körper
genießen kann.»-' Oder, mit anderen Worten:
Das Gefühl des Erhabenen gründet nach
Burke im Selbsterhaltungstrieb des
Menschen, der sich gegen das Bedrohliche zur
Wehr setzt; die Empfindung des Schönen
allerdings gründet im Trieb nach Gesellschaft,

da das Schöne den Affekt der
Zuneigung evoziert. Im Ernstfall aber ist die
Selbsterhaltung stärker als das

Gemeinschaftsgefühl.2- Das «angenehme Grauen»2"5

des Erhabenen ist so ein Spiel mit diesem
Bedürfnis nach Selbsterhaltung und damit
auch die ästhetische Grenzerfahrung einer
Subjektivität, die sich erst in einer an der
Grenze zur Realität fingierten Bedrohung
ihrer selbst bewusst werden kann. Insofern
sich das Hässliche zum Erhabenen steigern
kann und damit dem Subjekt eine ethische
Leistung - das Aushalten einer Bedrohung
zumindest der Sinne - abverlangt, ist das
Hässliche selbst damit als Moment des

Erhabenen nobilitiert und mit ihm das

Subjekt; bleibt das Hässliche nur hässlich,

evoziert es, in welcher Gestalt auch
immer, keine erhabenen Gefühle, sondern
nur Varianten und Derivate des Missfallens
und der Abkehr. Erst die nicht erhabenen

Steigerungsformen des Hässlichen, das
Ekelhafte und das Obszöne, werden dann
wieder große Gefühle erlauben.

Das von Friedrich Schlegel eingemahnte
Desiderat einer Theorie des Hässlichen
konnte erst im 19. Jahrhundert bearbeitet
werden. Wenn auch nicht als einziger
Versuch, so kann doch die Ästhetik des

Hässlichen, die der Hegel-Schüler Karl Rosenkranz

im Jahre 1853 veröffentlichte, dafür
als paradigmatisch gewertet werden. Rosenkranz'

Unterfangen einer systematischen
Entfaltung der Kategorie des Hässlichen
steht bis heute unter dem Verdikt, dass
seine große Nähe zu Hegel nicht nur die
dialektisch-triadische Struktur seiner Analyse

des Hässlichen ungebührlich dominiert,

sondern dass er, weil Hegelianer, das

Hässliche wiederum nur als abhängig vom
Schönen, als «Negativ-Schönes» denken
konnte und ihm deshalb gerade nicht jene
Eigenständigkeit zuweisen konnte, die der

Titel versprach. Auf der anderen Seite war
Rosenkranz von seinem Gegenstand
zweifellos so fasziniert, dass er sich wohl der

Form nach einer hegelianisierenden
Systematik befleißigt, der Sache nach allerdings
das Hässliche in einer Weise in den Vordergrund

treten lässt, dass es seine postulierte
Abhängigkeit vom Schönen nahezu
vergessen lässt. Letztlich hat er damit die

Grundlage der Hegel'schen Ästhetik, die

dem Hässlichen überhaupt keinen Wert in

einer Theorie und Praxis des Schönen
zuerkennen wollte, unterlaufen. Rosenkranz'
Ästhetik des Hässlichen ist so, vielleicht sogar
contre cœur, als erste systematische und

eigenständige Thematisierung jener
ästhetischen Triebkraft zu lesen, ohne die es die

Grenzüberschreitungen und «Umwertungen»

der Moderne nicht gegeben hätte. Uns

interessieren in diesem Zusammenhang
auch weniger die philosophiehistorischen
Zusammenhänge und Bezüge24 als
vielmehr die originellen, vor allem am konkreten

Gegenstand gewonnenen Einsichten

von Rosenkranz in das Wesen des
Hässlichen und seine zahllosen Derivate und

Verästelungen, auch und gerade, weil diese

«umfassende, freilich ermüdende
Inventur»25 des Hässlichen unseres Eraclitei«

bislang meist unterschätzt wurde.
Wenn man, wie der Hegel-Schüler

Rosenkranz, grundsätzlich davon ausgeht, dass

das Hässliche in seinen diversen Schattierungen

eine Negation des Schönen ist, so ist

es trotz allem hilfreich zu fragen, welches

Ergebnis eine Negation der Hegel'schen

Bestimmung des Schönen überhaupt ergibt.

Hegel hatte in seinen Vorlesungen zur Ästhetik

das Schöne als das Scheinen und Erscheinen

der Wahrheit definiert.26 Er hatte dam«

einen für seine eigene Philosophie des Geistes

nicht unproblematischen Ansatz formuliert,

der davon ausgeht, dass die Idee, die

Wahrheit, der «Begriff», wie Hegel zu for-

166



midieren beliebte, also das Wesen einer
Sache sich zur Erscheinung bringen muss,
einer sinnlichen Gestalt bedarf. Genau dort
nun, wo Wesen und Erscheinung
übereinstimmen, die sinnliche Präsenz einer Idee
mit ihrer geistigen Bestimmung zusammenfällt,

genau dort ereignet sich die Erfahrung
des Schönen.

Dass Hegel dem Geist überhaupt konzedierte,

eine sinnliche Gestalt als adäquaten
Ausdruck seiner selbst nicht nur zu dulden,
sondern zu benötigen, trennt Hegel nicht
nur von Piaton, sondern überantwortet in
gewisser Weise die Wahrheit, wenn auch
nur für einen historischen Zeitraum, den
Unabwägbarkeiten der Sinne. Die Wahrheit,

die sich einem Schein anvertraut, der
sie zur Erscheinung bringen soll, muss
immer schon mit der vertrackten
Doppelbedeutung von Schein rechnen: leuchten
und täuschen. «Ein Kunstgebild der echten
Art. Wer achtet sein? / Was aber schön ist.
selig scheint es in ihm selbst», so besang
Eduard Mörike, kurz bevor Rosenkranz
das Hässliche thematisierte, eine Lampe2'
und Martin Heidegger konnte sich mit Emil
Staiger nicht darüber einigen, ob diese
Lampe nun als Kunstwerk scheint und
aufscheint im Sinne von lucet, oder ob dieser
funktionslos gewordene Gebrauchsgegenstand

seine ästhetische Dignität nur
zögernd behauptet, gar vortäuscht im Sinne
von videtur.^ Zwar hatte Hegel versucht,
das Problem durch seine Historisierung
zu entschärfen, indem er die sinnliche
Erscheinungsform des Geistes als eine
historische Stufe darstellt, die durch die
entwickelte Philosophie und Wissenschaft seiner

Tage überwunden werden sollte, aber
für seine Theorie des Schönen bedeutete
dies, dass das Schöne selbst für ihn eine
alt gewordene, eine überlebte Gestalt des
Geistes gewesen war.

Eine hegelianische Negation des
Schönenbedeutet unter diesen Gesichtspunkten
zweierlei: Einmal eine misslungene
Darstellung der Wahrheit im Medium der
Sinnlichkeit; und zum anderen die Ver-

sinnlichung eines Falschen. Dass diese

Bestimmungen des Hässlichen alles andere
als irrelevant waren, zeigt noch ein Blick
in Adornos Ästhetische Theorie, die unter den

Begriffen des misslungenen und des
affirmativen Kunstwerkes genau diese
Möglichkeiten des Nicht-Schönen aufbewahrte.
Rosenkranz selbst hatte sich im Grunde mit
der spekulativen Frage nach dem Hässlichen

als Negation des Schönen nicht allzu
lange aufgehalten. Ihn interessierte von
allem Anfang an das Hässliche als die
«Hölle des Schönen», den Ort also, in dem
sich das Negative schlechthin, das Böse zur
Erscheinung bringt/9 Das Hässliche, das

«Negativschöne», verkehrt auf der Ebene
der Formen die Bestimmungen des Schönen

in ihr Gegenteil, aber die Dominanz
des Schönen als einer absoluten Idee
erlaubt es, seine Negation wieder in sich zu

integrieren, das Hässliche zu einem
Moment des Schönen selbst zu machen, was, so
Rosenkranz, als Komisches zum Lächeln und
Lachen anregt. Das Komische erweist sich

so, noch ganz in der aristotelischen Tradition,

als die Vermittlung von Hässlichem
und Schönem, und damit hatte Rosenkranz
auch schon der Dialektik seinen Tribut
gezollt, um sich dann ganz den unvermittelten

Erscheinungsformen des Hässlichen zu
widmen.

In dem Maße, in dem das Schöne als
vollkommene Übereinstimmung von Wesen
und Erscheinung aufgefasst werden kann,
ist die Unvollkommenheit die
Grundbestimmung des Hässlichen. Damit ist eine
Differenz markiert, die eine sinnliche
Präsenz als defizitär gegenüber der ihr
zugrunde liegenden Idee beschreibt. Damit
hat Rosenkranz einen gleichsam technischen

Gedanken in die Debatte eingeführt
und das Hässliche an das Problem des

Misslungenen gekoppelt - und noch in Adornos
Ästhetischer Theorie wird das technisch Miss-
ratene als Differenz von Intention und
Erscheinung zum Index wenn schon nicht
des ontologisch Hässlichen, so doch des

schlechten, inauthentischen, unwahrhafti-

167



gen und reaktionären Kunstwerks werden.
Mit den Begriffen des Gelungenen und
Authentischen als die nun entscheidenden
Kriterien der ästhetischen Urteilskraft ist
das Schöne nicht nur aus der Kunst,
sondern auch aus dem Diskurs über die Kunst
verschwunden, auch dann, wenn es als

Erfahrungsgehalt nach wie vor präsent ist.
Aber es hat aufgehört, die höchste Bestimmung

zu sein, die wir an der Kunst und in
der ästhetischen Erfahrung wahrnehmen
und suchen.

ANMERKUNGEN

' Wladyslaw Tatarkiewicz, Geschichte der
sechs Begriffe. Kunst. Schönheit, Form, Kreativität,

Mimesis. Ästhetisches Erlebnis. Aus dem
Polnischen von Friedrich Griese. Frankfurt am
Main: Suhrkamp, 2003, 8.176.

-' Tatarkiewicz, S. 186ff.
"> Tatarkiewicz, S. 198ff.
4 Vgl. dazu auch: Konrad Paul Liessmann,

Philosophie des verbotenen Wissens. Friedrich
Nietzsche und die schwarzen Seiten des Denkens.
Wien: Zsolnay. 2000. S. ijgff.

5 Erstmals gleichermaßen umfassend wie
paradigmatisch dargestellt findet sich dieser
Befund in Hans RobertJauß (Hg.), Die nicht mehr
schönen Künste. Grenzphänomene des Ästheti
sehen. München: Fink. 1968. Vgl. dazu auch
Umberto Eco (Hg.), Die Geschichte der Häss-
lichkeit. München: Hanser, 2007.

° Die Bedeutung des Hässlichen für die Kunst
und Ästhetik seit dem 18. Jahrhundert hat auch
die Forschung zu einer intensivierten
Auseinandersetzung mit diesem Phänomen motiviert.
Beispielhaft seien genannt: Günter Osterie, Entwurf
einer Monographie des ästhetisch Hässlichen.
In: Dieter Bänsch (Hg.), Zur Modernität der
Romantik. Stuttgart: Metzler. 1977, S.2i7ff.;
Holger Funk, Ästhetik des Hässlichen. Beiträge
zum Verständnis negativer Ausdrucksformen im
ig. Jahrhundert. Berlin: Agora, 1983: Carsten
Zelle, <Angenehmes Grauem. Literaturhistorische

Beiträge zur Ästhetik des Schrecklichen im
achtzehnten Jahrhundert. Hamburg: Meiner,
1987; Werner Jung, Schöner Schein der Häss-
lichkeit oder Hässlichkeit des Schönen Scheins.
Ästhetik und Geschichtsphilosophie im ig.Jhdt.
Frankfurt am Main: Athenäum, 1987.

' Aristoteles. Poetik. Übersetzt von Olof Gi-
gon. Stuttgart: Reclam, 1961, S. 27.

8 Aristoteles, Poetik, S. 29.
9 Carsten Zelle, Ästhetik des Hässlichen:

Friedrich Schlegels Theorie und die Schock- und
Ekelstrategien der ästhetischen Moderne. In:

Silvio Viette / Dirk Kemper (Hg.), Ästhetische
Moderne in Europa. Grundzüge und
Problemzusammenhänge seit der Romantik. München:
Fink, 1998, S. 207.

10 Gotthold Ephraim Lessing. Laokoon: oder
über die Grenzen der Malerei und Poesie. In:
Lessing, Werke VI, hg. von Herbert G. Göpfcrt.
München: Hanser, 1996, S. 23.

" Lessing, Werke VI, S.i48f.
12 Lessing, Werke VI. S. 153.
'3 Friedrich Schlegel. Über das Studium der

Griechischen Poesie. In: Schlegel, Kritische
Schriften und Fragmente. Studienausgabe (SA).

hg. von Ernst Behler und Hans Eichner, Paderborn:

Schöningh, 1988, Bd. 1, S.85.
11 Schlegel, SA i,S. 68.
15 Schlegel, SA I, S. 113.
16 Schlegel. SA 1, S. 113.
'' Schlegel. SA 1, S. 114.
lS Edmund Burke, Philosophische Untersuchung

über den Ursprung unserer Ideen vom
Erhabenen und Schönen. Übersetzt von Friedrich

Bassenge, neu eingeleitet und herausgegeben
von Werner Strube. Hamburg: Meiner, 1980.

S-I59-
'9 Burke. Vom Erhabenen und Schönen.

S. 152 ff.
-'" Burke, Vom Erhabenen und Schönen. S. 73-
21 Burke. Vom Erhabenen und Schönen, S. 72.

!: Burke, Vom Erhabenen und Schönen.

S-73f-
J^ Zu diesem Zentralbegriff der Ästhetik des

18. Jahrhunderts vgl. die instruktive Arbeit von

Carsten Zelle, <Angenehmes Grauem. Literatur-
historische Beiträge zur Ästhetik des Schrecklichen

im achtzehnten Jahrhundert. Hamburg:
Meiner, 1987.

24 Zur Entstehungs- und Wirkungsgeschichte
der Ästhetik des Hässlichen vgl. Holger Funk,
Ästhetik des Hässlichen, S.22Öff. - Aber auch

Funk beschränkt sich auf historisch-systematische
Überlegungen und verzichtet auf die

Rekonstruktion der Gestalten des Rosenkranz'schen
Hässlichen.

'"' Zelle, Ästhetik des Hässlichen, S. 219.
26 G.W. F. Hegel. Werke in zwanzig Bänden.

Frankfurt am Main: Suhrkamp, 1971, Bd.
13,Vorlesungen über die Ästhetik I, S. 21.

1 Eduard Mörikc, Sämtliche Werke, hg. von

Herbert G. Göpfert. München/Wien: Hansei".

ig8i.Bd.i,S.85.
-s Vgl. dazu den Briefwechsel zwischen Martin

Heidegger und Emil Staiger betreffend Möri-

kes Gedicht Aufleine Lampe in: Emil Staiger. Die

Kunst der Interpretation, München: dtv, 1971-

S.28ff.
"> Karl Rosenkranz, Ästhetik des Hässlichen.

Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft,

1979 (Reprint der Ausgabe Königsberg 1853)-

S.3f.

168


	Der Verlust des Schönen in der Kunst

