
Zeitschrift: Librarium : Zeitschrift der Schweizerischen Bibliophilen-Gesellschaft =
revue de la Société Suisse des Bibliophiles

Herausgeber: Schweizerische Bibliophilen-Gesellschaft

Band: 47 (2004)

Heft: 1

Artikel: Ritter des Himmels : Falken und Falkner in der spätromantischen Oper

Autor: Zondergeld, Rein A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-388754

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-388754
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REINA. ZONDERGELD

RITTER DES HIMMELS
Falken und Falkner in der spätromantischen Oper

So when the falcon high
Falls heavy from the sky
She, having killed, no more does search
But on the next green bough to perch,
Where, when he first does lure
The falc'ner has her sure.
(Andrew Mameli, An Horatian Ode upon
Cromwell's Returnfrom Ireland, 16501.)

Während der große englische Barocklyriker

Andrew Marvell die Einheit von
Falkner und Falken noch als Symbol der
Ganzheit und des triumphierenden Sieges,
in diesem Fall Englands über Irland, feiern
konnte, sieht es bei seinem späten Nachfolger

im 20. Jahrhundert, dem Iren William

ButlerYeats, ganz anders aus. Eins seiner

berühmtesten Gedichte, «The Second
Coming» aus dem Band «Michael Robartes
and the Dancer» (1921)2, fängt mit den Zeilen

an:

«Turning and turning in the widening gyre
The falcon cannot hear the falconer»

Die Einheit ist zerbrochen, der Falke hört
seinen Herrn nicht mehr und die Folgen in
den nächsten beiden Zeilen sprechen für
sich:

«Things fall apart; the centre cannot hold;
Mere anarchy is loosed upon the world.»

Den Ersten Weltkrieg hatte Yeats als das
Ende einer Ära aufgefaßt, in der Maß und
Ordnung herrschten - von nun an regiert
das Chaos. In «The Second Coming» wird
am Ende des christlichen Zeitalters der
Anfang einer neuen Zeit heraufbeschworen,
die im Zeichen des Antichrist stehen wird.
Der Falke, der dem Falkner nicht mehr

gehorcht, symbolisiert diese neue Ära des
Schreckens.

Was hat das alles mit der spätromantischen

Oper zu tun? Zwei der führenden
Opernkomponisten dieser Zeit, um den
Ersten Weltkrieg herum, Pietro Mascagni
(1863-1945) und Richard Strauss (1864-
1949), und ihre Librettisten Luigi Illica

PIETRO MASCAGNI

(1857-1919) und Hugo von Hofmannsthal
(1874-1929) greifen in «Isabeau» (1911)
und «Die Frau ohne Schatten» (1919) auf
Falken und Falkner zurück und schaffen

47



damit, zumindest für die Regie, einige
Probleme. Das Schicksal beider Opern ist eher
konträr. Während «Isabeau» sich bis in die
dreißiger Jahre, jedenfalls in Italien und
Südamerika, großer Beliebtheit erfreute,
verschwand sie nach 1945 fast gänzlich aus
dem Repertoire und ist erst heute wieder

If.IaKX.VKIM> UF. lllllll

QUAND'ERO FOLCO

¦

EDIZIONE
P OST IH A

¦ ¦-

¦''.

«i Mi£ano

••~r 0> r ß • -...IH [LMJLìlIU'a ^M f*Wf*i ftW/fi7T'iVJ^

[SABEAU? 3.1' Canzone de) Falco

ins Hörerbewußtsein zurückgekehrt. «Die
Frau ohne Schatten» dagegen, von Strauss

häufig und wohl zu Recht als sein Meisterwerk

für die Bühne betrachtet, hat erst in
den letzten Jahrzehnten den verdienten
Erfolg errungen. In beiden Hauptwerken
einer üppigen Spätromantik gibt es eine
Szene, in der ein Falkner einen Falken
herbeiruft, genauso wie in dem Barockgedicht.
Die Frage ist allerdings, in welchem inhalt¬

lichen Zusammenhang die Szene steht und
welche Bedeutung Falke, Falkner und ihr
Zusammenspiel in «Isabeau» und der «Frau
ohne Schatten» besitzen.

Im legendären Mittelalter der dreiakti-
gen dramatischen Legende «Isabeau» soll
die sich bis dahin jedem Mann verweigernde

Prinzessin Isabeau von ihrem Vater
zur Ehe gezwungen werden. Am Tag der

Entscheidung - ein «Liebesturnier» soll die

Lösung bringen - begegnet sie, die als

Zeichen ihrer jungfräulichen Keuschheit
immer einen weißen Mantel trägt, dem
unschuldigen jungen Falkner Folco, der, von
ihrer reinen Schönheit nahezu geblendet,
nur durch seinen Ruf «Tu, ch'odi lo mio
grido» («Du, der du meinen Ruf hörst», die

sogenannte Falkenarie) einen Falken
herbeiruft, der sich aufseiner Hand niederläßt.
Nachdem er ihr den stolzen, wilden, aber

jetzt von seiner Stimme gezähmten Vogel
geschenkt hat, befindet sich ein roter
Blutstropfen auf ihrem bis dahin makellos weißen

Mantel, das Blut des jungen Falkners,
das sich an den Krallen des Vogels befand.
Im nachfolgenden Liebesturnier kann sich
Isabeau nicht dazu entschließen, einen der
Ritter als ihren Gemahl zu akzeptieren.
Daraufhin verdammt ihr Vater, der König,
sie dazu, wie einst Lady Godiva, nackt auf
ihrem Schimmel um die Mittagszeit durch
die Stadt zu reiten. Das aufgebrachte Volk,
das die Prinzessin liebt, erwirkt beim
König aber eine Bedingung: Wer zuschaut
und damit die Keuschheit der Prinzessin
schändet, soll zuerst geblendet und dann

getötet werden. Der Naturbursche Folco
kann das nicht verstehen und huldigt bei
ihrem Ritt in der gleißenden Sonne der
nackten Schönheit Isabeaus. Diese erkennt
im 3. Akt, daß sie ihn, der jetzt geblendet
und bald hingerichtet werden soll, liebt,
und wünscht sich ihn als Gemahl. So wäre
sie nicht geschändet, denn ein Mann darf
seine Frau nackt sehen. Aber zu spät hat
ihr Herz gesprochen, das Volk stürmt das

Gefängnis und lyncht den Falkner. Auch
Isabeau kommt dabei zu Tode.

ft



Den ersten musikalischen Höhepunkt
dieser eigenwilligen, der Dekadenzrichtung
um d'Annunzio verwandten, zwischen
reichlich perverser Erotik und Todessucht
schwankenden Oper stellt die bei
heroischlyrischen Tenören der Zeit zwischen den
Kriegen äußerst beliebte «Falkenarie» dar.
Keiner hat sie je so überzeugend gesungen
wie der Sarde Bernardo de Muro, der sich
so sehr mit der Rolle identifizierte, daß er
sogar seine Autobiographie «Quand'ero
Folco» (Als ich Folco war, Milano, Gastaldi
Editore, 1955) nannte. Nach eigenen
Angaben hat er die sehr strapaziöse Rolle
382mal gesungen.

In einer orientalischen Märchenwelt,
halb Persien, halb Indien, spielt «Die Frau
ohne Schatten»; den Stoff, ein ungewöhnlich

komplexes Konglomerat aus
unterschiedlichsten Märchen- und Sagenmotiven,

hat Hofmannsthal auch noch in einer
gleichnamigen Erzählung verarbeitet.
Auslösendes Moment der Handlung, in der
zwei unterschiedliche Paare, ein «hohes»
und ein «niederes», nach vielfältigen
Prüfungen zum wahren Eheglück und Kindersegen

finden, ist die Tatsache, daß der
junge Kaiser der südöstlichen Inseln aufder
Jagd mit seinem Lieblingsfalken eine weiße
Gazelle erbeutet hat, die sich aber, nachdem

er sie mit seinem Speer getroffen hat,
in eine bildschöne junge Frau verwandelt.
Er heiratet sie, obwohl sie die Tochter des

Geisterkönigs Keikobad ist. Sie hat zwar
eine menschliche Mutter, aber als
Angehörige des Geisterreichs wirft sie keinen
Schatten «und sie fühlt sich nicht Mutter:
dies ist ein und dasselbe, Zeichen und
Bezeichnetes3».

Da der Falke bei derjagd die Gazelle
verletzt hat, vertreibt ihn der Kaiser. Er
bedauert dies später zutiefst und sucht ihn
überall. Am Anfang der Oper ist er - noch
weiß es der Kaiser nicht - zurückgekehrt
und tritt, im Gegensatz zu seinem
Artgenossen in «Isabeau», auch handelnd und
singend auf. Als erster warnt er die Kaiserin

vor dem Schicksal des Kaisers, wenn

es diesem nicht gelingt, sie zur Mutter zu
machen:

«Die Frau wirft keinen Schatten
der Kaiser muß versteinen4.»

Schließlich gelingt es dem hohen Paar,
die Prüfungen zu bestehen, die Frau wird
Mutter und wirft einen Schatten. Wie es

dazu kommt, muß hier nicht erörtert werden,

uns interessieren an dieser Stelle nur
Folco, der Kaiser und ihre jeweiligen
Falken. Vom Kaiser heißt es, er sei ein Jäger

1

FRAU
*

OHM
SOIÄTTCN

RICHARD
STRMJJJ

ADOLPH FüfWTNER BCRllN W

?*r
und ein Verliebter und sonst nichts. Die
Bedeutung dieser Charakterisierung muß
wohl dahingehend interpretiert werden,
daß der Kaiser ein junger Mann ist, der sich
ausschließlich von seinen Gelüsten, seiner
rein sinnlichen Freude am Dasein leiten
läßt. Diese prinzipiell selbstsüchtige Hal-

49



tung ist auch der Grund dafür, daß er mit
der Tochter des Geisterfürsten kein Kind
zeugen konnte.

Folco, der aus dem Wald an den Hof
kommt, befindet sich aber im Einklang
mit der ihn umgebenden Natur, und durch
ihre äußere Erscheinung hindurch erschaut
er ihren tiefen, göttlichen Sinn. In seiner
Traumerzählung im i. Akt, die der Begegnung

mit Isabeau und dem Falkenruf
vorangeht, heißt es:

«L'occhio è cieco.
Al gran guardar; ma il core l'ha sentita
La voce del mistero che in me reco.. ,3»

mmmHN&SWATTXB3fcft — JÄfibctWi&jiia

*T

1vt,
:;-. '.

tCJZ
-----
a4ts,

¦-fi

Seine Großmutter, die ihn, in der Hoffnung

auf eine Stellung, an den Hof geführt
hat, beschreibt ihn Isabeau gegenüber als
eine Art Parzival, einen Träumer, der ein
Ritter sein möchte. Folco ist wie der Falke,
den er mit seinem Ruf aus den Lüften
geholt hat und den er als «cavalliero del ciel»,
Ritter des Himmels, anspricht.

In beiden Fällen, beim jugendlichen Kaiser

und beim einfachen Falkner, besteht also
eine enge Verbindung zwischen Mann und
Tier. In beiden Fällen ist es der Falke, der
seinem Herrn - denn Folco ist, in gewissem

Sinne, Herr aller Falken - die geliebte
Frau zuführt. Beide Frauen werden durch
die Reinheitsfarbe «weiß» gekennzeichnet,
aber dieses jungfräuliche Weiß wird mit
Blut befleckt, auch wenn das Blut nur in
«Isabeau» direkt vom Mann stammt, während

es beim Kaiser durch dessen Speer, mit
dem er die vom Falken am Weiterfliehen
gehinderte Gazelle - er schlägt mit den
Flügeln ihre Lichter - verwundet,
hervorgerufen wird. Aber auch hier könnte man,
nach Hofmannsthals Worten, Zeichen und
Bezeichnetes als dasselbe ansehen. Daß der
Kaiser dann, «in derTrunkenheit der ersten
Stunde», auch seinen Lieblingsfalken
verletzt, weil er es gewagt hatte, der Gazelle
(der Kaiserin) weh zu tun, hat üble Folgen:
Der Falke fliegt davon. Erst jetzt, dreiTage
bevor die Frist abläuft, die dem Kaiser zur
Zeugung eines Kindes, zur Erweckung des

Schattens bei seiner Frau, zusteht, eine

Frist, von der der Kaiser aber nichts weiß,
ist er zurückgekehrt, um die Kaiserin, welche

die Vogelsprache versteht, zu warnen.
Was mag das alles wohl zu bedeuten
haben? Nicht nur Textdichter und Komponisten,

auch die vielen Interpreten haben
sich da bisher eher in Schweigen gehüllt,
obwohl gerade die Strauss-Oper Opfer
erstaunlicher Exegesen geworden ist.

In beiden Opern handelt es sich um einen

jungenJäger, der mit Hilfe eines Falken die

Frau findet, die ihm bestimmt ist. Der Kaiser

aber verjagt zunächst den Falken, der

erst dreiTage vor Ablauf der fatalen Frist

50



Das Falknerhaus in >>Frau ohne Schatten«
Entwurf von P Aravantinos

zurückkehrt, um ihn und seine Frau zu
endgültigem Glück zu verhelfen. Ohne
seinen Falken ist der Kaiser «nur einJäger und
ein Verliebter», begehrt er seine Frau nur
sinnlich und kann sie deswegen nicht zur
Mutter machen. Erst der wiedergekehrte
Falke kann den Kaiser auf den Weg der
Prüfungen und zu der Erlösung von seiner
Selbstsucht führen:

«Falke, Falke, du wiedergefundener -
Wo führst du mich hin, kluger Vogel?1'»

Der Falke ist klug und führt durch sein
Verständnis Kaiser und Kaiserin auf eine
höhere Daseinsebene, auf der sie vom
«Chor der Ungeborenen» willkommen
geheißen werden. Während der Kaiser ohne
seinen Falken auf sein rein sinnliches Er¬

leben reduziert wird, macht ihn der Falke,
den Strauss, die weibliche Seite des Mannes

bewusst betonend, mit einer Sopranstimme

besetzt hat, zu einem Mann, der
sich nicht nur seiner auf Jagd und
Lustbefriedigung gerichtetenTriebe bewußt ist,
sondern auch seiner tieferen Gefühle und
seiner Verantwortung als Gatte, damit er
erfüllen kann, was die Stimme der Wächter

am Ende des I. .lAktes so ergreifend
beschwören:

«Ihr Gatten, die ihr liebend euch in Armen
liegt,

ihr seid die Brücke, überm Abgrund
ausgespannt,

aufder dieToten wiederum ins Leben
gehen!

Geheiligt sei eurer Liebe Werk!7»

51



Der Falke, dessen klagender Ruf im
Jubelfinale der Oper logischerweise
verstummt, ist das Symbol vollständiger, sich
Lust und Pflicht gleichermaßen bewußter
Männlichkeit.

Auch wenn sich die Akzente in «Isabeau»
ein wenig verschoben haben und die Handlung

nicht gar so komplex ist, weil Illica
nicht die schwierige Vermischung von
Geister- und Menschenwelt vornimmt, liegt es

auf der Hand, beim jungen Falkner Folco
und seinem herbeigerufenen Falken eine
ähnliche Deutung vorzunehmen. Allerdings

ist Folco von vornherein ein Mann, in
dem Sinnlichkeit, Gefühl und Geist nicht
getrennt sind. Als ein aus den Wäldern
kommender Naturmensch kennt er die
Problematik des Kaisers nicht; er ist von
Anfang an eins mit sich, seine Männlichkeit
ist ungebrochen. Daher kann es ihm auch

gelingen, nur durch den Klang seiner
Stimme den Falken aus der Luft herbeizulocken

und ihn der Prinzessin zu schenken.
Mit der Übergabe des Falken als Symbol
der mit sich und der Welt im Einklang
befindlichen Männlichkeit überantwortet
sich Folco, ohne sich selbst aufzugeben, der
jungfräulichen Prinzessin Isabeau, deren
weißer Mantel nicht befleckt, sondern
geschmückt wird mit dem leuchtenden Rot
seines Blutes.

Kehren wir zum Anfang zurück. Während

Yeats sich in seinem sinisteren Gedicht
«The Second Coming» des Bildes vom Falken

bedient, der den Falkner nicht mehr
hören kann, um damit den Zustand einer in
sich zerfallenen Welt Bild werden zu
lassen, greifen etwa zur selben Zeit Illica und
Hofmannsthal noch einmal im Sinne des

Barockdichters Marvell aufdas Paar Mann
und Vogel zurück. Zumindest auf der
Opernbühne wird sowohl vom Italiener
Mascagni, der vorhatte «mit <Isabeau> alle
Strausse und Debussys dieser Welt mit
astronomischem Abstand hinter sich
zurückzulassen8», als auch vom Deutschen
Strauss noch einmal eine Einheit beschworen,

auch wenn es sich nicht mehr um die

Einheit der Welt, sondern vielmehr um den

Einklang des Helden mit sich und der Welt
handelt. Fast scheint es, als hätte zur Zeit
des Ersten Weltkriegs die Falkensymbolik
in der Luft gelegen, eine in diesem Fall
durchaus treffende Metapher. Daß sie mit
ihren auf der Bühne an wesentlicher Stelle
in Erscheinung tretenden Falken den
Regisseuren eine kaum überzeugend zu
bewältigende Aufgabe gestellt haben, mag
ihnen gleichgültig gewesen sein...

Nachbemerkung

Von «Isabeau» gibt es erst seit kurzem
eine gute Gesamtaufnahme der italienischen

Firma Bongiovanni, Bologna. Es

handelt sich um den Mitschnitt einer
konzertanten Aufführung 1982 in Utrecht. Bei
derselben Firma erschien eine Kassette
mit allen Aufnahmen des Tenors Bernardo
de Muro, des idealen Interpreten des Folco.
Von den verschiedenen Gesamtaufnahmen
der «Frau ohne Schatten» sind jene unter
Karl Böhm (Decca) und die zweite Sawal-
lisch-Aufnahme (Emi) besonders
empfehlenswert. Die Tenorpartie des Kaisers

singen dort Hans Hopf bzw. René Kollo.

ANMERKUNGEN

1 Andrew Marvell, The complete poems,
edited by E. Story Donno. Hammondsworth
i972> s-57-

2 The collected poems of William Butler
Yeats. London 1963, S.210/211.

3 Hugo von Hofmannsthal, Die Frau ohne
Schatten. Berlin icjro. S. 7.

4 A.a.O. S.2r/22.
5 Das Auge ist dem größeren Zusammenhang

verschlossen: aber das Herz hat die Stimme
des Geheimnisses erkannt, die ich in mir hervorrufe.

Luigi Illica. Isabeau. Beiheft zur Gesamt-
aufnahme der Firma MRF.

6 Hugo von Hofmannsthal. Die Frau ohne
Schatten. Berlin 1919. S.51.

7 A.a.O. S.42.
8 Brief an Luigi Illica vom 31.12.1908, zitiert

nach: Pietro Mascagni, Epistolario, vol.I., a cura
di Mario Morini, Roberto Iovino e Alberto Pa-

lescia. Lucca 1996.

52


	Ritter des Himmels : Falken und Falkner in der spätromantischen Oper

