
Zeitschrift: Librarium : Zeitschrift der Schweizerischen Bibliophilen-Gesellschaft =
revue de la Société Suisse des Bibliophiles

Herausgeber: Schweizerische Bibliophilen-Gesellschaft

Band: 39 (1996)

Heft: 2

Artikel: Batrachotheologia : über Frösche und Wunder bei Johann Jakob
Schleuzer

Autor: Michel, Paul

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-388611

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-388611
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


PAUL MICHEL

BATRACHOTHEOLOGIA
Über Frösche und Wunder bei JohannJakob Scheuchzer

Das umfangreiche Werk des Zürcher
UniversalgelehrtenJohannJakob Scheuchzer

(1672-1733) ist erst in Umrissen faßbar.
Eine Bestandesaufnahme ist geleistet1, es
fehlen indessen Detailstudien, aufgrund
derer sein Denkstil erkennbar würde. Hier
sei eine (wie man damals sagte: unvorgreif-
liche) Skizze entworfen.

Nachdem Scheuchzer seit 1699
landeskundliche Forschung betrieben und einige
großen Schriften zur Naturgeschichte des
Schweizerlandes publiziert hat, erscheint
1721 Jobi Physica Sacra, oder Hiobs Natur-
Wissenschaft verglichen mit der heutigen (die
dann 1733 überarbeitet in die Kupferbibel2
eingehen wird3). Damit beginnt Scheuchzer
eben neuen Zweig seiner Werke, der sich
- neben den weiteren Überarbeitungen der
Schweizer-Reisen und anderen nie
publizierten Studien - zu einem dicken Ast aus-
wachsen wird; in der deutschen Ausgabe
umfaßt die Physica Sacra 2098 Folioseiten
(ohne die Register) und enthält 750 Kupferstiche;

zwischen 1731 und 1735 erschienen
gleichzeitig eine lateinische, eine deutsche,
eine französische und eine holländische
Ausgabe.

Die Physica Sacra gehört in das Umfeld
der Physikotheologie, welche am Ende des
17. und zu Beginn des i8.Jahrhunderts
florierte. Man muß sich die schwierige
Konstellation der Zeit des Umbruchs4 mit
Säkularisation, Aufkommen einer neuen
Mentalität (Aufklärung bei Bayle, Voltaire),
Entmythisierung der Naturmächte,
Abwendung von der barocken contemptus-
mundi-Auffassung, aber auch Erstarken
pietistischer Strömungen in Ablehnung
dogmatischer Sklerose vergegenwärtigen. Die
Physikotheologie sieht die Schöpfung
teleologisch hingeordnet auf den Menschen, mit
den Worten des Christian Wolff: «... daß

die Haupt-Absicht der Welt die
Offenbarung der Herrlichkeit GOttes sey / das

ist / daß GOtt die Welt deßwegen hervor
zu bringen beschlossen / auch nach seinem
Rathschlusse würcklich hervor gebracht /
damit man seine Vollkommenheiten daraus
erkennen möchte3.» Ziel der Autoren ist es,
den Betrachter des <Buchs der Welt6> durch
die Wunder der geschaffenen Natur zur
Einsicht in die Vollkommenheit Gottes zu
führen; dies kann aber weniger als Gottesbeweis

denn als eine Doxologie gelten'. «Die

Leistung der physikotheologischen Bewegung

besteht in der Neutralisierung und
Abwehr des naturwissenschaftlich inspirierten
Atheismus: Die Physikotheologie war der
Schwamm, der den entmythologisierenden
Impuls des szientifischen Fortschritts
aufsaugen sollte8.» Es stellt sich die Frage, wie
sich bei Scheuchzer der
empirisch-induktiv-naturwissenschaftliche Aspekt und der
offenbarungstheologische begegnen und
vertragen. Kann er die divergierenden
Ansätze zu einer Synthese führen?

Bei der Besprechung der Ägyptischen
Plagen kommt Scheuchzer auf die Frösche

zu sprechen, die auf den Wink Aarons
erscheinen (2.M0S.8)9. Scheuchzer hat die
antiken Autoren exzerpiert (oder er hat

gute Konkordanzen) und beginnt mit einem
Zitat aus einem Cicero-Brief, wonach das

Geschrei der Frösche das Wetter vorhersagt;

die durch «das gantze Egyptenland
quaxende Frösche» rufen die Ehre Gottes

aus und singen dem Pharao den Untergang

vorher. Sodann klärt er die Semantik
des hebräischen Worts ab, wozu ihm das

Wörterbuch von Meninski10 dient: Es handelt

sich bei den Tieren (in der lateinischen
Ausgabe mit hebräischen Lettern, vokali-
siert, geschrieben, in der deutschen in la-

129



teinischer Umschrift) nicht um Krokodile,
sondern um Wasserfrösche.

Sodann erklärt Scheuchzer die Entwicklung

des Froschs vom Ei über die

Kaulquappe zum adultenTier11; wichtig ist, daß
«die Zeugungen nicht mit eins und in einem
Augenblick vorgehen, sondern nach und
nach geschehen, manchmalen Wochen und
Monate erfordern» - daraus folgt, «daß alle

plötzlich und auf einmal vorgehende
Zeugungen keine NaturWercke sind, sondern
unter die übernatürliche Wunder gehören».
Und nun unternimmt er es, die natürliche
Zeugung ausführlich darzustellen, «damit
die wunderthätige Ausführung desto
augenscheinlicher werde.» Der Text verweist mittels

Ziffern auf die Randleiste des Kupferstichs

CXXV mit den Entwicklungsstadien
des Amphibs, in dessen Spiegel das biblisch
geschilderte Geschehen dargestellt ist.

In Anbetracht der langsamen Entwicklung

muß die Heraufführung der Froschplage

durch Aaron - «geredt, gethan» - als

ein Wunder angesehen werden: «der Finger
GOTTES, und keine Zeit erfordernde
Bewegung der Natur». Nun beginnt Scheuchzer

gegen die «alten Schul-Lehrer» zu
polemisieren, welche das Wunder verdunkeln
wollen. Wenn man mit Samuel Bochart12
annimmt, die Frösche entstünden durch
«ohngleich-artige Zeugung», das heißt aus
dem Schlamm, so hätte die große Zahl als

natürlich erklärt werden können - er zitiert
dazu Ovid, Metamorphosen XV, 375ff.,
sowie Diodor, Aristoteles und Strabo über die
Fruchtbarkeit des Nilschlamms. All diese
hier zusammengetragene Gelehrsamkeit
ist indessen unnütz, denn die Frösche
entstehen eben durch «ordentliche Paarung
der Männlein und Weiblein».

Daß die Frösche ans Land steigen, ist
nichts Außergewöhnliches; bereits <Homer>

spricht davon (zwei nicht nachgewiesene,
teilweise mangelhaft zitierte Zeilen aus der
«Batrachomyomachia», V 59-6013 mit
lateinischer und deutscher Übersetzung) ; aber
wunderbar ist, daß die Tiere «in die Häuser
und Zimmer steigen, auf die Bethe und

Oefen kriechen» - soweit bleibt Scheuchzer
beim biblischen Wortlaut, den er nun aber

ausmalt: «allein es giebt eine Schwierigkeit,
wenn man fraget, wie diese ungebettene
Gäste zu denen verschlossenen Thüren, in

die innerste und geheimeste Gemächer
eindringen können?» Die Meinung eines rabbi-

nischen Gelehrten, wonach die Frösche auf

ihr Verlangen den härtesten Marmor zu

durchdringen vermögen, wird als «lächerliche

Thorheit» und «Lugende14» abgetan.

Überall, wo Nilwasser war, entstanden

Frösche, auch wenn sich nur ein Tropfen
davon in den Eingeweiden eines Ägypters
befand - was offenbar mit den aus dem

platzenden Bauch des liegenden Mannes

hervorkommenden Fröschen im Spiegel

des Kupfers dargestellt ist. Nebst anderen

Erklärungsversuchen kommt er sodann

auf die Vorstellung zu sprechen, es habe

möglicherweise Frösche geregnet. Er zitiert

hierzu mehrere Autoren, unter anderem ein

spätantikes Sammelwerk eines gewissen
Athenaeus und den Homer-Kommentar
des Eusthatios (12.Jahrhundert), die beide

im lö.Jahrhundert gedruckt wurden, u.a.m.

Diese Hypothese lehnt er indessen
entschieden ab; man könne «nicht begreifen,
wie ein durch starcke Winde in die Höhe

getriebener Froschlaich in einem oder

wenigen Augenblicken durch alle die Verän-

derungs-Stuffen und Verwandlungs-Wege
kommen könne, die wir am Rande des

Kupffer-Spiegels einstechen lassen; oder

wie auss denen in der Lufft befindlichen

Dünsten, Gebeine, Haut, Heisch, Hertz,

Leber und sämtliche Eingeweyde gestaltet

und zur Vollkommenheit gebracht werden

können?»
Wenn bei starken Regenfällen Frösche

anzutreffen seien, so sei das auf deren
Vorliebe für feuchtes Klima zurückzuführen.

Im übrigen seien die Frösche harmlose

Tiere, ja die Froschschenkel gar zur Speise

geeignet, und so seien sie zunächst nicht als

starke Plage einzuschätzen; wenn man es

sich aber konkret vorstelle, so werde die

Bitte des Pharaos verständlich. Hier malt

130



nun Scheuchzer die Szene sehr sinnenfreudig

realistisch aus: das Gewimmel der
Frösche, ihr Gequake, den Gestank der
Froschkadaver (vgl. 2. Mos. 8,14). Der
Realismus entpuppt sich aber alsobald als
literarisches Zitat, nämlich aus Philos von
Alexandrien Vita Mosis15 undjosephus Havius,
Antiquitates Judœorum II, xiv, 2. Auch andere
Völker grauste es «bekandtlich» so vor
Fröschen, daß sie ihre Länder verließen, wofür
Scheuchzer ein halbes Dutzend Stellen bei
antiken Geschichtsschreibern angibt.

Was will nun die Schrift sagen mit den
Zauberern, welche ebenfalls Frösche hervor

brachten (2. Mos. 8,7)? Hier tut sich
Scheuchzer schwer mit der Exegese. Ist
bloße «Gaucklerische Fertigkeit» oder gar
der Teufel im Spiel? Ebenfalls schwierig ist
zu deuten, warum Moses den Pharao den
Zeitpunkt bestimmen läßt, an dem Gott die
Frösche wieder zum Verschwinden bringen
lassen soll. «Wie es aber mit Hinwegneh-
mung dieser Plage eigentlich zugegangen,
ist unnöthig, ja guten theils unmöglich zu
untersuchen und auszumachen».

Bei der betrachteten Stichprobe ergeben
sich einige Fragen, denen wir nun unter Beizug

weiterer Stellen nachgehen wollen:
(a) Scheuchzer im Vergleich zu anderen

zeitgenössischen Schriftstellern;
(b) Scheuchzers Verhältnis zu Wunderglaube

und Wunderkritik und seine
Ansicht vom Verhältnis zwischen
Naturwissenschaft und Offenbarung;

(c) Inwiefern ist Scheuchzer Exeget der
Bibel?

(d) Inwiefern benützt er den Bibel
^Kommentar* als Aufhänger, um allerlei
Wissenswertes anzubinden?

(a) Ein exemplarischerVergleich Scheuchzers

mit anderen physikotheologisch
inspirierten Schriftstellern der Zeit drängt sich
auf.

Barthold Hinrich Brockes (1680-
1747)' wählt sich die Gegenstände seiner
Gedichte nach Gutdünken {Der Garten. Die
Nachtigall, Der Regen, Das Gras am Anfange

des Frühlings, Das Feuer, Tabac, Metall, usw.).
Glücklicherweise hat Brockes den Frosch
mehrmals behandelt, so daß wir um
Parallelbeispiele nicht verlegen sind:

Das lyrische Ich spaziert in der holden
Frühlingszeit und hört in einem Bach
vielstimmiges Forschgequake. Aus dem Chor
hört er «merk' es, merk's» heraus. Das wird
darauf bezogen, daß man allgemein zu

wenig auf Geschöpf und Schöpfer merkt.
Der Betrachter sagt schließlich zum «beredten

Frosch»: «so oft du rufst mein Lehrer,
Dein <merk's> soll meine Lehre seyn17!»

Das lyrische Ich, spazierend, hört
Frösche quaken und glaubt verschiedene Stimmen

ausmachen zu können; verschiedene

sagen «Merks». Diese kommen ihm als

Philosophen vor, welche sich einzig durch
ihre Lautstärke hervortun, «mit der Lungen
mehr, als des Verstandes Kraft». Andere
scheinen zu lachen und sich lustig zu
machen: «Und diese Sänger kamen mir von
allen als die Klügsten für18.»

Das lyrische Ich, in der holden Frühlingszeit

lustwandelnd, entdeckt in einem Tümpel

ein formloses Etwas, das sich plötzlich

regt und auftaucht: ein Frosch, der
nun «überhäufft von so viel Herrlichkeit
und gantz erstaunet für Vergnügen» ins
Licht blickt und fröhlich quakt.-Zunächst
wünscht sich der Betrachter, daß auch die
Menschen sich so «an aller Creaturen Zier
ergetzen» würden. - Sodann bedenkt er, daß
der Frosch den ganzen Winter im Morast in
Finsternis zugebracht hat und «gleichsam
aus dem Grab' erweckt» worden ist. «Ja

wahrlich, lieber Frosch, es stellt dein
Zustand mir ein Wunder-schön Exempel
für.»Die irdische Welt wird mit dem Winter,
die jenseitige nach dem Tode mit dem Frühling

parallelisiert. - In der darauffolgenden
Nacht hat der Betrachter einen Traum: es

dünkt ihn, er sterbe und sein Geist verlasse
den Leib und durchstreife den Äther; sein
Blick fällt auf sich selbst zurück und er
erkennt sein wahres Wesen. Er kommt sich

vor wie ein Frühlings-Frosch. Der Text
verliert sich darauf in der Vision und - nach

131



dem Erwachen - in frommen Erörterungen,
ohne auf den Anlaß, den Frosch nämlich,
zurückzukommen1 ->.

Anläßlich eines Spaziergangs sieht das

lyrische Ich einen Frosch, der, von Kindern
gejagt, in größter Eile davonspringt;
anfangs lacht der Betrachter, dann bringt ihn
das Geschehen auf folgende Gedanken:

«Hier seh' ich abermahl die Wunder-volle
Spur

Der wirckenden Natur,
Die solchen Trieb und Kraft in jedes Tier

gelegt,
Daß sich ein jedes fast verschiedentlich

bewegt»,

und er geht die Fortbewegungsweisen
verschiedener Tierarten durch: Vögel, Maulwurf,

Eidechse, Schlange, Regenwurm,
Spinne, Muscheln und andere.

«Am grünen Laub-Frosch sind die Füsse

so formir't,
Daß alles, was er, auch so gar im Sprung,

berührt,
Ihm gleich zur Leiter dient, und war' es

noch so glatt,
Und war es noch so steil:
Wie ich ihn denn im Eil',
Als er im Sprung ein Scheiben-Glas, so

platt,
Ereilet hatt',
Ohn' alle Müh' daran empor spatzieren

gehn,
Nicht ohn' Erstaunen einst gesehen.»

Die Wendung zur physikotheologischen
Schau sodann:

«Willt aber du, o Mensch! ein Mensch,
und nicht ein Stein,

Bey diesem Wunder-Spiel der Creaturen,
seyn:

So laß dein Hertz durch das Gesicht
Des Schöpfers weise Macht und Ordnung

in denWercken,
mit Andacht und mit Lust, bemercken20!»

Brockes bedarf kaum eines Kommentars.
Auffallend ist im Vergleich zu den topos-

verhafteten Texten des 17. Jahrhunderts
die sinnenhaft-genaue Beobachtung sowie

der munter dahinsprudelnde Madrigalvers.
Der Frosch wird in den ersten beiden
Beispielen fabel-haft, seine <Sprache> anthropo-
morph gesehen; im zweiten Beispiel wird
die <Auferstehung> aus der Winterstarre

allegorisch übertragen auf den religiösen
Bereich; weder würde Scheuchzer so

vorgehen, noch wird bei ihm die Naturbetrachtung

je in diesem Sinne erbaulich. Im
letzten Beispiel legt Brockes dar, wie «Wundervoll»

sich die Tiere verhalten und leitet

daraus das Lob ihres Schöpfers ab, das

entspricht auch Scheuchzers Denken.
Beim Vergleich mit dem geistesverwandten

Friedrich Christian Lesser fallen

Unterschiede des Stils auf: der beinahe

etwas kindliche Tonfall des lutheranischen
Pastors - der herbere, wissenschaftssprachlich

verschnörkelte des Zürchers.
«Es haben ja die Stein-schalichten Thier-

lein keine Vernunft. Wer hat sie denn nun

gelehret, aus so mancherley Arten der Speisen

diejenigen auszusuchen, welche ihnen

zu ihrer Nahrung und Erhaltung ihres

Lebens hinlänglich und nützlich sind? Wer

hat ihnen so mancherley Glieder gegeben,

welche alle so eingerichtet sind, daß sie,

LEGENDEN ZU DEN
FOLGENDEN VIER ABBILDUNGEN

1 Anatomie des Tränenkanals, aus Anlaß der Siena,

da Joseph weint: beim Wiedersehen mit Benjamin uni

als er sich seinen Brüdern zu erkennen gibt (1. Mos. 43-

'¦Q-30, und45,2-iß). J.J.Scheuchzer, «Physica Sacra:

ßßelCVI.
2 Die Ägyptische Froschplage (2.Mos. 8); in der
Randleiste die Entwicklungsstadien desAmphibs.JJ. Sehern-

zer, «Physica Sacra», Tafel CXXV.

3 Anatomie des Brustkorbs anläßlich der Szene,fi
Abner den Asahel mit einem Spieß «unter das fifi
Ripp„ sticht (2. Samuel 2,2fi. J.J. Scheuchzer, «Phjsica

Sacrai,, Tafel CCCCIII.

4 «Es sind nemlich die Leiber aller Thieren, gleiche
des Menschen, machinœ hydraulico-pneumaiicœ.» D"

Lunge wird anläßlich der Stelle Hiob 27,5 «So langmeß
Athem in mir ist, und der Blast, den mir GOTTgegf»
hat, in meiner Nasen ist» mit einem Blasebalg verglich»

J.J. Scheuchzer, «Physica Sacra», Tafel DXXI.

Tai

132



tt£\

S ïk^^^^yt:¦• - \ VI ï v ^ v«t i.JfTî. ¦ ' ' tPS S
•W&.

«
'al til 1 11

:

î
1

:

^#3
t

'\m BUSEs' SSi

:r-agj
s^

* Ifcliémm
jy

Granisi» cnjOCUU .v.î,,.c„|..xi,v ».«.».H I.T'l'tcb ^)* l'i''".'" m i» u.a.).e,.f,XL\ iw ,vm

Ioscpln.s r.viii-.l.us uumitesVnhi!.. Jfta* |ctitiMi^in'tï»i'iMt ufïi'iilniIjttV a^olrflj



l'Ali C -XV \
ULMv.o

»SWiHKItWS^WiatMaWemmKMK^^

-

,.;;ì-.¦;:¦
- :

fe

V.^.as^'i- fi:

in
f-

\

^k.Jt
V-

.2
;:,--

mm 555
J

l'.XOJlI C.-.|. Vili V J 14

H.i u .ii ii in l'oi-in.-i ci A\ol,iiiioi phosis

ll.^iichrìHi'li':-. t\... v i m

•Yroli'h i|i'|t'.tlt' 1111 r> ^bVi-imtiiMnit;|



tab cecum

ft
fe, fe

Uel-MM.% W^M¦fiX

rxr.m I3f

HUI

•# t ;-:

Vurn 1Will
11mm*

%*\WmLLleîimm

¦ir mxxx ps^mm
issi s*üäffe.'

Mit,LT.fi WEWm iLWBmm m M
*fflS

¦ufi

WMË >-:¦¦ IL¦X «s^sss?--.'-,'¦fflmm ii«i IHLXfx m¦:F:,al

M j ^Miil^Mtt^hdil^lÉ lY V1 a »^
aaaaa,

.a
fit

' mmsm*
i.LI U
ir. SAaM. Cap. II. v. ss.

iVfalieks Vultms letìiale
llfiäficly-fiam. Qnics ii.v. 23.

^cr îôSaici) - »«»wimfecfe fiß\'a()el-

l.ji. FnAricIis sctitpj:



iah i>x\te^
a—a

tr;

I
Y(,

Ï.
1

s »
$

a >s
i-Ii

ft—yr-

a

3
ap- «

---,

LLH
KHK nr*=*

ÜX"
fi

¦ aa

:--.-'

»ppppgpM^^wagggpw^gPI
1 "¦¦"i" "ui n

l.iJP

I DIS '.![. \ X V II V. %

[f.-ilitii ni v M n nicjn t fT.it Den

"¦J'Üclj jïillj» Our WY1I (• r.

vPi'tì t|il'l ^rl'i'tt i\uì> ,'Tlliiiii



vermittelst derselben, die Speise zu sich
nehmen können? Welcher Meister hat sie

unterrichtet, ihren Raub listig zu fangen,
oder ihre Speise, wann sie von ihrem Orte
nicht fort kommen können, witzig zu sich
zu führen? Wer hat es so wunderbar
geordnet, daß so mancherley Speisen, welche
eines gantz fremden Wesens sind, durch die
Verdauung also verwandelt werden, daß
sie zu dem eigenen Wesen der Schnecken
werden? Wer bringt einige gegen den
Winter zur Ruhe, daß sie ohne Essen und
Trincken schlafen? Soll dieses alles ein
blindes Ohngefähr zu wege gebracht haben,
und noch wircken? Oder soll man nicht
vielmehr eingestehen, es müsse ein weises
und allmächtiges Wesen vor dieses alles

gesorget haben21?»
Die meisten Physikotheologen suchen

sich als Leitgesichtspunkt ein bestimmtes
Naturphänomen aus, zum Beispiel den
Donner (Peter a^hlwardt, Bronto-Theologie
1745), das Feuer (Johann Albert Fabricius,
Pyrotheologie 1732), den Schnee (Balthasar
Heinsius, Chionotheologia 1735), die aAmeisen
(Johann Michael Bach 1773), die Steine
(F. Ch.Lesser, Lithotheologie 1735), usw." Insofern

kommen diesen Autoren in der Schrift
offenbarte, übernatürliche Wunder gar nie
m die Quere. Demgegenüber setzt sich
Scheuchzer dem Zwang aus, die Bibel von
der Genesis bis zur Apokalypse zu erläutern,

wobei er einerseits immer wieder auf
willkommene Anlässe stößt, das Wunderwerk

der Natur zu beschreiben und dessen
Werkmeister zu preisen (wofür die Stelle
Hiob i2,7«Frage doch die Tiere, so werden
sie dich berichten» ein vorzüglicher Anlaß
ist) - wobei aber eben immer wieder Stellen
vorkommen, wo Gott wundervoll in Natur
und Geschichte eingreift.

Es scheint eine alte Ambiguität im
Begriff des Wunders Gottes auf, die man
bereits beim Kirchenvater Augustinus
antrifft:

«Der [nämlich Christus] machte anjenem
Tag bei der Hochzeit von Kana den Wein in
den sechs Krügen, die er mit Wasser zu fül¬

len befahl, der dies jedes Jahr in den
Weinstöcken tut. Denn wie das, was die Diener
in die Krüge gössen, in Wein verwandelt
wurde durch das Tun unseres Herrn, so
wird auch das, was die Wolken ausgießen,
in Wein verwandelt durch das Tun
desselben Herrn. Darüber aber wundern wir
uns nicht, weil es alljährlich geschieht.
Wer kann die Werke Gottes, durch welche
diese ganze Welt geleitet und verwaltet
wird, betrachten und muß nicht staunen
und von den Wundern gleichsam überwältigt

werden53?»

(b) Um den Wunderbegriff etwas zu
präzisieren, muß man verschiedene
Sinnzusammenhänge unterscheiden: die
aufklärerische Abwehr abergläubischer Vorstellungen,

die hier zusammenfällt mit der
protestantischen Polemik gegen den
Katholizismus; die Abwehr des philosophischen
Gottesbegriffs eines Spinoza; die Versöhnung

eines teleologischen Naturbegriffs mit
einem kausalmechanischen.

Wir haben gesehen, daß Scheuchzer die
naturwissenschaftlichen Einsichten über
die Metamorphose der Amphibien in der
Deutung der Frösche als Ägyptische Plage
einsetzt, um das wunderbare Wirken Gottes

auszugrenzen. Das ist kein Ausnahmefall;
als ein weiteres Beispiel sei die Geschichte

von Simsons Löwentötung (Richter 14,5f.)
referiert :

«In denen Geschichten des Simsons kommen

verschiedene Sachen zum Vorschein,
deren sich die Spötter und Verächter H.
Schrifft wider deroselben Göttliches
Ansehen mißbrauchen, also daß die Atheisten
oder GOttes-Leugenere bey nahe alle diese
Helden-Umstände unter die Romains zu
zehlen sich nicht entblöden; Diese Gott-
und ehrlose Auflagen nun gebührend
abzulernen, hat ein gewissenhaffter Erklärer der
Heil. Schrifft nöthig, in die Natur-Schule
sich zu begeben, aida Holtz zu schneiden,
woraus Waffen und Pfeile gemacht, Eisen

zu schmieden, womit die Feinde GOTTES
und Seines Heil. Wortes können erleget
werden.» (3.Teil, S. 47)

137



Scheuchzer stützt sich auf Anatomen:
«die heutige Mathematici, welche die

gantze Wunder-Gestalt der Leiber von
Menschen und Thieren als eine künstliche
Machine und Uhrwerck ansehen, auch

um deßwillen aus mechanischen Grund-
Sätzen erklären»; sie berechnen den Druck
den ein Mensch mit Armen ausüben kann,
auf 160 Zentner - dagegen kann ein Löwe
mit seinen Kiefern umgerechnet 1080 Zentner

bewältigen.
«Diese Krafft nun, weilen Simson den

Löwen als ein Böcklein zerrissen, hat dieser
Held mit denen blossen Kräfften seiner
Arm-Mußkuln übertroffen, ja weilen diese
der Natur nach gar nicht zulänglich, so
geschähe es durch übernatürliche,
unmittelbar-Göttliche Krafft. mithin ist diese Zer-
reissung für ein eigentliches Wunder
anzusehen.» (S. 49).

Wie urteilt Scheuchzer über Wunderbares

in seinen Schriften, in denen Miraku-
löses nicht in einem sakrosankten Text
vorkommt? Sein Werk ist umfangreich genug,
um solche Stellen zu enthalten: er spricht
über Sagen der Schweizer Bergwelt und
er spricht über Merkwürdigkeiten in der
Natur.

Scheuchzer polemisiert gegen den
katholischen Wunderglauben. Erstes Beispiel:
Anläßlich der zweiten Bergreise gelangt er am
29. Juli 1703 zur Felix und Regula-Kapelle
in der Nähe von Glarus; dort befindet
sich ein Felsen, in den die beiden Märtyrer

«zu ihrem Angedencken die Merck-
mahle ihrer Fingern eingedrückt haben
sollen». Bereits Johann Jacob Hottinger habe
in seiner Helvetischen Kirchengeschichte
viele «Betrügereyen» entdeckt; Scheuchzer
möchte weder den Theologen noch den
Historikern ins Gehege kommen, er spreche

allein als Naturwissenschaftler und als

solcher führt er diese Besonderheiten auf
«nichts anderes als Merckmahle der spielenden

Natur in Gestaltung der Tropfsteine»
zurück2-'.

Zweites Beispiel: «Von den Clarider-Alpen

erzehlen die Anwohner eine seltsame

Geschieht, welche der geehrte Leser nach
seinem Gefallen unter die wahrhaften Be-

gegnissen zehlen, oder in den Rodel der

Mährlein einschreiben kan.» Nun folgt
die Sage vom Sennen, der für seine Hure
den Weg mit Käsen pflastert, aber für seine

Mutter die Milch mit Harn vermengt; zur
Strafe werden die beiden Frevler vom
Erdboden verschlungen, und die Alp wird zum
Firnfeld. «Ob nun diese Geschieht sich in

der That zugetragen habe, oder dieselbe

von der frommen Clerisey ersonnen
worden, um das gemeine Volck, absonderlich
die Sennen, von dem Laster der Hurerey
und des Ungehorsams gegen die Eltern
abzuhalten, wil ich nicht erörtern25.»

Drittes Beispiel: Im Zusammenhang mit

allerhand «Wunder-Gesicht» in der Luft

kommt er auf die in Sümpfen zu beobachtenden

Irrlichter zu sprechen, welche feurigen

Männlein gleichen:
«Von diesen Schein-Männern ist bey un-

serm gemeinen Volck die meiste Sag, das

seyen abgestorbne, nun von der Hölle oder

Fegfeur angeflammte Geister derer, welche

sich mit Versetzung der Marchsteinen
versündigt. Woher diese Fabel entstanden,

mag ich nicht wissen. Vermuthlich kommt

dieser, wie andere dergleichen Irrthürr.er,

aus derFinsterniß der mittlerenJahrhunderten,

da alle, auch die unschuldigste Natur-

Cörper haben dienen müssen, beydes die

große Unwissenheit der Clerisey (welche

gleichwol allein den Schlüssel zur Welt-

Weißheit hatte) zu bedecken, und das

gemeine Volck im Aberglauben zu unterhalten.»

«Wer mit Vernunft diese Begebenheit

ansiehet, denen Naturforschern leicht
gestehet, daß die eigentliche Ursache solcher

Feur-Geschichten in angezündten
schweflichten subtilen Dünsten bestehe...» Dar-

auf folgt eine sehr genaue naturwissenschaftliche

Erklärung26.
In der Naturgeschichte des Schueizerlandesbe-

handelt Scheuchzer ausführlichst allerhand

Drachengeschichten. In diesem Zusammenhang

nennt er auch einige Prinzipien zur

Quellenkritik :



«Man kan durch fleißige Beobachtung
der Wercken der Natur einige allgemeine
Gesetze entdecken / nach welcher sie gehet /

und die sie niemal übertritt. Wenn nun eine

Erzehlung etwas in sich hält / das den
allgemeinen Gesetzen der Natur zuwider ist /

so hat man das beste Recht / diese Erzehlung

entweder gantz oder doch zum Theil
vor falsch zu halten. Nach solchen Regeln
nun müssen die folgenden Erzehlungen
von den Drachen beurtheilet werden27.»

Daß das Wunderbare durch das Vernunftgemäße

eingeschränkt wird, hat ein
Mathematikernamens Peyrerin einer Disputation
verfochten; demgegenüber sagt Scheuchzer

an entscheidender Stelle28: «Diese
Protestation oder Verwahrung mag wohl einen
Platz finden bey Wundern, welche die
Tradition durch allerhand Legenden auf
den Thron gesetzet, mit nichten aber bey
solchen Wundern, so mit wunder-vollen
Umständen in Heil. Schrifft aufgezeichnet
stehen.» In der Heiligen Schrift ist die
scheinbare Übertretung der Naturgesetze
ein Ausweis des wunderbaren Wirkens Gottes

in allmächtiger Übertretung eben dieser
Naturgesetze. Der Exeget darf das Wunderbare

nicht weg-interpretieren, sondern er
muß es aufgrund seines Wissens sorgfältig
herauspräparieren.

Eine genauere Ortsbestimmung von
Scheuchzers Denken läßt sich mittels seiner
Feindbilder2^ vornehmen. Dazu gehört in
vorderster Linie Spinoza, dessen Ansichten
er nur aus zweiter Hand zu kennen scheint.
Spinoza geht aus von der Prämisse, «daß
die Macht der Natur die göttliche Macht
und Kraft selber ist». Die Naturgesetze
erstrecken sich auf Unendliches, sind ewig-
gültig und unveränderlich und zeigen so
die Unendlichkeit, Ewigkeit und Unverän-
derlichkeit Gottes an. Wenn dergestalt die
allgemeinen Naturgesetze identisch sind
mit Gottes Ratschlüssen, «die aus der
Notwendigkeit und Vollkommenheit der
göttlichen Natur folgen», so verbietet sich die
Annahme von Wundern im Sinne einer
Durchbrechung dieser Gesetze. «Wenn je¬

mand behaupten wollte, Gott tue etwas

entgegen den Naturgesetzen, so müßte er
zugleich behaupten, Gott tue etwas seiner
eigenen Natur entgegen, was höchst widersinnig

ist.» Wenn die Bibel Wunderbares
berichtet, so erwägt Spinoza, das sei
«entweder dichterisch ausgedrückt oder nach
den Anschauungen und Vorurteilen des
Schreibers wiedergegeben30.» Spinoza ist
ein aus Prinzipien systemhaft-stringent
deduzierender Denker; er sieht die Welt als

eine Weise, in der Gott existiert, er kennt
keine Scheidung zwischen einem Schöpfer-
Gott und Geschöpf- in allem ein vollkommener

Gegensatz zu Scheuchzer.
Für alle Physikotheologen dieser Zeit

ergibt sich das Problem, einen teleologischen
und eine kausalmechanischen Naturbegriff
miteinander zu vermitteln. Wie teleologisch
Scheuchzer denkt, erkennt man beispielsweise

aus seiner Ansicht vom Nutzen des

Schnees: «Der größte Nutzen des Schnees

auf unseren Bergen ist ohne Zweifel dieser,
daß derselbe den beständigen Lauff der
Hüssen unterhaltet»; dem Herrgott ist am
Wohl des Schweizcrlandes gelegen, deshalb
hat er die Natur so eingerichtet, daß dieses

weder überschwemmt wird, noch austrocknet31!»

Wie kausalmechanisch Scheuchzer

denkt, erhellt aus seiner Faszination für
Maschinenmetaphern: «Es sind nemlich
die Leiber aller Thieren, gleichwie des
Menschen, machinée hydraulicopneumaticae, solche

Kunst-Wercke, welche nicht nur in ihrer

ganzen Einrichtung, sondern in jeglichen
besonderen Theilen betrachtet, GOTTES
Vollkommenheiten mit erhabner Stimme

preisen; Hertz, Auge, Ohr, Hirn, ja eine jede
Drüse, ein jedes Äderlein ist eine Welt voll
Wunder. Das Auge ist eine von GOTT
Selbsten verfertigte camera obscura, welche
alle menschliche Kunst und Wissenschaften

unendlich weit übersteiget32.»
Eine mögliche Lösung dieses Prinzip-

Konflikts ist die Vorstellung eines

Werkmeister-Gottes, der die Welt nach ihrer
Verfertigung an sich selber entläßt. Sie geht auf
Leibniz zurück, der bei der Darlegung der

139



Harmonie von Seele und Körper folgendes
Gedankenexperiment macht: Man soll sich
zwei vollkommen gleichgehende Uhren
vorstellen. Worauf kann der Gleichlauf
beruhen? (I) Auf wechselseitigem Einfluß;
(II) Ein Handwerker richtet sie alle Augenblicke

(ständige «assistance»des Schöpfers):
(III) Sie sind so kunstvoll gebaut, daß man
ihrer weiteren Übereinstimmung sicher
sein kann. Leibniz schließt (I) und (II) aus:
«das heißt, den Deus ex machina in einer
natürlichen und gewöhnlichen Sache

eingreifen lassen, bei der er vernünftigerweise
nur so mitwirken soll, wie er bei allen anderen

natürlichen Dingen mitwirkt.» Es bleibt
nur (III): die prästabilierte Harmonie33. So

ist nun zwar das Miteinander von Teleologie

und Kausalmechanik denkmöglich;
allein, wenn Gott den Mechanismus Welt>
nach seiner Verfertigung gänzlich aus der
Hand gegeben hat, so ist sein wundermächtiges

Eingreifen nicht mehr denkbar; dann
gilt «natura non facit saltus»34.

Wenn man an der Vorstellung eines stets
wirksam eingreifenden Gottes festhalten
möchte, so bleibt offenbar nur dies, zwei
Erklärungsprinzipien nebeneinander zu
dulden, so Scheuchzer wie auch Christian
Wolff :

«Es sind zweyerley Arten derWahrheiten,
natürliche und übernatürliche. Jene erkennen

wir durch die Vernunfft; diese aus
der Heiligen Schrifft. Von jenen sind die
Weltweisen zu urtheilen geschickt, die ihre
Vernunfft geübet: Von diesen aber die
Gottes-Gelehrten, welche den eigentlichen
Sinne der Schrifft inne haben.... Die natürliche

Wahrheiten sind den übernatürlichen
nicht zuwider. Denn beyde haben ihren
Ursprung von GOTT... Wen beyde Recht
haben, so muß der Widerspruch nur einen
Schein haben, welcher daher entstehet, daß
entweder einerley Wörter und Redens-
Arten in verschiedenem Verstände genommen

werden, oder einer die Sache in einem
andern Zustande ansiehet als der andere.
Als denn ist es ein blosses Mißverständniß,
so einen Wortstreit gebühret [?], der bey

Verständigen dadurch gehoben wird, daß

sich einer gegen den andern erklähret35.»

In den Kupferstichen der Physica Sacra

werden die beiden Welten oft so angeordnet,

daß der Spiegel die biblische
Ikonographie enthält, während die Rahmen -

übrigens von einem anderen Künstler
entworfen und gestochen - der Darstellung
naturkundlichen Hintergrundswissens
dienen.

Eine Merkwürdigkeit muß noch angefügt

werden: In der Physica oder Natur-Wissen-

schafft erklärt Scheuchzer den Froschregenden

er in der Physica Sacra für vollkommen

unmöglich hält - als etwas durchaus
Natürliches :

«Es finden sich in denen Geschichtbücheren

allerhand Wunderregen, welche denen

Natur-Forscheren viel zu thun, und dem

unwissenden Volk Anlas gegeben zu
allerhand abergläubischen Prophezeyungen....
Etwan haben Sturmwinde schwerere Cör-

per der Pflanzen, Samen, und Thieren in

die Höhe gehoben, und wiederum auf die

Erde fallen lassen. Der Froschregen ist eine

Hervorlockung dieser quackenden Thieren

aus ihren Löcheren, zu Regenzeit3.»
(c) Scheuchzers Physica Sacra hat das

äußere Erscheinungsbild eines fortlaufend

geschriebenen Bibelkommentars. Kann sie

als ein exegetisches Werk angesehen
werden? Es gab noch im 17.Jahrhundert auch

eine andere, seit anderthalb Jahrtausenden

praktizierte Methode, naturkundliches Wissen

in die Exegese der Schrift einzubringen,

die .aAllegorese37, die anhand eines Vertreters

kurz gestreift werden soll, um Scheuchzers

Eigenart davon abzuheben.
In der Lherobiblia des Hermann

Heinrich Frey38 wird ebenfalls der Frosch im

Zusammenhang mit den Ägyptischen
Plagen behandelt. Frey referiert einige

Auslegungen der Väter: Origenes, Augustinus.

Hieronymus. «In Ranarum vocibus Poèta-

rum carmina designantur, qui â Cattolica

régula discrepantes regum terrenoruffl

corda deceptionum fabulis replent39» und

«Der Frosch bedeut das lose vnnütze Ge-

140



schwetz vnd Gewesch». «[Nikolaus von]
Lyra moralisirts von den geitzigen /

eigennützigen / Gottlosen Aduocaten /welche die
Sachen mit ihrem Geschwetz auffziehen / er-
lengen / vnd allerley Zänck vnd vnrichtig-
keit bey den Leuten erregen.» Nach
reformierten Auslegern bedeuten die Frösche
die Pfaffen und Mönche, besonders aber
die Jesuiten, welche sich in die Höfe der
Fürsten einschleichen. Das laute und sinnlose

Gequake («coaxatio») dient als ter-
tium comparationis, das zwischen dem Tier
im Text und der allegorischen Bedeutung
in der Welt vermittelt; weitere natürliche
Eigenschaften (der Aufenthalt im schmutzigen

Sumpf, die amphibische Lebensweise,
das massenhafte Auftreten) können
bequem verwendet werden, so daß die
Ausdeutung immer reichhaltiger wird und als
Invektive verwendet werden kann - dabei
echappiert der Bezug zu Gottes Wunderwirken

in Ägypten allmählich.
Scheuchzer wendet sich strikt gegen die

allegorische Bibelexegese. Anläßlich der
zu Eva sprechenden Schlange (i. Mos. 3,1)
sagt er, es wäre freilich einfach, wenn man
mit Philo von Alexandrien die Schlange als
«nichts anderes, als eine verblümte Vorstellung

der verführenden Wollust» auffassen
würde. Er lehnt dies aber ab, «denn
dergleichen allegorie- und angemaßte Verblü-
mungs-Freyheit gebiehret nichts als Frechheit,

wodurch ein jegliches Wirbel-Hirn die
Heil. Schrifft nach seinen Einfällen
verdrehet40.» Überhaupt tun seiner .aAnsicht
nach alle derartigen entmythisierenden
Erklärungen der Bibel Gewalt an; man muß
schlicht anerkennen, daß die Schlange zu
Eva gesprochen hat, auch daß Gott Bileams
Eselin den Mund aufgetan hat, ist eben
keine bloße dichterische Ausdrucksweise.

Es fragt sich, ob der Leser nach der Lektüre

den Bibeltext an unklaren Stellen besser

versteht, aus ihm Glaubenswahrheiten
entnehmen und sein Leben gottgefälliger
gestalten kann - das wären, grob gesagt,
Anliegen einer Schriftauslegung. An vielen
Stellen leistet der Kommentar einen archäo¬

logisch-sachkundlichen Beitrag, beispielsweise

die Bestimmung des Holzes, aus dem
die Arche gebaut wurde (Tafel XXXIV);
das Aussehen des alttestamentlichenHohen-
priesters (Tafel CCII) usw. Für die Psychologie

der handelnden Menschen wie auch
für die religiöse Dimension der Sünde und
dergleichen hat Scheuchzer kein Senso-
rium41. In der deutschen Ausgabe sind
eingestreute Verse desJohann Martin Miller
(Pfarrer zu Leipheim.*i6gi in Ulm) immerhin

um einige Erbauung bemüht. Die
zentralen Funktionen von Scheuchzers Kupferbibel

dagegen sind: die apologetische und
die doxologische; er schreibt wider die
verstockten Gottes-Leugner und zum Lobe
Gottes. Die Physica Sacra enthält nun sehr
viel Wissenswertes, das offensichtlich dem
Verständnis des biblischen Textes in keiner
Weise dient.

(d) Sehr häufig dient Scheuchzer der
Wortlaut der Schrift ganz einfach als <Auf-

hänger>, um sich über allerlei naturkundliche

und archäologische Dinge zu verbreiten.

Ich kann es mir nicht versagen, einige
Fälle vorzuführen.

Anläßlich der Stelle «Also ward alles
vertilget von Menschen an bis aufdas Vieh,
und auf das Gewürm und die Vögel»
(1. Mos. 7,23 zur Sintflut) breitet Scheuchzer
sein paläontologisches Kabinett aus (Tafeln
XLVII bis LX) mit der berühmten in
Oehningen gefundenen Versteinerung eines

- wie wir seit Cuvier 1824 annehmen -
Riesensalamanders, den Scheuchzer für
einen «Homo Diluvii testis» hält42.

In Psalm 94.9 werden die Spötter
gewarnt, sie mögen sich vor Gott dem Rächer
hüten, mit dem Argument: «der das Ohr
gepflanzt hat, sollte der nicht hören? Der das

Auge gebildet, sollte der nicht sehen?» Das
dient Scheuchzer dazu, die Anatomie des

Ohrs und des Auges darzustellen43.

Abner sticht Asahel mit einem Spieß
«unter das fünfte Ripp» (2. Sam 2,23). Ist es

die fünfte Rippe von unten oder von oben?
Scheuchzer gibt eine Anatomie des Thorax44

- allerdings ist dieses Wissen für die

141



Deutung unerheblich: «gleichwolen sind
beyderseits Wunden tödtlich». Weitaus
gescheiter ist hierzu der fromme Spruch von
Pfarrer Miller: «Courage und Raison muß
klug vereinbart seyn, sonst kriegt man Tod
zum Lohn. Zu sicher und zu keck verfehlet
oft den Zweck.»

Hiob 4, lo-ii werden die Übeltäter in
poetischer Variation mit fünf Wörtern für
den Löwen bedacht. Scheuchzer arbeitet
philologisch die verschiedenen Bedeutungsnuancen

heraus. Mitten bei der Behandlung

des vierten («lajisch») bleibt er hängen:

die Septuaginta hat dafür myrmäkoleon,
«ein Löwe, der auf Ameisen losgehet»- und
selbstverständlich folgt ein Exkurs über
dieses Insekt (übrigens sagt Scheuchzer

nicht, er habe es selbst beobachtet, sondern
er referiert eine französische Abhandlung
eines gewissen Poupart aus demjahre 1704),

um dann darzulegen: dieses Ungeziefer
könne an der behandelten Hiob-Stelle eben

gerade nicht gemeint sein45.

Wie Joseph Benjamin wiedersieht und
als er sich seinen Brüdern zu erkennen gibt,
muß er weinen (i.Mos. 43,29-30 und 45,2-
15). Scheuchzer zeichnet die Beweggründe
nach und kommt mitten im Satz von der
Psychologie auf die Physiologie der
Tränenerzeugung. Im Spiegel des Kupferstichs ist
die biblische Szene in einem durch eine

Sphinx und Hieroglyphen als ägyptisch
ausgewiesenen Gemach vergegenwärtigt; in
der Randleiste wird die Anatomie des
Tränenkanals und des Augenlids dargestellt40.

Im Zusammenhang mit den Speisegeboten

5.Mos. 14,5-6 werden die wiederkäuenden

Paarhufer vorgeführt; nebst allen
möglichen zoologischen Raritäten auch

Mißgeburten, wobei Scheuchzer von seinen
Schweizerreisen profitiert und aktuelle Fälle
aufzählt und dann sagt, er «habe wegen der

grossen Seltenheit nicht undienlich zu seyn
erachtet, wenn ich sowohl die Beschreibung
dieser Mißgeburt öffentlich mittheile,
anbey auch die Abbildung vorlegen lasse, wie
ich sie bei eigener Beschauung des Originals

abgefasset habe47.»

Die Physica Sacra ist mithin gar kein

Schriftkommentar, sie geriert sich nur so.

«Natur-Wissenschafft derer in Heil. Schrifft
vorkommenden Natürlichen Sachen deutlich

erklärt», und zwar von der Genesis bis

zur Apokalypse - vielleicht macht Scheuchzer

mit dieser Anordnung des Wissens

einen Universalitätsanspruch geltend: Wer

alles bespricht, was die Bibel enthält, hat

das ganze Universum besprochen.

Begeht Scheuchzer, der leidenschaftliche

Naturwissenschaftler, im Umfeld von

Zürichs Orthodoxie ein sacrificium intel-

lectus, wenn er seine Kenntnisse so -
möglicherweise als Bibelkommentar camou-

fliert - darbietet? (Immerhin schreibt er an

Johann Bernoulli, 18.12.1721: «Il faut que

les scavans ayent aussi leur martirologe4.»)
Ich glaube nicht, daß man zu einer so
harten Interpretation kommen muß. Scheuchzer

ist kein spekulativer Kopf, sondern er

hat einen eklektizistischen Habitus. Er «ist

dort groß, wo er nicht theoretisiert, sondern

beschreibt49». «Alles Wissenswerte, auf
welchem Gebiet es sich immer befand, übte auf

ihn eine große Anziehungskraft aus. Er war

ganz der Typus des Polyhistors.» Er
interessiert sich für Botanik, Zoologie, Geologie.

Paläontologie, Meteorologie, Anatomie,
Geschichte, Archäologie, Numismatik,
Mathematik, Landeskunde und vieles andere.

Seiner Meinung nach bestand «das Ideal einer

wahren Gelehrsamkeit in der Verknüpfung
[vielleicht müßte man besser sagen:
Kumulation, P. M.] der Bruchteile des menschlichen

Wissens zu einem Ganzen50.» Scheuchzer

ist kein radikaler Charakter, kein
kompromißloser Neuerer, der alle Erkenntnis

aus wenigen Prinzipien deduzieren möchte:

lieber nimmt er gewisse Inkompatibilitäten
in Kauf als daß er eine bereits (vor-)
gefundene Erkenntnis verkommen läßt, bi

mißtraut auch dem Ausschließlichkeitsanspruch

der modischen Schulen: Wenn man

die Größe der Natur und die Begrenztheit
der menschlichen Vernunft beachte, so sei

es einsichtig, daß man weder mit der Me

142



thode eines Descartes noch Gassendi noch
sonst einer deren Tiefe ergründen könne51.

Scheuchzers Werk wurde sowohl theologisch

als auch naturwissenschaftlich noch
im selbenJahrhundert überholt, die
Physikotheologie ist nur noch Objekt der Historie -
oder geht auf in Poesie; mit Goethe52:

«Den teleologischen Beweis vom Dasein
Gottes hat die kritische Vernunft beseitigt;
wir lassen es uns gefallen. Was aber nicht
als Beweis gilt, soll uns als Gefühl gelten,
und wir rufen daher von der Brontotheolo-
gie bis zur Niphotheologie alle dergleichen
Bemühungen wieder heran. Sollten wir
im Blitz, Donner und Sturm nicht die Nähe
einer übergewaltigen Macht, in Blütenduft

und lauem Luftsäuseln nicht ein liebevoll

sich annäherndes Wesen empfinden
dürfen?»

ANMERKUNGEN

1 Rudolf Steiger, Johann Jakob Scheuchzer, I.
Werdezeit (bis 1699) (Schweizer Studien zur
Geschichtswissenschaft XV/i; 1927). Zürich 1930
[Diss. Zürich 1927; mehr nicht erschienen], -
RudolfSteiger, Verzeichnis des wissenschaftlichen
Nachlasses vonJohannJakob Scheuchzer
(Vierteljahrsschrift der Naturforschenden Gesellschaft in
Zürich LXXVIII), Zürich 1933. - Eduard Fueter,
Geschichte der exakten Naturwissenschaften in
der schweizerischen Aufklärung (1680-1780)
(Veröffentlichungen der Schweizer Gesellschaft
für Geschichte der Medizin und der Naturwissenschaften

XII), Aarau, Sauerländer, 1941, - Hans
FischerjohannJakob Scheuchzer, Naturforscher
und Arzt (Neujahrsblatt der Naturforschenden
Gesellschaft in Zürich), Zürich, Leemann, 1973. -
Ernst Furrer, Die Ausstellung Johann Jakob
Scheuchzer. Bericht über die Ausstellung in der
Zentralbibliothek Zürich, in: Vierteljahrsschrift
der Naturforschenden Gesellschaft in Zürich 118
TO.S. 363-387.

"Kupfer-Bibel I in welcher die PHYSICA
iACRA oder geheiligte Natur-Wissenschafft derer

m Heil. Schrifft vorkommenden Natürlichen

tao
n deutlich erklärt und bewährt von JOH.

JACOB SCHEVCHZER Med. D. anbey zur
Erläuterung und Zierde des Wercks in Künstlichen

Kupfer-Tafeln ausgegeben und verlegt durch
Johann Andreas Pfeffel... Augsburg und Ulm,
gedruckt bey Christian Ulrich Wagner [vier Folio-
bande] I73I) !733i I?35

Selbstverständlich nach jahrelangem Exzerpieren

und vielen Vorarbeiten, vgl. Steiger (1933)

Teil II, Nummern 141-153. - Der Job i-jvi ist
zunächst durch die Zensur zurückgewiesen worden,
bis die kopernikanische Lehre darin gestrichen
war; Scheuchzer mußte das Buch offenbar
teilweise neu setzen lassen. Die Geschichte ist in
der Korrespondenz Scheuchzer-Bernoulli zu
verfolgen, was Fueter ^941), S.38ff. referiert. Ein
detaillierter Vergleich der Fassung von r72r und
dem Hiob-Kapitel r733 unter der Fragestellung,
ob sich das von der Orthodoxie bestimmte Klima
in Zürich geändert hat, wäre reizvoll.

4 Vgl. Paul Hazard, Die Krise des europäischen
Geistes ^80-1715, deutsche Übersetzung Hamburg

!939-
3 Vernünfftige Gedancken von den Absichten

der natürlichen Dinge, den Liebhabern der Wahrheit

mitgetheilet von Christian Wolffen, 2. Auflage

Franckfurt/Leipzig 1726 [Reprint: Christian
Wolff. Gesammelte Werke I., Abteilung/Band 7;
Olms 1980], §2.

6 Friedrich Ohly, Zum Buch der Natur, in:
F. O., Ausgewählte und neue Schriften, Stuttgart,
Hirzel, 1995, S.727-843.-Hans Blumenberg,Die
Lesbarkeit der Welt, Frankfurt am Main.
Suhrkamp, 1981; 3. Auflage (stw 592) rg93. - Ein
Gedanke, den man bei Brockes allenthalben findet.

7 Wolfgang Philipp, Das Werden der Aufklärung

in theologiegeschichtlicher Sicht, Göttingen,
Vandenhoeck 8c Ruprecht, 1957, S. 147fr.

8 Das Zitat aus: Carsten Zelle, aÀngenehmes
Grauen, Hamburg rg87, S.2r5- - Vgl. Manfred
Büttner, Das Problem der «praktischen» natürlichen

Theologie, dargestellt am Beispiel der
Beziehungen zwischen Klimatologie und Theologie in
der Geschichte der Physikotheologie, Münster
rg63- - Sara Stebbins, Maxima in minimis. Zum
Empirie- und Autoritätsverständnis in der phy-
sikotheologischen Literatur der Frühaufklärung,
(Mikrokosmos 8), Bern, P. Lang, rg8o. - Richard
Toellner, Die Bedeutung des physicotheologi-
schen Gottesbeweises für die nachcartesianische
Physiologie im 18. Jahrhundert, in: Berichte zur
Wissenschaftsgeschichte 5 (1982), S.75-82.

9 Tafeln CXXIV und CXXV; Kupfer-Bibel,
Band 1, S. i68-r7r; in der lateinischen Physica
Sacra S.i26-r28.

10 Franciscus a Mesignien Meninski, Lexicon
arabico-persico-turcium nunc secundis curis
recognitum, 4 vol., Viennae [o.Jahr]; unter der
Signatur der Stadtbibliothek Fol. 189-192 in der
Zentralbibliothek Zürich; von Scheuchzer im
«Vorbericht» erwähnt.

11 Ungewiß, ob er sich auf eigene Beobachtungen

stützt oder auf Bücherwissen; das Werk von
Friedrich Menz, De rana generatione, Leipzig
1724, konnte ich nicht beschaffen.

15 Samuel Bochart, Hierozoicon, sive de ani-
malibus Scripturs sacrae, London r663 und
öfters, wird von Scheuchzer im Verzeichnis der
AVCTORVM bibliographiert und häufig zitiert.

143



13 Ich danke Thomas Fleischhauer (Wädens-
wil) für den Nachweis der Stelle.

14 <Lügende> statt <Legende> ist ein altes
reformatorisches Wortspiel; vgl. Rudolf Schenda.
Hieronymus Rauscher und die protestantisch-katholische

Legendenpolemik, in: Wolfgang Brückner
(Hg.), Volkserzählung und Reformation. Berlin,
E. Schmidt, 1974. S. I7g-25g.

15 Philo von Alexandrien. Die Werke in
deutscher Übersetzung, hg. von Leopold Cohn u.a..
Band r, Breslau rgog, Leben Mosis. Buch I,

§§103-105.
Das Irdische Vergnügen in Gottdes Hamburger

Ratsherren erschien von 1721 bis 1748 in neun
Teilen; Reprint bei Herbert Lang, Bern r970. -
Ein Auszug des IVG mit musicalischen Compo-
sitionen begleitet von Johann Caspar Bachofen.
VD.M. und Cantor Schol. Abbatis. rooo Seiten
und 7 Kupferstiche, wurde r740 in Zürich bei
Johann Heinrich Bürkli verlegt (die Zentralbibliothek

Zürich verzeichnet keine anderen Drucke).
Der Komponist Bachofen (1695-^55) schrieb
eine umfangreiche und häufig wieder aufgelegte
Lieders ammlung Musikalisches Halleluja sowie eine
Passion mit Text von Brockes. Vgl. M. Menge.
Über Brockes und Bachofen, in: Schweizerische
Musikzeitung LXXIX (193g). - Zu Brockes vgl.
Uwe-K. Ketelsen, Die Naturpoesie der norddeutschen

Frühaufklärung. Poesie als Sprache der
Versöhnung: alter Universalismus und neues
Weltbild, (Germanistische Abhandlungen 45),
Stuttgart, Metzler, ig74; Hans-Georg Kemper,
Gottebenbildlichkeit und Naturnachahmung im
Säkularisierungsprozeß. Problemgeschichtliche
Studien zur deutschen Lyrik in Barock und
Aufklärung, 2 Bde. (Studien zur deutschen Literatur
64/65), Niemeyer, rg8r.

17 IVG, ZweyterTheil, S.6if.
lS IVG, 6.Theil, S. r2. - Das nutzlose, inhaltsleere

Gequake hat eine lange Auslegungs tradition,
vgl. unten bei (c).

'9 IVG, 4.Theil, S. 87-100.
20 IVG I, r56-r5g (unter dem Titel Spiel der

Natur in verschiedener Thiere verschiedener Bewegung).
21 Friedrich Christian Lesser,Testaceo-Theolo-

gia, Oder: Gründlicher Beweis des Daseyns und
der vollkommensten Eigenschaften eines
göttlichen Wesens, Aus natürlicher und geistlicher
Betrachtung der Schnecken und Muscheln, zur
gebührenden Verherrlichung des grossen GOttes,
und Beförderung des ihm schuldigen Dienstes
ausgefertigt, Leipzig, Michael Blochberger, 1744 [Oktav,

rooo Seiten und Register und Kupfertafeln],
§265 S.78of.

22 Die Untersuchungen von Philipp (ig75)
und Stebbins (rg8o) enthalten reichhaltige
Bibliographien physikotheologischer Werke.

23 Aurelius Augustinus, 8. Vortrag über das

Johannes-Evangelium, §r (deutsche Übersetzung
Thomas Specht, Bibliothek der Kirchenväter,

Bd. 8, Kempten 1913).-Derselbe Gedanke findet
sich (nach W. Philipp 1957, S. r25) in der Hydro-

théologie des Joh. A. Fabricius 1734. Philipp
unterscheidet a.a.O. fünf Begriffe von Wunder bei

Christian Wolff, darunter das «Wunder der
Weltkonstruktion» und das aaWunder als
Determinationsbruch».

24 Ich zitiere der Bequemlichkeit halber aus der

postumen Naturgeschichte des Schweitzerlandes, samt

seinen Reisen über die Schweitzerische Gebürge (hg. von

Johann Georg Sulzer, Zürich: Gessner 1746, vgl,

Steiger rg33, Nr. 160), Band II, S.40 (vgl. Itinera

^23.Tafel XV).
25 Naturgeschichte des Schweitzerlandes II. S. 83f.

Die Brüder Grimm haben diese aus diesem Buch-
das bekanntlich auch Schiller für den Wilhelm feil

diente - übernommen (Brüder Grimm, Deutsche

Sagen Nr. 93: Typ Blüemlisalpsage), aber ohne

die quellenkritischen Bemerkungen; vgl. hierzu:

Werner Schweizer, in: Rudolf Schenda/Hans ten

Doornkaat (Hg.), Sagenerzähler und Sagensamm-
1er der Schweiz, Bern, Haupt, 1988. S. 183-201.

26 Naturgeschichte des Schweitzerlandes I, 2g3f.
27 A.a.O., Band II, S.22r, Fußnote (g). Die

Regel ist: Kein Tier ist aus verschiedenen Klassen

der Tiere (Vierfüßer, Vögel, Fische) zusammengesetzt;

der Einwand, es gebe auch fliegende
Fische und Fledermäuse, wird mit dem Hinweis

ausgeräumt, dort seien die Flügel umgestaltete
Beine bzw. Flossen; Scheuchzer benennt also be

reits das Prinzip der anatomischen Homologie.
58 Die StelleJosua ro, r2-r4, wo berichtet wird,

daß Josua den Herrn darum bittet, Sonne und

Mond stillestehen zu lassen, damit die Israeliten

die Amoriter gänzlich niederwerfen können, gibt

den Exegeten Gelegenheit zu Reflexionen über

astronomische Modelle.Wenn Gott die Sonnestillstehen

lassen kann, so dementiert dies das

heliozentrische kopernikanische Modell ; hierzu Fueter

(rg4i), S. 23-45. - Kupferbibel 3. Teil S.26 lat

Ausgabe II, 458.
29 Nebst Betrachtungen zur Creatio ex nihüo

bereits schon im ersten Bibelvers ist eine zentrale

Stelle hierfür das Kapitel I, iv «Von den wirken

den Ursachen natürlicher Cörperen / und ms

besonder von der Natur» in der PHYSICA odtr

Natur-Wissenschaßt. Die Druckgeschichte bei Stet-

ger(ig33),Nr. r2 (ersteAuflage r7or); r9 (Auflage

von ^03); 43 (r7rr); rr3 ^729); r5g (1743)-Hie'

zitiert nach der 3. Auflage 172g.
30 Baruch de Spinoza, Theologisch-politischer

Traktat [1670], übersetzt und hg. von Carl Geo-

hardt / Günter Gawlick (Philosophische Bibliothek

Bd.g3), Hamburg, Meiner, ^76; 6.Kapitel

Von den Wundern.
31 Naturgeschichte des Schweitzerlandes I, S. 224.

32 Kupfer-Bibel, 3. Abteilung, S. 256. Die Lunge

wird zum Beispiel in Tafel DXXI mit einem Blase

balg verglichen, das Herz Tafeln DXLIVff. m"

der Pumpe einer Feuerspritze.

144



33 Gottfried Wilhelm Leibniz, «Zweite Erläuterung

des Systems der Substanzen» (i6g6). in:
Leibnitz, Opuscules métaphysiques /Kleine Schriften

zur Metaphysik, hg. und übersetzt von Hans
Heinz Holz. Darmstadt, wbg, 1965, S. 237ff. ; vgl.
auch den Artikel «Harmonie, prästabilierte», in:
Historisches Wörterbuch der Philosophie, hg. von
J.Ritter u.a., Band III (Basel 1974), Sp. rooiff.

34 Der Satz stammt aus dem Umfeld von Leibniz;

auch Linné hat ihn verwendet, vgl. den
einschlägigen Artikel in der Enzyklopädie
Philosophie und Wissenschaftstheorie, hg. vonJ.Mittel-
Straß, Band II (Mannheim rg84) ,967, sowie Albert
Einsteins Dictum «God doesn't play dice with the
cosmos.»

35 Wolff, a.a.O.. Widmung, unpaginiert.
36 Wie oben, Band II, S. 247 Cap XXVI, xiii.-

Die Ansicht ist alt, vgl. Konrad von Megenberg
(1309-1374), Buch der Natur, hg. von Franz Pfeiffer,

1861, Buch II. Kapitel ro S.74, Z. 29f.) : «ze
stunden siht man daz ez fröschlein regent oder
kleinü vischlein», und Buch II, Kapitel 16 (=«Von
dem regen», S. 82, Z. i6ff.) : «ez geschiht auch oft,
daz ez kleinü fröschel regent oder kleinü vischel.
daz ist da von. daz der wäzzerig dunst also an im
selb geschickt ist, wenn er sich in wazzer entsleuzt,
sam diu wäzzrig pruot, dar auz die fröschlü wer-
dent oder die vischel, und der stern kraft würkt
diu tierl auz der geschickten materi und geuzt
ain leben dar ein.» - Auch «der Teutsche Plimus»
Conrad Gesner erwähnt den Froschregen: «Auch
geschieht es bißweilen / daß es Frösche regnet»
(zitiert aus dem Reprint der deutschsprachigen
Ausgabe GESNERUS Redivivus auetus et emen-
datus. Oder: Allgemeines Thier-Buch Frankfurt:

W.Serlin MDCLXIX, S. 379). Vgl. Udo Friedrich,

Naturgeschichte zwischen artes liberales und
frühneuzeitlicherWissenschaft. Conrad Gessners
«Historia animalium» und ihre volkssprachliche
Rezeption, (Frühe Neuzeit 21), Niemeyer, Tübingen

1995.
7 Erste Einführung mit weiterführenden

Literaturhinweisen bei Paul Michel, Einige Grundbegriffe

der mittelalterlichen Bibclauslegung, in:
ders. (Hg.), Tiersymbolik (Schriften zur
Symbolforschung 7), Bern, P. Lang, 1991, S. 205-217.

3 Hermann Heinrich Frey, Therobiblia.
Biblisch Thierbuch / Darinne alle vierfüssige /
zahme / wilde /gifftige vnd kriechende Thier /
VoSd vnd Fisch (deren in der Bibel meidung
geschieht) sampt iren Eigenschafften vnnd anhangenden

nützlichen Historien beschrieben sind.
Mit der alten vnd newen Kirchenlehrer
Auflegung fleissig erkleret / vnnd auff die Drey
Hierarchy, den Geistlichen / Weltlichen vnnd Hauß-
stand Lehr / straff vnd Trostsweise gerichtet, Leip-
Z1g J595; Reprint mit Vorwort und Registern hg.
von Heimo Remitzer, Graz: ADVA 1978; Tier-
öueh, 5 Teil, 8.Kapitel Fol. 354 ff. -Frey ist Lutheraner;

Luther hatte die Allegorese als Methode

strikt abgelehnt, vgl. dazu: Heimo Reinitzer, Zur
Herkunft und zum Gebrauch der aAllegorie im
«Biblisch Thierbuch» des H. H. Frey, in: Walter
Haug (Hg.). Formen und Funktionen der Allegorie.

Symposion Wolfenbüttel, Stuttgart, Metzler,
1979. S-370-387-

39 «Die Stimmen der Frösche bedeuten die
Lieder der Dichter, welche die von der christlichen

Norm abweichenden Herzen der irdischen
Könige [vgl. den Pharao] mit den Fabeln der
Täuschungen anfüllen.»

40 Das alte Argument, die Exegeten machten
der Bibel eine «wächserne Nase» (Luther,
Erasmus).

11 So wäre an dieser Stelle die feine Diplomatie
des Moses zu beachten, der dem Pharao insofern

die Ehre erweist, als er ihn den Termin für das
Aufhören der Plage selbst bestimmen läßt, und
Gott darum nur bittet, also nicht selbst handelt,
sich aber als Bevollmächtigten Gottes ausweist.

42 Erstmals publiziert Leipzig 1726; in der
Kupferbibel Tafel XLIX; vgl. dazu H. Fischer
(1973; S.64L).

43 Tafel DLX und DLXI.
44 Tafel CCCCIII. 3. Abteilung, S. 93.
43 Tafel DIX, 3. Abteilung, S.322f.
46 Tafel CVI; I.Abteilung, S. 135.
« Tafel CCCXXXVIII, 2. Abteilung, S. 621.
48 Zitiert bei Fueter (ig4i), S. 243, Anm. 24.
49 Fischer (1973). S.29.
3° Steiger (1930), S. 4g, 53.-1695 stirbtJohann

Jakob Wagner, dessen Stelle als Waisenhausarzt
Scheuchzer übernehmen kann; Wagner war auch
Kurator der Bürgerbibliothek und des Naturalienkabinetts,

auch darin wird Scheuchzer sein Nachfolger

(Steiger 1930; S.102L), auch die
Kunstkammer verwaltet er - alle Sammlungen waren
in der Wasserkirche untergebracht. - i6g8: die
Bibliothekskommission genehmigt Scheuchzers
«descriptio sciagraphica», das ist ein System zur
Beschreibung sämtlicher Naturalien und Artefakte
(Steiger S. 137 und Note 17g mit Hinweis auf die
Handschrift) ; noch jahrelang arbeitete Scheuchzer

am beschreibenden Katalog. - Naturalienkabinette

sind in der damaligen Zeit sehr beliebt:
Lesser zitiert in der Einleitung S. 45- 63 zig
Raritäten-Kammern; als Addendum fügt er noch zwei
Namen hinzu (S.g84). Man fragt sich, welches
Lesepublikum die vier eine Bibliothek in sich
enthaltenden Folianten der (nebst einer lateinischen
ja in vier vernakulären Sprachen erscheinenden)
Physica Sacra gehabt haben mögen. Das
Literaturverzeichnis enthält (wenn ich richtig gezählt habe)
288 Autoren teils mit mehreren Werken, die er oft
in Art einer Bibliographie raisonnée und mit
Lebensabriß vorstellt ; darüber hinaus zitiert er im
Text ungezählte weitere Werke.

51 Natur-Wissenschaft, Einleitung, Abschnitt IV.
52 Goethe, Maximen undReflexionen,^, g

(Hamburger Ausgabe Band 12, Hamburg 1953, S. 365 f.).

145


	Batrachotheologia : über Frösche und Wunder bei Johann Jakob Schleuzer

