
Zeitschrift: Librarium : Zeitschrift der Schweizerischen Bibliophilen-Gesellschaft =
revue de la Société Suisse des Bibliophiles

Herausgeber: Schweizerische Bibliophilen-Gesellschaft

Band: 34 (1991)

Heft: 2-3

Artikel: Mit Herbert Leupin im Märchenland : Bilder eines Schweizer Künstlers
zu Märchen der Brüder Grimm

Autor: Fassbind-Eigenheer, Ruth

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-388538

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-388538
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


RUTH FASSBIND-EIGENHEER (ZÜRICH)

MITHERBERTLEUPIN IM MÄRCHENLAND
Bilder eines Schweizer Künstlers zu Märchen der Brüder Grimm

Es war einmal - genau genommen
war es Anfang der vierziger Jahre dieses

Jahrhunderts, als der Leiter einer
Werbeabteilung (Globus) und Verleger (Globi-
Verlag) einen Maler und Plakatkünstler
anfragte, ob er nicht Lust hätte, Bilder zu
Märchen der Brüder Grimm für eine
Bilderbuchreihe zu gestalten. Beim Maler
handelte es sich um Herbert Leupin, der
Verleger hieß J. K. Schiele (der geistige
Vater der Figur des Globi). Die ersten drei
Bilderbücher mit Grimmschen Märchen
erschienen 1944, noch während des Zweiten

Weltkrieges, im Globi-Verlag und
sollten-nach dem Willen J. K. Schieies —den
in diesen Geschichten enthaltenen «

Weisheitsschatz der Menschheit» erhalten und
weitervermitteln, aber auch «neue Lichtblicke

in die Kinderwelt hinein tragen, in
der so trüben Zeit'!». Als drittes Moment
kam hinzu, daß bis zu diesem Zeitpunkt
bei Grimm-Ausgaben das Hauptaugenmerk

meist dem Text galt und dem Bild
nur gerade illustrativer Charakter
beigemessen wurde. Diesem Mißstand wollte
Schiele als Leiter des Globi-Verlags mit
der Herausgabe einer Serie, der «ersten
Schweizer-Sammlung von Grimm's
Märchen in Bilderbuchform"» Abhilfe schaffen.

Und an diesem Punkt nun wandte er
sich an den Basler Plakatkünstler Herbert
Leupin (geb. 20.12.1916), der in seinem
AuftragschonPlakateentworfen hatte. In
der Folge schuf Leupin im Zeitraum von
sechs Jahren —jeweils während zwei bis
drei Monaten — die Illustrationen zu neun
sehr erfolgreichen Märchenbüchern:
«Hansel und Gretel» (1944), «Das tapfere
Schneiderlein» (1944), «Hans im Glück»
(1944), «Tischlein deck dich» (1945),
« Schneewittchen und die sieben Zwerge »

(1945), «Der gestiefelte Kater» (1946),
« Der Wolf und die sieben Geißlein » (1947),
«Dornröschen» (1948) - und als letzter
Titel erschien 194g noch « Das Märchen
von der Frau Holle». Wer aus der Generation

der ungefähr vierzig- bis
fünfzigjährigen Schweizer mag sich — nebst den
ebenfalls äußerst einprägsamen Plakaten
dieses Künstlers — nicht an Leupins
Märchenbilder erinnern

Der Verleger Schiele hat wohl recht
gehabt mit seiner im Globi-Verlagsprospekt
1944 veröffentlichten Behauptung: «Die
farbigen Bilder (Leupins) sind keine bloßen

Illustrationen: sie fügen sich über
Grimm's Texte hinweg zu einem Bilderbuch

der Märchengestalt überhaupt. So

müssen Illustrationen sein, wenn sie
neben der Dichtung Bestand haben wollen. »

Fragt man sich nun nach dem Wie und
Warum der Einprägsamkeit von Leupins
Bildern, so ist man einerseits auf seine
künstlerische Entwicklung, anderseits
auf seine persönliche Ausstrahlung
verwiesen. Wie in seinen Plakaten nimmt
Leupin auch in seinen Märchenbildern
den Bildbetrachter - hier das Kind - als
denkendes Wesen ernst; seine Bilder sollen

vom kleinen Betrachter entziffert
werden, darin enthaltene Geschichten sollen
«gelesen» werden können. Nach Leupins
eigenen Worten muß die ganze Aussage
nicht «im Klartext», auf den ersten Blick
ersichtlich sein - vielmehr möchte er in
humorvoll-liebevoller Art und Weise zum
Mitdenken anregen; er bietet dem Kind,
zusätzlich zur Geschichte, ein
intelligentspielerisches «Mitmachen» und kreatives
«Lesen» im Bildbereich an.

In den ersten Bilderbüchern schleicht
sich neben der Liebenswürdigkeit und

129



dem Humor, womit Figuren, Landschaft
und Handlung durch den Künstler gestaltet

wurden, ein unheimliches Element
ein, das jedoch einen speziellen Reiz der
frühen Bildsprache Leupins überhaupt
ausmacht. Auf Vorbilder angesprochen,
erzählt der Künstler, daß er mit fünfzehn
Jahren durch Nikiaus Stoecklins (1896-
1982) Bild «Hartmannsweilerkopf» tief
beeindruckt worden sei und mit dem Basler

Maler daraufhin Kontakt aufgenommen

habe. Stoecklin, selbst als
Plakatkünstler tätig gewesen, wird zu den Künstlern

der Neuen Sachlichkeit gezählt; einer
Kunstrichtung, die «mit den verbliebenen

Partikeln einer heilen Welt die
<Idylle des Biedermeiers> — in ironischer
oder zynischer Weise hier, in stiller Melancholie

dort — zumeist ad absurdum
geführt3» hat. Der Vorwurf der Idyllenmalerei

wurde den Malern der Neuen
Sachlichkeit oft gemacht, doch ist ihren
Bildern eine «räumliche Unbestimmtheit»
oder «Diskontinuität» eigen, die auf
einem - für die Idylle atypischen - « Gefühl
der Verlorenheit in fremder Welt4»
basiert. In Stoecklins Werk resultiert dieses
Fremdsein nicht zuletzt aus «der Klangdichte

der Farben, der Schärfe seiner
Außen- und Innenkonturen,... der faszinierenden

Szenen- und Ding-Beschwörung,
seiner Licht- und Schatten-Setzung3».
Verwandtes läßt sich nun auch — wie wir in
der Folge sehen werden - in Leupins
Märchenbildern feststellen. Willy Rotzler
spricht im Zusammenhang mit Leupins
Plakatkunst der dreißigerJahre von einer
«darstellerischen Über-Genauigkeit», die
«eine magische Ausstrahlung» des Bildes
ergibt0.

Als weiteres auslösendes Moment der
oben erwähnten Ambivalenz der frühen
Bilder kommt Herbert Leupins auch
heute noch große Faszination an einer
simultanen Darstellung von Traurigkeit,
Melancholie einerseits und Fröhlichkeit
und Humor andererseits in einem Bild
hinzu : die Figur des Clown - geradezu die

Personifikation dieser Ambivalenz -
bestimmt denn heute auch weitgehend sein
künstlerisches Schaffen.

Im folgenden sollen nun die Märchenbilder,

in denen sich sowohl Persönlichkeit

als auch die künstlerische Entwicklung

Herbert Leupins spiegeln, genauer
unter die Lupe genommen werden; in
den in Tempera, im Bilderbuchformat
gemalten Bildern läßt sich innerhalb eines
einheitlichen Zyklus' die Veränderung in
Leupins Bildauffassung und Bildgestaltung,

die sich auch in seinem viel
umfangreicheren werbegraphischen Schaffen
findet, «in nuce» fassen.

«Hans im Glück» zeichnet sich durch
eine äußerst komplexe und durchdachte
Bildkomposition aus, die den chronologischen

Ablauf der Geschichte synchron in
die als Tafelbilder gestalteten Ansichten
umsetzt. Wo immerdie Handlungaufeine
Entscheidungssituation für Hans
zustrebt, kommt die Diagonale in der
Bildgestaltung zum Zug : So taucht bereits im
ersten Bild am Horizont, diagonal zur Figur
des Hans leicht verschoben, in der rechten

Bildhälfte der Reiter zu Pferd auf, der
dem im Besitz des Goldklumpens «glückselig»

schwitzenden Hans" ein erstes
Angebot machen wird. Der Wegist —so
empfindet es der Bildbetrachter, der aus leichter

«Kinderperspektive» auf die Szene
blickt - steil und steinig; hinter Hans
herschreitend gelangen wir ins Bild und
damit in die Geschichte hinein.

Zäune auf beiden Seiten lassen keine
Abweichung vom eingeschlagenen
«Erfolgsweg» zu; damit werden «Weg» und
«Richtung» in diesen Bildern auch zur
Metapher für den Lebensweg, im Verlauf
dessen zwischen Erfolg, Reichtum, Mühsal

einerseits und Glück, Bescheidenheit
und Freiheit andererseits gewählt werden
muß. Wege und Straßen waren es übrigens

auch, die neusachliche Künstler
besonders faszinierten; sie führen in
unbekannte Fernen - « die Weite aber wird uns

130



^

-o
w j

^. .J

O O
o

zur Verlorenheit». «Wo sich zum Er-Fahren

der Welt die Wege so ungewiß zeigen,
verlangt es den Betrachter nach Überblick.

Manche der reinen Landschaftsbilder
der Neuen Sachlichkeit sind Aufsichten8.»

Im zweiten Bild von «Hans im
Glück » blicken wir als Betrachter auf eine
von Wegen durchzogene, sanfthügelige —

nach Aussagen des Künstlers — Basler
Landschaft, die in der Spärlichkeit der
Ausstaffierung, in der Überdeutlichkeit
der plastischen Gestaltung und damit in
der Abgrenzung der einzelnen Bildteile
doch auch eine gewisse der Neuen
Sachlichkeit entsprechende Vereinzelung und
Verlorenheit ausstrahlt. Wieder
beherrscht hier die Diagonale die Bildhandlung:

die Arme der Vogelscheuche,
diesem von Leupin bildlich gestalteten Symbol

für die Vergänglichkeit von Leben
und Wohlstand (man beachte ihr Tenue:
obwohl vom Zahn der Zeit angenagt, legt
sie Wert auf gepflegte Accessoires wie
weiße Manschetten und weißen Kragen —

auch das «Poschettli» darf nicht fehlen!),

ragen schräg ins Bild. Überhaupt ist ihr
Stand nicht der aufrechteste: nur noch
mühsam hält sie die Balance. Im Hintergrund

sind drei Episoden der Geschichte
gleichzeitig ins Bild gesetzt. Der Reiter
macht sich mit dem eingehandelten
Goldklumpen schräg aus dem Bild Richtung
Betrachter davon. Hans hat Mühe mit
seiner neuen Errungenschaft und fliegt in
hohem Bogen - diagonal Richtung
Bildmitte - vom Pferd. Von rechts kommt
bereits Hansens nächster Geschäftspartner,
ebenfalls auf schräg nach vorne führendem

Weg, ins Bild. Im nächsten Bild wandert

Hans mit seiner Kuh horizontal nach
rechts in Richtung Zukunft durchs Bild;
dem Betrachter wird diese Szene
wiederum in Kinderperspektive vorgeführt,
die dem Willen des Künstlers, den Leser
(also das Kind) ernstzunehmen, Rechnung

trägt. Diese Perspektive wird im
mittleren Doppelbild verstärkt, so daß
der kleine Leser-Betrachter sich gleichsam

in die Geschichte integriert findet; er
hat sich nämlich «bildlich» wie ein Indianer

ans Geschehen angeschlichen, liegt im
Gras zwischen bunten Blumen, Schmetterlinge

umgaukeln ihn (die liebevoll-genaue

Naturdarstellung entspricht Leupins

Liebe zur Natur) — und hier erlebt er
mit, wie der Antiheld Hans, der sich am
Schluß der Geschichte doch als großer
Gewinner entpuppen wird, zufrieden mit
dem gegen die Kuh eingetauschten
Schwein wiederum nach rechts — dem
weiteren Verlauf der Geschichte entgegen -
den Hügel schräg hinunter aus dem Bild
marschiert. Der Bauer seinerseits wendet
sich nach links, das heißt, er verschwindet
in der bereits abgelaufenen Handlung
der Geschichte. Hans hat in der Zwischenzeit

das Schwein gegen eine Gans
eingetauscht und wandert nun mit einem
«währschaften» Stab ausgerüstet über
Stock und Stein einer von praller Sonne
beschienenen Mauer entlang. Interessantes

Detail ist hier die Kinderkreidezeichnung—eine

frühe Form von Graffiti!—auf

Ì31



der Wand: die Geschichte von Hans mit
dem Schwein taucht hier als Zitat, als
Geschichte in der Geschichte, nochmals auf.
Analog der Vogelscheuche im zweiten
Bild war auch an dieser Mauer die Zeit am
Werk; unter dem Verputz, der schönen
Fassade, guckt - durch Risse und Löcher
bloßgelegt - bereits schon wieder die
«Wahrheit» in handfester Form von mit
Mörtel zusammengefügten Mauersteinen

hervor. Folgerichtig muß das Fundament

der Mauer denn auch mit einer eisernen

Klammer behelfsmäßig zusammengehalten

werden; die ganze Angelegenheit
bleibt aber äußerst fragwürdig-

Fragmente von heruntergefallenem Putz weisen

zusätzlich auf die Vergänglichkeit
menschlichen Wirkens und Wollens hin.
Dieses Infragestellen wird auch in der
bildlichen Gestaltung von Hans und
seinem Schatten aufgegriffen. Während
Hans, zufrieden über den vermeintlich
geglückten Tausch, froh in die Welt guckt,
hat sein Schatten, bedingt durch den
Lichteinfall, das « Gesicht verzogen » ; Hansens
Schatten formuliert also bereits die Frage
nach der Angemessenheit der psychischen

Befindlichkeit seines Herrn. Auf
dem nächsten Bild quält sich Hans denn
auch mit dem neuerworbenen Wetzstein
auf dem Rücken-analog der Schnecke im
Vordergrund — durch eine wüstenähnliche

Landschaft, sein Gesicht entspricht
nun genau dem Ausdruck des Schattens
im vorhergehenden Bild: Besitz und
Reichtum sind ihm zur wahren Bürde
geworden! Mit dem Ziehbrunnen am rechten

Bildrand ist das Ziel von Hansens
mühsamer Reise auch schon angegeben : hier-
beim Wasser- und damit Lebensspender—
wird er seine Last los und erwacht zu
neuem Leben. Die Steinwüste stimmt
einerseits mit Hansens psychischer Verfassung

überein, andererseits weist das Bild
Charakteristika auf, die es mit Gemälden
der Neuen Sachlichkeit, zum Beispiel
Nikiaus Stoecklins « Hartmannsweilerkopf »

(1919), vergleichen ließe: die Verloren¬

heit der Figur in wüstenähnlicher, toter
Landschaft; abgestorbene, abgebrochene
Bäume; von Symmetrie beherrschte, statische

Hügellandschaft. Die starke Kon-
turierung der Gegenstände hat eine
«übernatürliche» Plastizität zur Folge,
welche dem Bild neben dem gleichsam
magischen Realismus zusätzlich noch eine
surreale Komponente vermittelt.

Im Schlußbild hat Hans die Krise
überwunden ; befreit und glücklich gelangt er
wieder zu Hause bei seiner Mutter an;
« Seldwyla ist Ende und Ziel des Weges, als

Bild der Zukunft bestimmt es dessen Sinn.
Ohne die Heimkehr und ohne die Heimat
wird der Weg sinnlos, denn sie sind die
Verheißung zivilen Lebens, Symbole des
Friedens1'.» Hans, der Glückspilz (über
seiner Haustür befindet sich sinnigerweise

ein Glückskleeblatt!), läuft in der
Diagonale — seine letzte Entscheidung ist
eben gefallen - ins Bild und auf das Haus
zu und der ihm zuwinkenden Mutter
entgegen ; sein Weg schneidet dabei die Vertikale,

die Gasse, die direkt aufdas Schloß,
den Sitz von Reichtum und Macht zusteuert.

Das Schloß seinerseits steht zwar
getrennt von den übrigen Häusern auf dem
Hügel, ist aber trotzdem eingebunden in
die Gesamtsilhouette des Städtchens; das
heißt, es gehört zu dieser Welt und zu
menschlichen Möglichkeiten des Seins,
interessiert aber unseren - nun wirklich
glücklichen - Helden nicht mehr.

Leupins Bilder zu « Hansel und Gretel »

— im gleichen Jahr wie diejenigen zu
« Hans im Glück » entstanden - gelingt es,
die unheimliche und schreckliche
Geschichte mittels humor- und liebevoller
Details für Kinder erträglich zu machen,
obwohl er gerade hier teilweise für
Märchenbilderbücher äußerst gewagte
Bildkompositionen gewählt hat. Grundthema
dieses Märchens ist bekanntlich die Beziehung

der Kinder zur mütterlichen Figur;
hier ist sie gar in zweifacher, gesteigerter
Art und Weise thematisiert. Einerseits

132



werden die Kinder von der Frau des
Holzhackers verstoßen, wobei vom Grimmschen

Text her unklar bleibt, ob es sich um
die Mutter oder Stiefmutter der Kinder
handelt (der knappe, kühle Ton der
Schilderung der familiären Beziehungen läßt
aber auf eine Stiefmutterfigur schließen).
Die Frau des Holzhackers wird, indem sie

ihre positive Seite, ihre Mütterlichkeit,
unterdrückt, zur —inJungscher Terminologie

- «bösen Mutter» oder «Todesmutter».

Andererseits haben sich die Kinder
gegen die böse Hexe, gleichsam eine
Potenzierung der bösen Mutterfigur und
gleichzeitig eine Personifikation der
«Todesmutter», und gegen deren dunkle
Machenschaften tatkräftig zur Wehr zu
setzen. In der Art, wie «die dunklen
Muttergestalten in den Märchen ihre schädliche
und vernichtende Wirkung ausüben,
gibt es einige typische Verhaltensweisen.
Vor allem scheinen (die Hexen) einen großen

Hunger nach Menschenfleisch zu
haben, denn sehr oft trachten (sie) danach,
ihre Opfer aufzufressen, nachdem sie
diese z. B. gekocht haben"'.» Ein gleiches
Schicksal soll Hansel und Gretel auch
durch «ihre» Hexe bereitet werden. Leu-

S4.-1 i

y

ri

svi

V.«

as5r;SStfU**(,'*W W

pin führt die Stiefmutter als verhärmte
Frau mit hartem Gesichtsausdruck vor,
die die sich sträubenden Kinder gegen
den Wald hin zieht; diese Darstellung
wurde vom Künstler nicht beschönigt. Im
Märchen « Hansel und Gretel » wurde die
Einsamkeit und Verlassenheit der Kinder

für Herbert Leupin zum zentralen
Thema; hier spiegeln sich sowohl Verlo-
renheitsgefühle, die er in seiner eigenen
Kindheit und Jugend kennenlernte, als
auch die Schicksale zahlreicher Kinder in
der heutigen Welt (Kriege, Kinderhandel,
Kinderausbeutung).

Im Hexenbild dagegen bietet Leupin
den Kindern eine Gestalt, die wohl hexenhafte

Züge (als da sind : gebeugte Haltung,
Buckel, große Nase, zerzaustes Äußeres,
Spinnenfinger) trägt, deren - von anderen

Illustratoren meist lustvoll ausstaffiertes

— schreckliches Erscheinungsbild vom
Künstler aber durch gezielt eingesetzte,
humorvolle Bildelemente neutralisiert
wurde. Der schreckliche Blick der Hexe ist
verdeckt; in dem blauen bzw. gelben Glas
der Brille spiegelt sich ein lustig blau-gelb
gestreifter Basler «Mäßmogge», der den
Kindern von überlangen Spinnenfingern
entgegengestreckt wird. Auf dem Buckel
der hämisch-lustig schmunzelnden Alten
hockt ein, ihrer Körperform genau
angepaßter, zerzauster schwarzer Vogel, der in
Stellvertretung verschmitzt und zugleich
boshaft auf die - im Bild nicht dargestellten

- Kinder blickt: der Vogel wird damit
gleichsam zum «bösen Geist» der Alten -
der Schrecken dieser Figur ist aufgeteilt
und damit für den kindlichen Betrachter
auch reduziert!

In dem 1945 veröffentlichten Märchen
vom «Schneewittchen und den sieben
Zwergen » tritt den Kindern eine ganz
andere Art von Hexe aus dem Bild entgegen.
Die Details im dunklen Hintergrund sind
nicht wahrnehmbar, von einem grün-gelb
magisch leuchtenden Becken aus durchziehen

giftfarbene Dünste den Raum. Auf

»33



dem Tisch, von Hexenelixier und Kerze
beleuchtet, ist - neben dem Zauberbuch
als wichtigstem Utensil jeden Hexenhaushalts

— ein ganzes Arsenal an Ingredienzien,

Werkzeugen und sonstigen
Hexenhilfsmitteln ausgebreitet: In allen Farben
des Regenbogens schillernde Flüssigkeit
tröpfelt durch das phantastisch gewundene

Reagenzglas in die Flasche; auch
eine Alraune, Totenkopf und Stundenglas

dürfen nicht fehlen. Wie nun aber
stellt Leupin die dazugehörige fürchterliche

Hexe dar Mit einer roten Clownnase

ausgerüstet, injiziert hier die Stiefmutterhexe

das für Schneewittchen bestimmte
Gift mittels überdimensionierter Spritze
in den Apfel : das kann ja nicht gut gehen
Mit diesem Bild, das einerseits einem
traditionellen Märchenhexenbild
nahekommt, es aber gleichzeitig hinterfragt
und verfremdet, weist Leupin den kleinen

Bildbetrachter bereits auf den guten
Ausgang der Geschichte hin. Das istja gar
keine richtige Hexe, die versuchtja nur so

zu tun, als ob. Man stelle sich bloß vor: Bei
ihrem bösen Treiben ist sie angewiesen
auf so banale Hilfsmittel wie Zündhölzer!
Eine «richtige» Hexe wüßte sich da ganz
anders zu helfen! Leupin versteht es also
immer wieder, durch liebevoll und klug
eingesetzte kleine Details das Schreckliche

der Märchen für Kinder zu relativieren

und das Betrachten sogar zum
vergnüglichen Spaß werden zu lassen.

Solches geschieht auch in den Illustrationen

zu « Hansel und Gretel »

Im Bild von Hansel im Stall scheint die

ganze Grausamkeit der Märchen in
komprimierter Form zu stecken; das scharfe,
blanke Messer und der Kochlöffel hängen
gleich neben dem Gitter am überdimensionierten

Nagel. Sie sind Zeichen für den
von der Hexe geplanten weiteren Verlauf
der Geschichte. Kleine, exakt gezeichnete
Details wie die Fliege oder das plastisch
gezeichnete Vorhängeschloß schaffen für
das Kind ein erstes Gegengewicht zum

Schrecken der dargestellten Szene; die
kleine weiße Maus mit den roten, listigen
Augen und den scharfen Nagezähnen aber
ist als Zeichen für die Rettung Hansels
und die Befreiung der Kinder von der
Hexe eingesetzt. Die eigentliche
Befreiungsszene, die Verbrennung der Hexe, ist
denn auch folgerichtig vom Illustrator
übergangen worden. Leupin betont
lieber den Mut und Durchsetzungswillen
der beiden Kinder, denen er das letzte
Bild reserviert hat; der kleine
Bildbetrachter sieht seine zwei Helden vergnügt
in einer nun wieder hellen, fröhlichen
Landschaft heimwärts ziehen. Hexe und
Stiefmutter sind aus der Geschichte eliminiert;

das heißt, die Kinder haben sich
erfolgreich gegen die beiden lieblosen
mütterlichen Figuren behaupten können und
kehren nun reicher — sowohl an materiellen

Werten (die Schätze der Hexe) als auch
an Erfahrung —zu ihrem Vater zurück.

Die doppelseitige Tafel in der Mitte von
« Hansel und Gretel » steht in ihrer konsequent

dunklen und düsteren Farbgebung
einmalig in der Geschichte der Märchenillustration

da. Riesengroß wirkende kahle
Baumstämme, die trotz ihres abgestorbenen

Erscheinungsbilds unheimliches, fast
schon wesenhaftes Leben ausstrahlen,
säumen den von magischer Beleuchtung
vorgezeigten Weg zum Hexenhaus hin.
Die grünlichgelb schimmernde Farbe des

Wegs wird von der Türe aufgenommen -
das Zentrum des magischen Lichts aber
liegt im Hexenhaus selbst. Dieses Leuchten

entspricht in seiner Farbigkeit und
Intensität genau demjenigen des Hexenzau-
bertopfsim «Schneewittchen».Solchselt¬
sames, zwischen Gelb und Grün changierendes

magisches Leuchten findet sich
übrigens auch im Bild «Piazza d'Italia» von
1912 des für die damalige zeitgenössische
Kunst wichtigen Malers Giorgio de Chirico

; er wird der von Italien ausgehenden
Strömung der Pittura Metafisica
zugerechnet, die ihrerseits wieder die Maler
der Neuen Sachlichkeit beeinflußt hat.

134



Ende der fünfzigerJahre, nach einer als

existentielle Krise empfundenen Zeit,
wandelt sich Herbert Leupins Stil «vom
naturalistischen Realismus zum Frei-
Zeichnerischen und koloristisch
Malerischen"». Diese Krise widerspiegelt sich in
dem zwischen 1944 und 1949 entstandenen

Märchenzyklus; die
künstlerischgestalterische Veränderung, der Versuch
des Künstlers, einen Ausweg aus der Sackgasse

zu finden, läßt sich anhand des

Erscheinungsjahres der Bände ziemlich
genau rekonstruieren. Der «Gestiefelte
Kater» (1946) ist erster Ausdruck eines
künstlerischen Wandels; hier finden sich
erste Anzeichen eines beginnenden
Aufbruchs in einer Zeit, in der sich alte Stile
und Formen der Bildgestaltung für Leupin

als überholt erwiesen haben. Herbert
Leupin selbst spricht in der Rückerinnerung

von einer eigentlichen Übersättigung!

Die während der «Märchenzeit» in
Kindergärten von Leupin gemachte
Beobachtung, daß Wissen und Erfahrung
die künstlerische Freiheit nur begrenzen,
führte ihn auf die Suche nach der
Rückgewinnung solch einfacher Formen für das

eigene Schaffen. Vorbild war ihm hier
einerseits Picasso, der am Schluß seines
Lebens zeichnen wollte «wie ein Kind»:
einfach, frei und kreativ. Andererseits läßt
sich solch ursprüngliche Kreativität auch
in sogenannter Stammeskunst finden -
Leupin ist auch heute noch ein oft gesehener

Besucher des Völkerkundemuseums
in Basel.

Die Heterogenität der im « Gestiefelten
Kater» verwendeten Stilmittel entspricht
dieser Suche Leupins nach Neuem; die
malerisch-plastische Bildgestaltung der
bisherigen Märchen steht hier neben
neuen plakativ-graphischen Bildlösungen.

Teilweise versucht Leupin sogar, die
beiden Stilrichtungen im Bild zur
Synthese zu bringen. So tritt dem Betrachter
der witzige und pfiffige Kater zu Beginn
des Buches vor einem flächenhaft gestalte¬

ten Hintergrund entgegen; das freche,
gewagte Zitronengelb der Landschaft ist
bestens auf das Katzentier abgestimmt,
das uns verschwörerisch mit seinen
grünlichgelben Augen zuzwinkert. Der
schwarze, mit roter Jacke und orangem
Hut samt grüner Feder ausgestattete Kater

selbst ist teilweise noch plastisch gemalt
(zum Beispiel Hut, Stiefel, Sack); daraus
resultiert nun eine Spannung sowohl im
farblichen als auch im gestalterischen
Bereich. Der schlaue Kater agiert äußerst
präsent und wachsam vor den Kulissen
einer grell erleuchteten Bühne. Das zweitletzte

Bild ist bis auf ganz wenige kleine
Bildelemente noch der früheren
Malweise verpflichtet. Hier taucht ein letztes
Mal das magische Leuchten früherer
Bilder auf; gleichsam als eine letzte Reminiszenz

an erinnerte Bildwerke, die dem
magischen Realismus nahestehen. Leupin
gelingt in dieser Verwandlungsszene eine
kompositorisch spannende Bildlösung,
indem er in der Gleichzeitigkeit der
Darstellung einen in rasanter Geschwindigkeit

ablaufenden Vorgang einfängt. Der
Zauberer verschmilzt zusehends mit dem
Elefanten: der Schattenwurf seines
violetten Gewandes ist Bestandteil des

Elefantenkörpers, Gesicht und Hände des
Zauberers entsprechen farblich den
Elefantenzähnen. Als Gegenpart zum kalten
Violett des großen Zauberers steht, diagonal

versetzt und in die untere rechte Bildecke

gedrängt, der kleine gestiefelte Kater,

dessen Kleidung in warmen Rottönen
leuchtet. Im letzten Bild nun kehren sich
die Verhältnisse um: Riesengroß blickt
der Kater auf die kleine Zaubermaus
hinunter. Die Identifikationsfigur « Gestiefelter

Kater» tritt dem Kind-Betrachter nun
von gleich zu gleich entgegen; implizit
gibt er dem Kind zu verstehen: Wir Kleinen

schaffen das schon! Bis auf wenige
Details (Katerschnauze und Hutband,
Zauberhut der Maus) ist dies Leupins
konsequenteste und gewagteste flächenbetonte

Bildlösung. Ein leuchtendoranges

135



Kreissegment erweckt durch gezieltes
Einsetzen einiger schwarzer Katzenhaare
den Eindruck eines wirklich übers
Katzenohr gestülpten Hutes. Die knallgelben
Augen beginnen, in Kontrast gesetzt zum
starken, kalten Violett, förmlich zu leuchten.

Die rote Unterlage, auf der die
erschrockene weiße Zaubermaus sitzt (ihrerseits

wieder ein Kontrast zum schwarzen
Kater), ergänzt in ihrer sorgfältig
abgestimmten Farbigkeit die gewagte Komposition

zu einem Ganzen. Solch gestalterische

Großzügigkeit in Bildern für Kinder
war — und ist auch heute noch — selten

mßf^yo
¦M»®W

y

«Ca»

Die grauslige Geschichte vom «Wolf
und den sieben Geißlein» (1947) ist vom
Künstler in humorvolle, ins Groteske
spielende Bilder verpackt worden. Da taucht
plötzlich ein zerlumpter, rauchender
Trinker-Ganoven-Wolf auf, der zerstörerisch

in die heile Welt der Zicklein
einbricht (in Bild 5 ist die Welt der Geißlein
denn auch im wahrsten Sinne des Wortes
nicht mehr «heil» : die weinende Geiß findet

zu Hause nur noch zerbrochenes
Spielzeug vor). Die plakative Bildlösung
ist ergänzt durch eine starke, dunkle Kon-
turierung der Gestalten, die an Walt Dis¬

neys Figuren denken läßt, ohne allerdings
wie diese zur Verniedlichung und
Verharmlosung zu tendieren.

Im nächsten Buch, im «Dornröschen»
(1948), manifestiert sich - so Leupins
eigene Aussage-die künstlerische Krise am
deutlichsten; sie wurde, indem der Künstler

mit seiner Malerei an Grenzen stieß
und sie zu überwinden suchte, zur eigentlichen

Identitätskrise. Leupins in diesen
Bildern gezeigter Humor, seine Lustigkeit,

waren ihm damals bitterer Ernst: er
war auf der Suche nach einfachen, gültigen

Formen der Bildgestaltung. Vorbild
waren ihm die « Papiers collés » des späten
Matisse, deren Einfachheit und Vollkommenheit

der Form er bewunderte. Leupin
steht der dekorativen Bildgestaltung des
«Dornröschen» heute eher skeptisch
gegenüber, obwohl er sie damals durchaus
anstrebte. Der Versuch, eine neue
Bildsprache zu finden, führte ihn zu keiner
befriedigenden Lösung: zu harmlos ist das
Resultat, zu groß der Anteil des rein
Dekorativen. Leupins Vorliebe fürs «

Geschichtenerzählen», dem eine freie, zeichnerische

Malweise viel eher entspricht, kam zu
kurz.

Das «Märchen von Frau Holle» (1949),
das letzte der neun Bilderbücher, ist
dann Ausdruck eines Schrittes hin zu
einer künstlerischen Befreiung. In humorvollen

Bildern, aus denen das unheimliche

Element verschwunden ist, werden
wieder Geschichten erzählt. Im Doppelbild

(dem heutigen Lieblingsmärchenbild

ZU DEN FOLGENDEN
ZEHN MÄRCHENBILDERN

9
10

Hans im Glück.
Hansel und Gretel.
Der gestiefelte Kater.
Schneewittchen und die sieben Zwerge.
Der Wolfund die .siebenjungen Geißlein.
Frau Holle.
Dornröschen.

136



if



LV* j%
9



'¦¦w

Mm^mm«~HB



f

..I



/



***u*

m
:

s
%



'--.V

0^%e
ft'



t
w

¦m-';. ¦

"\M**1



¦ fifi <**
¦

fi-'lfi

> fe;

"Ï

:¦--¦-. l~:"¦.

/.Ï
M

feft
J

fe
- L.LfifiLLL-LXXX

-

\ rV X. -¦

-

X- ¦:..'¦¦

X
I fili

It,

s

- -,
- -

ïML*
mXyXXL-

¦IX>':

XI



^T



Leupins!) führt der Künstler dem kindlichen

Betrachter eine Vielfalt lustiger
Wintergeschichten vor. Frau Holle und ihr
Reich ist in diese — möglicherweise an
Kinderzeichnungen inspirierte - Winterwelt
integriert; sie steht nicht als mit
übernatürlichen Kräften versehene Macht außerhalb

des Geschehens. Herbert Leupin
schuf damit das Panorama einer positiven
Welt, ein Angebot an lustigen Geschichten,

die er wohl einerseits für das Kind in

ihm selbst, andererseits aber auch für
seine eigenen Kinder (der erste Sohn
wurde 1948 geboren) erzählt hat. In
diesem letzten Märchenbilderbuch zeichnet
sich der Beginn einer neuen Bildsprache
Herbert Leupins ab, die heute in der
einfachen, zeichnerischen Gestaltung seiner
in freier künstlerischer Tätigkeit gemalten

Clownbilder ihren sprechendsten
Ausdruck findet.

An diesem Märchenzyklus in seiner
Gesamtheit läßt sich die Entwicklung Herbert

Leupins-in den für seine Suche nach
einem neuen künstlerischen Ausdruck so
bedeutenden Jahren —besonders gut
verfolgen, da es sich um ein in sich geschlossenes

Werk und um motivisch verwandte
Bilder (Märchenbilder, Bilder für Kinder)

handelt. Da die Bilderbücher im
Abstand von je einem Jahr erschienen sind,

bietet sich hier die reizvolle Möglichkeit,
die Veränderung, die sich auch im
Plakatschaffen des Künstlers Herbert Leupin
vollzogen hat, in ihrem zeitlichen Verlauf
und «im Kleinen» zu beobachten.

ANMERKUNGEN

' Das Zitat stammt aus dem Prospekt des
Globi-Verlags, der im November 1944 die
ersten drei Bände der Märchenbilderbuchsei ie

ankündigte; J, K. Schiele erläutert hier auf
S. 2, warum gerade Grimms Märchen gewählt
wurden.

¦' Vgl. Bücher aus dem Globi-Verlag,
November 1946,8.7.

3 Vögele, Christoph: Kastenraum und
Flucht, Panorama und Kulisse. Zur Raumpsychologie

der Neuen Sachlichkeit. In: Neue
Sachlichkeit - Magischer Realismus. Bearbeitet

von Jutta Hülsewig-Johnen. Kunsthalle
Bielefeld, 1990,8.40.

4 Ebenda, S. 37.
5 Nikiaus Stoecklin, 1896-1982. Retrospektive

aus Privat- und Museumsbesitz. Ausstellung

1987 im Berowergut, Riehen; Vorwort
von Robert Th. Stoll : « Der präzise Maler».

'' Das Plakat in der Schweiz. Autoren : Willy
Rotzler u.a. Schaffhausen/Zürich (1990), S.

49. «Ende der dreißiger Jahre tauchen die
eisten Plakate von Leupin auf. Ihre Stilmittel
sind zunächst noch die der <neuen Sachlich-
keit>, wie sie in Basel von Nikiaus Stoecklin
vertreten worden war. Es handelt sich um einen
präzisen, zeichnerisch-malerischen
Darstellungsstil von höchster Dingtreue.»

7 Martin Kaiser geht in seinem Aufsatz über
«Hans im Glück »-Ausgaben ebenfalls auf
Leupin ein: «Hans beginnt zwar seinen Weg
bereits als Belasteter - schwere Schweißtropfen

fallen auf beiden Seiten zu Boden - doch
der Wert der Last ist noch nicht zweifelhaft
geworden » (Librarium 1986, Heft 3, S. 175).

8 Vögele, a. a. O., S. 35.
9 Kaiser, a. a. O., S. 176.
10 Birkhäuser-Oeri, Sibylle: Die Mutter im

Märchen. Stuttgart 1976, S.49. Vgl. dazu
S. 48 : « Der Archetypus der Erdmutter enthält
wohl an sich gleich viel Licht wie Schatten
Dieser seelischen Tatsache entsprechend lassen

sich auch unter den bösen Mutterfiguren
der Märchen, wie Hexen und Stiefmütter,
verschiedene Typen finden.»

" Herbert Leupin - Plakate 1939-1969.
Einleitung und Zusammenstellung: Reinhold
Hohl. Schriften des Gewerbemuseum Basel,
Nr.8,S. 11.

149


	Mit Herbert Leupin im Märchenland : Bilder eines Schweizer Künstlers zu Märchen der Brüder Grimm

