Zeitschrift: Librarium : Zeitschrift der Schweizerischen Bibliophilen-Gesellschaft =

revue de la Société Suisse des Bibliophiles

Herausgeber: Schweizerische Bibliophilen-Gesellschaft

Band: 32 (1989)

Heft: 1-2

Artikel: Vorreformatorische Gebetbuchdrucke in deutscher Sprache
Autor: Ochsenbein, Peter

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-388510

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-388510
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ma anche inferiori) e a chiedere costante-
mente sostegni finanziari alleistituzionifede-
rali create per tali scopi (Fondo Nazionale
per la ricerca scientifica, Pro Helvetia), o a
cercare finanziamenti presso Istituti bancari,
fondazioni, aziende, enti pubblici o privati,

articolarmente sensibili all’aspetto cultu-
rale del paese. Si stampano cosi anche non
poche opere in coedizione. Per tentare di for-
zare I'impenetrabile e agguerrito mercato
italiano, recentemente ’editore Dado si &
accordato con un distributore italiano, che
dovrebbe garantire la diffusione su tutto il
territorio della Penisola da Romain su,maa
condizioni assai disagevoli: sconto del 60%
sul prezzo di copertina, fornitura dei volumi
in Italia e possibilita di resa.

Chiudiamo con un concetto espresso in
una relazione tenuta a Berna nel 1988 dal-
I’editore Armando Dado: «Per concludere si
puo affermare che pubblicarelibrinella Sviz-
zera italiana significa muoversi in un micro-
cosmo difficile, insidioso eppure appassio-
nante. Chi volesse intraprendere questa atti-
vita tenga presente le soddisfazioni ma anche
i numerosi rischi che tale attivita comporta.
E’una scelta cherichiede innanzitutto amore
per il libro, curiosita per gli uomini e sete di
interessi culturali, ma richiede anche un piz-
zico di fantasia e di inventiva, di gusto per il
rischio e ’avventura culturale, sopra tutto
esige pero un occhio attento, ¢ la consapevo-
lezza di non potersi permettere distrazioni
dalle dure leggi dell’economia.»

PETER OCHSENBEIN (ST. GALLEN)

VORREFORMATORISCHE GEBETBUCHDRUCKE
IN DEUTSCHER SPRACHE

Die Jahrzehnte vor der Reformation in
Deutschland gelten als eine der kirchen-
frommsten Zeiten des Mittelalters. Aus vie-
len Zeugnissen — von der persénlichen Notiz
bis zum mehrbdndigen Traktat, von der ein-
fachen Zeichnung biszum spatgotischen Re-
tabel — zittert religiose Erregtheit, Glaubens-
sucheund unbindige Hoffnung aufein besse-
res Jenseits . Insbesondere warenviele Laien
davon erfiillt. Zeitgenossische Autoren for-
derten diese geistliche Nachfrage, kréftig un-
terstitzt von den Buchdruckern, die nicht
selten dank hoher Auflagen gute Gewinne
erzielen konnten. Lateinische und volks-
sprachlich gedruckte Bicher mit religidser
Thematik: ein Uberblick {iber ihre Anzahl
und Vielfaltist—trotz der weit fortgeschritte-
nen Inkunabel- und Frihdruckforschung —
nur schwer zu gewinnen. Gewil3 kdénnen
heute Spezialisten immer genauerdie Druck-
typen nach den einzelnen Offizinen oder
etwa die Herkunft und Wiederverwendung

42

von Holzschnitten bestimmen. Was aber bis-
lang fehlt, ist ein mehr literatur- und damit
textgeschichtlicher Uberblick iiber die viel-
faltigen geistlichen Biicher und Einblatt-
drucke. Das gilt in gewisser Weise auch
fir den Sonderbereich deutschsprachiger
Drucke vor der Reformation. Welchen Reich-
tum an geistlichen Textsorten, welche Viel-
faltin Thematik, GroBe und Ausstattung fin-
den wir hier vor! Wir begegnen Predigt- und
Legendensammlungen, Beicht-, Passions-
und Sterbetraktaten, katechetischen Texten,
Andachts-und Gebetbiichern, einfachen Ge-
betszetteln und handkolorierten «Heiligen-
bildchen».

In einer religids so ergriffenen Zeit mufite
eigentlich das gedruckte deutsche Gebet-
buch zu den Bestsellern religiéser Drucke ge-
héren und, da immer mehr Offizine am Bi-
chermarkt beteiligt sind, sollte eine Vielzahl
verschiedener solcher Gebetssammlungen
bis 1520 nachweisbar sein. Die kirchliche Li-



turgie war noch vollstindig lateinisch, der
lesekundige Laie drangte zu religiésen Gebe-
ten, die er in seiner Muttersprache auch
wirklich verstehen konnte. Um so erstaunli-
cher ist jedoch die Beobachtung, daf} sich
im kaum tiberblickbaren Gros geistlicher
Drucke nur eine bescheidene Zahl an
deutschsprachigen Stunden- und Privatge-
betbiichernimstrengeren Sinn ausfindig ma-
chen laf3t. GewiB3 moégen einzelne Druckaus-
gaben vollstandig untergegangen sein, weil
das meist kleinformatige Gebetbuch zu den
tiglichen Gebrauchsgegenstinden gehorte
und dementsprechend gefihrdet war. Selbst
wenn wir eine hohe Verlustquote einberech-
nen, bleibt die ermittelte Zahl klein, die Aus-
wahl verschiedener Gebetssammlungen zu-
dem &duBerst bescheiden. Ein keineswegs
vollstindiger Uberblick mége dies kurz ver-
deutlichen®.

Um das Jahr 1476 druckte Johannes Zai-
ner in Ulm ein noch holzschnittloses « Bach-
lein» mit «allerley gute gebet von den heili-
gen durch das gancze iare nach ordnung und
gelegenheit als ir yglicher vellet auff einen
sundern tag» (Hain Nr.7509). Diese soge-
nannten Suffragien zuden Kirchen- und Hei-
ligenfesten, mit Kalender und wenigen wei-
teren Gebeten ausgestattet, wurden spater
wieder aufgelegt, so um 1480 vom Ulmer
Conrad Dinckmut3. Unmittelbar vom latei-
nischen Psalterium und damit von der litur-
gischen Tradition der Kleriker und Ménche
abhingig, sind die hoch- und niederdeut-
schen Psalter, die vornehmlich seit 1490 in
EBlingen, Leipzig, Mainz, Augsburg und
Ulm erscheinen (Hain Nr.13512-1%520).
Berreits aus der Zeit nach 1470 laBt sich
in Strafburg ein lateinischer Psalter mit
deutschsprachigem Kommentar nachwei-
sen (Hain-Coppinger Nr. 13508). Von Ala-
nus de Rupe (um 1428-1475) wurde als neue
Gebetsform der Rosenkranz propagiert,
1470 in Douai die erste Rosenkranzbruder-
schaft gegriindet, der seit 1475 zunichst in
K6lnunddann auchin anderendeutschspra-
chigen Stidten gleiche Gebetsgemeinschaf-
ten folgen. Alans «Psalterium beatae Mariae

virginis» wurde deshalb auszugsweise auch
ins Deutsche Ubersetzt. Unter dem Titel
«Unserer lieben Frauen Psalter» sind minde-
stens acht Drucke aus Augsburg, Ulm und
Niirnberg bekannt, alleausdemletzten Jahr-
zehnt der Inkunabelzeit (Hain Nr. 14036~
14043).

Von wenigen Ausnahmen abgesehen, sind
deutschsprachige Gebetbuchdrucke eigent-
lich erst seit 1490 in groflerer Anzahl nach-
weisbar. Die Drucker iibernechmen ohne
Skrupel den Textder Erstausgabe und variie-
ren in ihren «Nachdrucken» lediglich die Il-
lustration oder fugen am Schluf3 des Haupt-
textes weitere Gebete an. Eindrucksvoll 148t
sich dies am «Zeitglécklein des Lebens und
Leidens Christi» zeigen, das um 1491 erst-
mals in Kirchheim erschien (GW Nr. 4166)
und finf verschiedene Inkunabel-«Nach-
drucke» in Basel, Nirnberg und Reutlingen
erfuhr (GW Nrn.4167—4171). Das «Zeit-
glocklein», von einem nicht sicher identifi-
zierbaren Dominikaner Berthold originar
deutsch verfaBt, ist nach den 24 Stunden
eines Tages aufgegliedert und betrachtet in
Gebetsform die Heilsgeschichte mit beson-
derem Schwerpunkt in der Passion Jesu¢.
Neben solchen umfangreichen Drucken ent-
stehen auch kleinere und kleinste Gebetsbro-
schiiren. Als Beispiel seien die Birgitta von
Schweden zugewiesenen Passionsgebete ge-
nannt, die vornehmlich lateinisch (GW Nrn.
4362—4383), aber auch deutsch (GW Nrn.
4384—4388) mit einem einzigen Holzschnitt
wohl in Broschurform von 8, 12 oder 16 Blit-
tern Umfang zwischen 1490 und 1495 ge-
druckt wurden.

Das in deutschsprachigen Gebieten un-
mittelbar vor der Reformation verbreitetste
gedruckte Gebetbuch war jedoch der « Hor-
tulus animae». Unter diesem Haupttitel er-
schienen zwischen 1498 und 1529 zunichst
in StraBburg, dann auch in Leipzig, Mainz,
Lyon, Liibeck, Basel, Niirnberg, Augsburg
und Konstanz tiber hundert nachweisbare
Drucke®. Neben einer lateinischen Fassung
(mit Gber 50 Ausgaben) lassen sich drei ver-
schiedene deutschsprachige unterscheiden:

43



der im Untertitel sogenannte « Wurzgarten»
(mit lediglich drei Ausgaben aus StraB3burg)
sowie das hochdeutsche und das niederdeut-
sche «Seelengartlein» (mit 46 bzw. 11 Ausga-
ben). Am grofien Erfolg des «Seelengart-
leins» diirfte der 1501 von Basel nach Stra@3-
burg zuriickgekehrte Sebastian Brant mitbe-
teiligt gewesen sein, wird doch ihm in der
Straflburger Erstausgabe die deutsche Bear-
beitung zugewiesen: «Zu StraBBburg in sym
vatterlant / Hat mich Sebastianus Brant /
Besehen und vast corrigiert / Zum tiitschen
ouch vil transferiert.» Der deutsche Text ist
nicht einfach, wiediese Titelzeilen vorgeben,
eine Ubersetzung des lateinischen « Hortulus
animae», sondern eine geschickte Zusam-
menstellung ldngerer und kiirzerer Gebets-
texte, die teils vom Stundengebetbuch her-
kommen, teils aber auch aus ilteren hand-
schriftlichen Privatgebetbuchsammlungen
stammen. «Wer vieles bringt, wird manchem
etwas bringen»—dieses von Verlegern oft be-
folgte Goethe-Wort galt offensichtlich auch
hier.

Begiinstigt wurde der Verkauf des «See-
lengértleins» nicht zuletzt durch die reiche
Ausstattung mit Holz- und Metallschnitten,
welche — je nach Ausgabe — von verschiede-
nen Kiinstlern geschaffen wurden. Im Jahre
1503 versuchte der Niirnberger Hieronymus
Holtzel dem «Seelengirtlein» mit einer dhn-
lichen Sammlung unter dem Titel «Salus
animae» Konkurrenz zu machen. Kein Ge-
ringerer als Albrecht Direr entwarf die ins-
gesamt 61 Holzschnitte. Doch das prachtvoll
illustrierte Bindchen setzte sich nichtdurch,
wurde es doch lediglich von der Niirnberger
Presse des Friedrich Peypus aufgegriffen
(1520). Diirers Holzschnitte wandertenin ver-
schiedene Ausgaben des «Seelengértleins».

Einebesondere Kostbarkeit unterden vor-
reformatorischen deutschen Gebetbiichern
stellt das sogenannte «Kdélner Gebetbuch»
dar, das im auBerordentlich kleinen Sedez-
format von 50 x84 Millimetern von Johannes
von Landen um 1506/07 gedruckt wurde und
das heute lediglich noch in einem einzigen
Exemplar (in der Universitits- und Stadtbi-

44

bliothek Koln) erhalten ist. Vor kurzem er-
schien im Urs Graf Verlag davon ein Faksi-
miledruck mit handgefertigtem Ganzleder-
einband und echten Blinden, begleitetvon ei-
nem gleichformatigen Erlauterungsband-
chen®. Dieses enthilt die Transkription und
eine von Johannes Rathoferangefertigte neu-
hochdeutsche Ubersetzung derinsgesamt 31
in der Kolner Schreibsprache der Zeit ver-
faBBten Gebete. Danach ordnet Wolfgang
Schmitz das Bandchen in die Kélner Druck-
geschichte ein. In der Stadt der heiligen drei
Konige wurden bis 1500 fast ausschlieBlich

‘nur lateinische Werke gesetzt. Johannes von

Landen (um 1462 bis um 1520) war einer der
ersten Drucker, derein Drittel seiner Produk-
tion (19 von insgesamt 68 nachgewiesenen
Drucken) in der Volkssprache druckte.

Was das «Kolner Gebetbuch» von allen
fritheren deutschsprachigen Gebetbuch-
drucken unterscheidet, ist der besondere
Typus des heilsgeschichtlichen Bild-Gebet-
Zyklus. Denn das Bindchen von wohl ur-
springlich 32 Blittern (die ersten beiden
Blétter sind leider verloren gegangen) ist so
angelegt, daB3 jeweils einem ganzseitigen
Holzschnitt auf der linken Seite rechts ein
gleich groBer und thematisch genau entspre-
chender Gebetstext gegeniibergestellt wird.
«Die Bilder erldutern den Text bzw. regen,
vom Text ausgehend, zu weiterer Betrach-
tung an’.» Dieser Gebetbuchtypus, den so-
wohl Lesekundige wie auch Analphabeten
beniitzen konnten, hat seine Vorbilderin ein-
zelnen wenigen Handschriften, von denen
das vor 1200 entstandene (und ebenfalls vor
kurzem faksimilierte) «Hildegard-Gebet-
buch» (Miinchen, Staatsbibliothek, Clm
935) das bekannteste ist®. Da wird in ins-
gesamt 72 Bildseiten die gesamte Heilsge-
schichte mit einem der Miniatur genau ent-
sprechenden lateinischen Gebet vorgefiihrt.
Derselbe Bild-Gebet-Zyklus begegnet auch
im sogenannten Lilienfelder Andachtsbuch
(Wien, Nationalbibliothek, Cod. 2739*) und
im personlichen Gebetbuch des St.Galler
Abtes Ulrich Résch (Einsiedeln, Hs. 285) 9.
Das «Kolner Gebetbuch» ist umfangmaBig



weit bescheidener und bietet auch einen sehr
einfachen, fur Laien leicht verstandlichen
Gebetstext.

Den Biicherliebhaber von heute werden
im «Koélner Gebetbuch» wohl am meisten
die urspringlich handkolorierten go erhalte-
nen Holzschnitte eines unbekannten Mei-
sters entziicken, zu denen Joachim Gaus im
letzten Beitrag des Kommentars hinfiihrt.
Bei ihrer Betrachtung erinnert man sich an
eine Bemerkung, die der erfolgreiche Erbau-
ungsschriftsteller Stephan Fridolin (um
1430-1498) seinem reich illustrierten, 1491
bei Anton Koberger in Niirnberg gedruckten
«Schatzbehalter» voranstellte: «Es ist auch
zu wissen, das[s] ettlich gegenwurff [Text-
meditationen] von pildwerck figuren [Holz-
schnitte] haben, umb derlayen willen, fiirdie
dif} bichlein allermaist entworffen ist, auf
das die, die sunst nit geschrift oder piicher
haben, sich desterbas behelfen mugen in der
verstendnus und behaltung diser gegen-
wiirff'®.» Die Bilder unseres Kolner Gebet-
buchs also ebenfalls ein Zugestindnis an
Leseunkundige? Das mag vielleicht beim
Drucker und Verleger Johann von Landen
mitgespielt haben. Wichtiger ist jedoch die
Beobachtung, daB diese Holzschnitte beim
Rezitieren und Meditieren eine genau so
wichtige, wenn nicht gar bedeutendere
Funktion einnahmen als die mitabgedruck-
ten Gebete. Denn das dort nur abbreviatur-
haft angedeutete Heilsgeschehen. wird im
Bild unmittelbar vergegenwartigt, priagtsich
sodem Gedachtnisdes Gliubigen ein und sti-
muliert gleichzeitig die fur die Frommigkeit
wichtigen Affekte des Mitleidens und ge-
meinsamer Freude. Solche geistliche Holz-
schnitte, so einfach sie erscheinen mogen,
sind keineswegs, wie ein heutiger Betrachter
meinen konnte, naiven Charakters, sondern
sie bedienen sich eines reichen Zeichensy-
stems. Jede Gebiarde, jede Gestik der darge-
stellten Personen etwa weist iiber den Hand-
lungsaugenblick hinaus in umfassendere Be-
reiche der biblisch-theologischen Welt und
fihrt so den meditierenden Gliubigen in
heilsgeschichtliche Zusammenhinge, die

Worte garnichtsoandeutungsreich entfalten
konnen. Eine konkrete Umsetzung dieser
symbolgeladenen Holzschnitte in das Ver-
stindnis des heutigen Menschen, dem sol-
ches ganzheitlich-biblisches Denken nicht
mehr sovertraut ist, wire im Kommentarteil
sehr hilfreich gewesen. Bild und Text—solaft
sich behaupten—habeninder Geschichtedes
Buches kaum jemals eine so harmonische,
sich gegenseitig ergdnzende und befruch-
tende Einheit gefunden wie gerade in heilsge-
schichtlichen Bild-Wort-Zyklen des Hoch-
und Spétmittelalters.

Man wird sich abschlieend die Frage stel-
len miissen, weshalb in einer religios so regen
Zeit so wenige deutschsprachige Gebetbuch-
drucke vor 1520 produziert worden sind. Die
Antwort daraufist nicht einfach, weil sie ver-
schiedenste Aspekte soziologischer, lite-
ratur- und vornehmlich frémmigkeitsge-
schichtlicher Art einbeziehen miiite. Einige
wenige Hinweise mogen hier geniigen. Zu-
nachst mufl man bedenken, daf3 sich neben
dem gedruckten Gebetbuch das handge-
schriebene weiterhin behaupten kann,jadal3
dieses offensichtlich in bestimmten Schichten
mehr gegolten hat. Viele geistliche Frauen
schrieben sich ihr personliches Gebetbuch
selbst oder wihlten wenigstens die Texte
dazu aus. Schreiben in der Klosterzelle war
nicht bloB kalligraphische Handfertigkeit,
sondern wurde selbst als Aktdes Betens emp-
funden. Auch in reichen Kreisen, vornehm-
lich unter dem Hochadel, galt das handge-
schriebene Gebetbuch, in Illustrationswerk-
statten nach dem Vorbild franzésischer,
burgundischer und niederlandischer Livres
d’heures geschmiickt, sicherlich als vorneh-
mer. Ein Blick in die spatmittelalterlichen
Gebetbuchhandschriften und -drucke zeigt
zudem, daB hier auch vielfach geistliche
Texte vereinigt sind, denen der Gebets-
charakter — wenigstens formal als direkte
Rede mit Gott—weitgehend fehlt. Der Begriff
«Gebet» war also im praktischen Frommig-
keitsleben viel weiter gefafit, als ihn heute
Theologen und Literaturwissenschafter nach
strengen Kriterien ab- und eingrenzen wol-

45



len. So gesehen, dienten in einem weiteren
Sinne auch die zahlreich gedruckten deut-
schen geistlichen Erbauungsschriften dem
Laien ebenso als Meditationsstoff wie das
ausformulierte Gebet zu Gott oder zu einem
Heiligen in einer eigens dafur zusammen-
gestellten Gebetssammlung. Weitaus am ge-
brauchlichsten, und dies nicht nur beim
leseunkundigen Volk, dirfte jedoch das
schriftlose Beten gewesen sein, das vornehm-
lich im wiederholenden Abbeten von Rei-
hengebeten wie Paternoster und Ave Maria
bestand und im Rosenkranz bzw. in seinen
einfacheren Vorstufen seine beliebteste Form
fand. Die uns bekannte Buchkultur des Spat-
mittelalters, sogenausie auch heute erforscht
werden mag, reflektiert jedenfalls nur zu ei-
nem geringen Teil jene damals lebendige,
aber fur uns unwiederbringlich vergangene
Frommigkeit des Spatmittelalters.

Kolner Gebetbuch des Johann von Landen aus
dem Jahre 1506. Faksimile des einzigen noch er-
haltenen Originals (64 Seiten, Format 6ox84
mm) und Kommentarband mit Beitrigen von
Prof. Dr. Johannes Rathofer, Dr. Wolfgang Schmitz
und Prof.Dr. Joachim Gaus (220 Seiten). Urs
Graf Verlag, Dietikon ZH 1988.

ANMERKUNGEN

' Vgl. Bernd Moeller, Frommigkeit in Deutsch-
land um 1500, in: Archiv fir Reformationsge-
schichte 56 (1956), S.5-31.

* Vgl. Hanns Bohatta, Bibliographie der Liv-
res d’heures (Horae B.M.V.), Officia, Hortuli
animae, Coronae B. M.V., Rosaria und Cursus
B.M.V. des XV. und XVI. Jahrhunderts, 2. ver-
mehrte Auflage, Wien 1924 ; W. von Seidlitz, Die
gedruckten illustrierten Gebetbiicher des XV.
und XVI. Jahrhunderts, in: Jahrbuch der konigl.
preuBischen Kunstsammlungen 5 (1884), S. 128-
145und 6 (1885), S. 22—38.

3 Nachgewiesen von Peter Amelung, Der Friih-
druckimdeutschen Stidwesten, 1473~1500, Band
[: Ulm, Stuttgart 1979, S. 177f. (Nr.g2).

+ Vgl. Helmut Weck, Berthold, in: Kurt Ruh
(Hg.), Die deutsche Literatur des Mittelalters,
Verfasserlexikon, Bd. 1, Berlin ?1978, Sp. 8o1f.

5 Eine ausfiihrliche Bibliographie der insge-
samt 109 nachgewiesenen Hortulus-Drucke bie-
tet: M. Consuelo Oldenbourg, Hortulus animae
([1493]-1523). Bibliographie und Illustration,
Hamburg 1973. — Zum Textbestand und zur Un-
terscheidung der volkssprachlichen Fassungen

46

vgl. Peter Ochsenbein, «Hortulus animae», in:
Die deutsche Literatur des Mittelalters (wie
Anm. 4), Bd. 4, 1983, Sp. 147-154.

6 Das Kélner Gebetbuch des Johann von Lan-
den aus dem Jahre 1506/07. Faksimiledruck und
Kommentarband, Dietikon-Ziirich 1988-1989.

7 Wolfgang Schmitz, Druckgeschichtliche und
sprachliche Einordnung, ebda. S. 104.

8 Hildegard-Gebetbuch. Faksimile-Ausgabe
des Codex Latinus Monacensis 935 der Baye-
rischen Staatsbibliothek, Faksimileband und
Kommentar, Wiesbaden 1982-1987.

9 Vgl. Achim Masser, «Lilienfelder Andachts-
buch»,in: Diedeutsche Literatur des Mittelalters
(wie Anm.4), Bd.s5, 1985, Sp.832f., und Peter
Ochsenbein, Das persénliche Gebetbuch von Abt
Ulrich Rosch, in: Werner Vogler (Hg.), Ulrich
Rasch, St. Galler Furstabt und Landesherr. Bei-
trage zu seinem Wirken und zu seiner Zeit, St.
Gallen 1987, 5.31-64.

10 Zitiert nach Horst Kunze, Geschichte der
Buchillustration in Deutschland. Das 15.Jahr-
hundert, Textband, Leipzig 1975, S. 367.

ZU DEN ABBILDUNGEN

Seite 47

Flucht der heiligen Familie nach Agypten und Kindermord
in Bethlehem. Diese heilsgeschichtlichen Ereignisse be-
schliefen den ersten Teil des Bild-Gebet-Zyklus im « Kil-
ner Gebetbuch» von 1506/07, der dem Sundenfall der

- Ureltern und den Geschehnissen bei der Geburt des Evli-

sers gewidmet sind. Flucht und Kindermord kiinden die
Passion Christi an, die im Zentrum des zweiten Teils sieht
und die Hilfle aller Bild-Text- Einheiten umfafit. Bereits
leuchtet aber auch schon die Herr-lichkeit des Gottmen-
schen auf, vor der die dgyptischen Gitzen, wie im apo-
krypen Pseudo- Matthius- Evangelium berichtet wird, von
ihren Sdulenkapitellen niederstiirzen miissen.

Seite 48

Christus befreit bei seiner Hollenfahrt die glaubigen Viter
des Alten Testaments aus der Macht Luzifers. Der sieg-
reiche Erldser mit Krewz und Auferstehungsfahne hat den
Teufel niedergetreten und holt nun die in der Unterwelt auf
ihn wartenden Seelen in das ihnen bis anhin verschlossene
Reich des himmlischen Vaters. Der Hillenrachen ist als
offenes Walfischmaul gestaltet, mit deutlichem Bezug auf
die Rettung des Jonas aus dem Bauch des Meertiers. Seine
Bitte : « Ich rief in meiner Not zum Herrn, und er erhirie
mich. Aus dem Schof der Unterwelt schrie ich auf, du hor-
test mein Rufen» (Jonas 2, 3) hat sich jetzt im umfassen-
deren Sinne fiir die gesamte glaubige Menschheit erfilll.
Das zum Holzschnitt gehirende Gebet wendet die Biite
des Propheten ins Persinliche gegenwirtiger Heilszeit:
«So befreie auch mich, lieber Herr, aus dem ewigen Ge-
Jdngnis der bitteren Hollenqual und rette mich vor den An-
JSechtungen des bisen Geistes. Amen.»






eauuontmn nerere
glozieny ebtlm ©

ir 'geuo Jetsdic ale
al mc aiummue




	Vorreformatorische Gebetbuchdrucke in deutscher Sprache

