
Zeitschrift: Librarium : Zeitschrift der Schweizerischen Bibliophilen-Gesellschaft =
revue de la Société Suisse des Bibliophiles

Herausgeber: Schweizerische Bibliophilen-Gesellschaft

Band: 24 (1980)

Heft: 3

Artikel: Knappheit, Einfachheit und suggestive Kraft : ein Beitrag zum
Verständnis der Tuschemalerei

Autor: Wüger, Hans Jörg

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-388370

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-388370
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


des Desiderius vor Augen führt. Ohne diese

beträchtlichen Ländereien wäre eine Schaf-
und Ziegenzucht, welche das Pergament für
die Handschriften schließlich liefert,
undenkbar.

(Eine ausführliche Dokumentation mit
fünf faksimilierten Text- und Bildseiten kann
gegen eine Schutzgebühr beim Belser Verlag,
Tödistraße 18, CH-8002 Zürich, bezogen
werden.)

HANS JÖRG WÜGER (JONA)

KNAPPHEIT, EINFACHHEIT UND SUGGESTIVE KRAFT
Ein Beitrag zum Verständnis der Tuschemalerei

Zum ersten Eindruck,
zur Erscheinungsart der Tuschemalereien

Das Erlebnis fernöstlicher Tuschekunst
bringt - falls auch nur einigermaßen vertieft

- die Einsicht, daß diese kargen Striche
auf nur zum kleinsten Teil benützten
Flächen mit einem Mut und mit einem
Vertrauen beim Umgang mit Nicht-Berechenbarem

gezogen sind, das nur aus einer in
Jahrzehnten erreichten Geübtheit entstehen
kann. Dieser Mut ist eher noch eine Haltung
dem Leben und den Menschen gegenüber
als eine Form äußerlicher Virtuosität oder
Meisterschaft, obgleich ein rechter Anteil an
technischem Können Voraussetzung ist. Es

gleicht dem Erlebnis mit Musikern, denen
man anmerkt, daß ihre Vertrautheit mit den
Instrumenten nicht in kurzer Zeit erwerbbar
ist, sondern daß viel, sehr viel Übung oder,
anders gesagt, daß ein Lebensbekenntnis
nötig ist, um so spielen zu können. Das ist in
unserer Zeit schwierig zu leisten ; und wem
der Sinn nach Multifunktionalität und
temporärer Arbeit steht, der wird schwerlich
das Beständige suchen, das eine Beschäftigung

wie die der Tuschemalerei fordert.
Aber gerade die niemals aufdringliche
Beständigkeit, die an sich nichts Massives hat,
macht die Tuschekunst zu einer Kunst, die
man auch dann noch verträgt, wenn man
einmal traurig ist, denn sie führt nicht mit
Buntheit zur Zerstreuung der Sinne; viel¬

mehr ist diese Kunst unter den Künsten, was
die Kiefer unter den Bäumen: beständig,
jahraus, jahrein gleichmäßig ruhig atmend,
gleich anspruchslos, im Alltag zurückhaltend

genug und an Festtagen auch zurückhaltend

genug! Mit einem gewaltigen
Gefälle zwischen der Verkennbarkeit durch
die, denen ihre Denkart fremd ist, und dem
Aussagewert für zugewandte Betrachter;
man kann auch sagen, zwischen Heizwert
und Liebhaberwert. Sie bestimmt sich ihre
Liebhaber selbst, und es hält nicht schwer,
an diesen das Gemeinsame zu merken : ihren
Sinn für Verzicht und für eine Lebenshaltung,

die nicht am Vordergründigen, nicht
am Prunk hangen bleibt, sondern sich an
etwas orientiert, was weiter führt, als wir
sehen können.

Von den Eigenarten dieser Kunst

Grundsätzlich bleibt diese Kunst immer
auf Gegenständliches ausgerichtet. Sie ist
in jedem Falle zu einem Teil verarbeitete
Weltbeziehung und läßt sich insofern auch
auf die Anschauung zurückbeziehen, die
jedem möglich ist, der Augen hat. Aber nach
der Sinneswahrnehmung bricht sie sogleich
entschieden mit allem Sinnlichen und behält
nur Formen und Intensitäten, denen allein
sie sich widmet. Das verbietet jedes Schwelgen

in der Betrachtung einer Darstellung.

219



Die einfarbigen Aufträge mit der Tusche
gleichen oft fast verbalen, schriftzeichen-
nahen Anstößen zur Imagination, und was
die stoffartige Wirkung der Tuschemalerei
betrifft, sei sie nun auf Papier oder Seide
erfolgt und sei sie aufwendiger aufgezogen
oder einfacher dargeboten, so gleicht sie
wohl in etwa der stoffartigen Wirkung eines

Buchs, das angenehm in die Hand zu nehmen

und dem Kenner ein lieber Anblick ist.
Aber die Betrachtung einer Tuschemalerei

bietet nicht wie die uns gewohnten farbigen

Bilder Genugtuung im Genuß der Buntheit

der Welt, sondern nur den Hinweis auf
ein besonneneres Verhalten, das die
Sinnlichkeit kennt und führt, aber weder befriedigt

noch bekämpft, sondern einer Sprache
gleich Mittel des Gedankenaustauschs zur
Verfügung stellt. Sie kann nicht Welt
nachbilden helfen, aber sie bietet das Vokabular
einer verfeinerten Sprache, deren karge,
verschieden intensiv schwarze Striche mühelos
an allem Vordergründigen vorbei von einem
weit über die Anschaulichkeit hinaus
gespannten Sinn zeugen.

Von ihren hauptsächlichen Eigenschaften
ragen drei heraus: erstens, daß sie das, was
sie mitteilt, knapp, aufden kleinsten Bestand
der tauglichen Hinweise reduziert, abgekürzt

wiedergibt ; zweitens, daß sie mit ihren
Ausdrucksmitteln einfach, unaufwendig und
spontan umgeht; und drittens, daß sie
suggestive Wirkungen hat.

Dementsprechend überschreiben wir die
nächsten drei Kapitel mit Knappheit,
Einfachheit und Suggestion.

Knappheit - wenig auf einmal

Die Beschränkungen auf wenige Striche
für einen Gegenstand, die ihn aber dennoch
kennzeichnen oder erkennbar machen
sollen, sind nicht vergleichbar mit den Abstraktionen

in der europäischen Kunst, welche
dem Gegenstand oft Gewalt antun. Tuschemalerei

ist nicht von der tiefsten Einfühlung
in die Natur zu trennen.

Die Frage heißt vorerst: Wie kann man

am sparsamsten das Wesen eines
Gegenstands, eines Baums, einer Ente, einer Kuh
zeigen? Wieviel Aufwand ist nötig?
Wieviele Stacheln bedeuten einen Igel? Reichen
zehn aus? Braucht es vielleicht nur vier?

Gelingt es etwa mit dreien? - Die unendlich
vielen Details und Einzelheiten, die die
Erscheinungswelt ausmachen, sind nicht nötig

zur Besinnung auf das Wesen des
Gegenstandes. Wenige Einträge kann man
kultivieren, und die zu große Vielzahl ähnlicher
oder gleicher Formen würde unweigerlich
zu einer ermüdenden Stereotypie führen.

Dem Vorgehen und auch der Technik
nach gleicht die Abkürzung der
Tuschemalerei eher der Karikatur, welche mit

« single features », mit einzelnen Zügen, auch

solche Andeutungen vornimmt und
Ganzheiten von Physiognomien und von
irgendwelchen Gegenständen mit Erfolg andeutet.

Aber die Tuschemalerei wendet ihre
Kürzel-Striche nicht in abwertendem Sinn an,

sondern mit sehr feinen Differenzierungen,
so daß man die tiefe Beziehung zu den
dargestellten Gegenständen immer noch merkt.

Die abkürzenden Striche haben nichts

von einer «Skizze» oder von einem
«Provisorium». Es gibt keine Vorläufigkeit wie

die abkürzender «Entwürfe», welche bloß

Anhaltspunkte für ausführlichere
Darstellungen wären.

Um das Wesentlichste zu sagen: Die

Tuschemalerei kennt neben ihrer
ökonomisch abkürzenden Form nicht noch eine

andere, vollständigere oder würdigere. Sie

kennt nur eine Ausdrucksweise und bleibt

dabei. Sie legt in ihre Verknappungen
offensichtlich alle Liebe und Achtung vor der

Welt und vor den Lebewesen, und jeder

Strich zeigt eine neue Stufe der Farbintensität,

sein eigenes Tempo, mit dem er hingesetzt

wurde.
In der Sprache lernt man das Abkürzen

beim Schreiben von Zusammenfassungen,
noch besser vielleicht beim Formulieren von

Titeln und Untertiteln, sofern man die Titel

noch hinweiskräftig gestalten will.



Die Formen der Dichtkunst, welche die
Kürze und Knappheit - so verstandene
Dichte - unabdingbar zu ihrem Inhalt rechnen,

sind Sprüche, Dreizeiler, Witze; so
mindestens bei uns. Im Fernen Osten stehen

schlechtweg alle Äußerungen und Mitteilungen

unter diesem Gesetz. Es ist überraschend,

nicht nur bei Lao Tse und Konfuzius,

sondern auch bei Ho Tschi Minh auf
dieselbe Forderung zu stoßen. Sein drittes
Gebot, eine der Empfehlungen für die
Partisanen, lautet: «Verkürzt die Freizeit mit
amüsanten Geschichten, die einfach und kurz
sind und dem Widerstand nützen, aber keine
Geheimnisse verraten.»

Kürze, Kargheit der Ausdrucksform und
das Nicht-Aufwendige sind der Verschleißgesellschaft

verlorene Ideale. Es geht hier
aber auch um die Geschicktheit des Einsatzes
der Mittel. Die Tuschekunst beantwortet die
Frage : Wie kann man das Karge schmackhaft

machen?
Aber die Beschränkung hat nicht nur das

Ziel der Knappheit, sondern vor allem das
höhere: das Wesentliche zu treffen. Dafür
ein Beispiel: Wer eine Sonnenblume malen
will, bemerkt beim Hinsehen, im Augenblick,

da er die Einzelformen genauer
beobachtet, daß die einzelnen Blütenblätter
oft leicht geschweift sind oder verschieden
spitze Formen haben, und er läuft Gefahr,
daß er beim Darstellen diese Einzelheiten
vergrößert und ihnen zuviel Gewicht
beimißt, woraus ein verfälschtes Bild entsteht.
In solchen Fällen ist der Anfänger ratlos,
weil er ja genau beobachtet hat, und er wird
sich vielleicht auf das So-Sein der «Natur»
berufen und seinem Lehrer die Schweifung
mit gestrecktem Zeigefinger an der Blüte
selbst zeigen. - In dieser Situation tut man
gut, sich an den ersten Eindruck zu erinnern.
Da herrschte nämlich die Grundfigur, in der
von einem starken Mittelfeld aus (welches
in der Vereinfachung runder erscheint, als
es in Wirklichkeit ist) die Perigonblätter
leuchtend nach außen abstrahlen und in alle
Richtungen weisen. Diese erinnerbare und
leicht ideierbare Grundform ist ebensosehr

eine Wirkungsart wie eine Form. Der Satz :

Eine Sonnenblume ist ein Wesen mit einem
starken Mittelpunkt, welcher das Eigene (in
der Identifikation das Selbst) bedeutet, und
mit einer Vielzahl von in allen Richtungen
sich ausstreckenden, hinweisenden und
ausstrahlenden Längsformen, welche das

Spannungsfeld nach außen (zu Partnern) schaffen

und gestalten - dieser Satz enthält keine
anschauliche Form, aber er enthält die Idee,
die dafür verantwortlich ist, daß die Sonnenblume

ein Symbol der Freundschaft geworden

ist. Und diese Idee ist so einfach darstellbar

wie der vorangehende Satz einfach
formulierbar ist.

Entscheidend ist, daß sich diese Idee im
«ersten Eindruck» übermitteln kann, und
dieselbe Idee läßt sich bei jedem
unvoreingenommenen Betrachten einer Sonnenblume

neu gewinnen und verstärken. Das
Ziel des Tuschemalers ist es nun eben, diese
Idee als ein Inbild zu klären, zu pflegen, sie

so deutlich in sich zu tragen, daß er sie

äußern, malen, auswendig bekennen kann.
Dazu genügt dann eine aAndeutung von so

vielen (wenigen!) Informationseinheiten,
wie sie der beschreibende Satz aufweist.

Für Tuschemeister existiert kein Ideal
einer Vollständigkeit oder einer Vollkommenheit

eines Bildes. Einen Informationsreichtum,

der vieles in ein einziges Bild
hineinlädt, hat wohl keiner je gesucht. Die Tendenz

der Ausrichtung auf nur einen Gegenstand

oder aufnur einen Gegenstandszusammenhang

entspricht natürlich der Form des

Denkens, das sich nur ungeteilt auf je eines
ausrichten kann. Ein dieser Ausrichtung
entsprechender monothematischer Grundzug
kennzeichnet die gesamte Tuschemalerei.
Mir ist kein einziges Bild aus der fernöstlichen

Tuschemalerei bekannt, das eine
beliebige Vielfalt von Gegenständen aufwiese.

Aus dem unendlichen Erlebniszusammenhang

drängen sich ja immer einzelne Gegenstände

und Erlebniszusammenhänge auf,
welche geeignet sind, nicht nur sich selbst

zu bedeuten, sondern gleichnishaft bedeutend

zu werden. Ziel ist dabei nie ein Indivi-

221



duelles, nicht ein Dieses-da, niemals ein Un-
wiederholbares, sondern immer ein
Wiederholbares, ein Verwandelbares, ein leicht
Anzueignendes, das keine (unüberwindba-
ren) Einfühlungsschwierigkeiten bietet : Der
Spatz im Hafer ist geeigneter als der
Paradiesvogel in der Orchidee. Ein Apfel kann
ein Symbol sein, viele Äpfel sind Speise.

Selbst die kompliziertesten Bildinhalte
wie etwa eine fuchsköpfige Menschengestalt,
die bei Vollmond durch ein Bambusfeld
schreitet, hat ihren einfachen Grund. Es gilt
ihn bloß zu finden. Dabei ist natürlich zu
beachten, daß die «Beispiele der Alten», die
überlieferten Gespräche der würdigsten
Meister der Tradition in einem viel höheren
Maße Gemeingut unter den Tuschemalern
sind, als es bei uns Gemeingüter gibt, die

man wirklich noch als bekannt voraussetzen
kann.

Ausgedehnte Lektüre und tiefe Kenntnis
der ausschlaggebenden Werke sind
unabdingbare Voraussetzungen für das Verständnis

dieser Malerei. Das Ideal der Knappheit
ist ein Lebensprinzip, das zu den Mitteln
gehört, die es erlauben, den Tod gleichmütiger
zu erwarten. Das Minimieren der Aufwendungen

und der Dinge, die man im Leben
braucht, gestaltet das Weltverhältnis lockerer.

Ein mächtiger, immerfort geäufneter
Besitz verstärkt mit seinem Wachsen immerzu

die Dingverhaftetheit des Lebenssinns.
Das ist bei uns das Übliche. Aber das

Umgekehrte ist auch möglich : auch die Askese

kennt höhere Stufen : sie macht den, der sie

wirklich übt, wirklich unabhängiger.
Die sparsamste Kunst erfordert an Material

nur Tuschestück, Anreibschale, Pinsel

und Papier. Chinesische Maler personifizieren

diese Mittel und nennen sie ihre «vier
Freunde».

Einfachheit -
Spontaneität des technischen Vollzugs

Es versteht sich bis zu einem gewissen
Grad von selbst, daß kurzeAusdrücke, die im
Material so sparsam sind wie die siebzehn-

silbigen Haikus oder eben die auf möglichst
wenige Einträge reduzierten Tuschemalereien,

auch einfach erscheinen.

Doppelte Bestimmungen, wie etwa
Remplissage - Arbeiten, bei denen man zuerst
einen Umriß zeichnet und diesen dann aus-

ZU DEN NACHFOLGENDEN
BILDTAFELN

Hans Jörg Wäger (*ig36 in Zürich) studierte an

der Universität Germanistik, Romanistik, Arabistik,
Philosophie und Kunstgeschichte. Er promovierte 196g

mit einer Dissertation über « Teile und Fragmente
unter verschiedenen Ganzheitsaspekten in der bildenden

Kunst». Schon als Gymnasiast begann er mit
Naturstudien in chinesischer Tusche und Aquarell. Heute

beherrscht er nicht nur die den chinesischen Vorbildern

entsprechenden Motivbereiche: Pflanze, Tier,
Landschaft. Seine Porträts oder die Tuschebilder, die er als

zeitweiliger Begleiter des Tonhalle-Orchesters geschaffen

hat, sind besonders beredte Beispiele dafür, wie

wirkungsvoll und wie eindringend die Tuschemalerei

auch unsere eigene Welt einzufangen vermag.
Seit ig70 gibt Hans Jörg Wäger Werkverzeichnisse

seiner Tuschebilder und Zeichnungen heraus -
Summen dessen, was er aus der unablässigen Übung

gelten läßt. Es sind bibliophile Werke nicht von der

Ausstattung her, sondern weil die Bilder durch das

gemeinsame Instrument des Tuschepinsels mit Schrift und

Sprache verbunden, zum Wort drängen — angefangen

beim Künstler selbst, wenn er über die Pflanzen oder die

Tiere, die er malt, liest, nachdenkt und schreibt (etwa

die Geschichte «Vom Wiedehopf, der nicht ausflog»)-

Die in diesem Heft wiedergegebenen Tuschebilder

von Hans Jörg Wäger sind ig8o und ig8i entstanden;

sie werden hier zum erstenmal publiziert.

1 Nebelmeer. ig8i. Werkverzeichnis Nr. 477. Tuschs.

Papier: Kinwashi. g3 X 62,5 cm.

2 Zwei Seidenschwanzhähne. 1981. Werkverzeichnis

Nr. 478. Tusche. Papier: Ungei. 66x95 cm-

3 Kiefer im Wind. 1980. Werkverzeichnis Nr. 479-

Tusche. Papier: Kinwashi. 62,5 X g2 cm.

4 Susanne. ig8i. Werkverzeichnis Nr. 480. Tusche-

Japanpapier Gayo-gashi). 91X61 cm.

5 Schilf. 1981. Werkverzeichnis Nr. 481. Tusche.

Papier: Mingei (grau) .97x64 cm.
6 Vogelbeere Eberesche). 1981. Werkverzeichnis Nr.

482. Tusche. Papier: Mingei (grau). 46x63 cm-

FALZTAFEL
Rhododendron. Sechsteiliges Wandbild. 1981.
Werkverzeichnis Nr. 483. Tusche. Papier: Kinwashi.
Einzelblätter je ca. g2,5 X 62,5 cm.

222





4

*

é

%f



Ai
\ \

¦y<

»iP

lil lI / Ui
v .»

tf VJ

^w
¦'.»'¦

/' •

a- .a"--..

'



^ag*r,

•*»••* m

X



4*

à

1





füllt -, verbieten sich von selbst nur schon
deswegen, weil man dieselbe Form zweimal
zeigt (durch die Begrenzung der eingesetzten
Fläche und durch den zuerst gezogenen
Umrißstrich, dem man beim Ausfüllen überdies
schülerhaft folgsam nachfahren muß, was
Spontaneität und Freiheit zerstört).

Es wird wenig gesagt, aber das in einer
vertieften, besonnenen und kurzgefaßten
Art, und es wird gleichsam flüssig gesprochen,

nicht gestottert, sondern korrekturfrei,
in einem Guß, so wie es mit reiflicher Übung
eben möglich wird.

Nachträge, Berichtigungen, Korrekturen
oder sonstige Spuren von Absichtsänderungen

verbieten sich. Der ganze Gestaltungsakt
hat schlicht und einfach zu sein, und schlicht
und einfach sind auch die aufdem Blatt
bleibenden Spuren.

Ausschlaggebend ist aber die seelische Un-
kompliziertheit. Sie liegt in der fraglos zur
Gewohnheit gewordenen Zuwendung zu
den Dingen und Lebewesen - in einem
ablenkungsfreien Ausgerichtetsein, und dieses
selbst ist durch ein ungeteiltes Interesse,
durch Aufmerksamkeit oder, noch einfacher
gesagt, durch Liebe garantiert.

Den weltbildlichen Rahmen für jede
Ausrichtung und auch für jeden Besinnungsund

Arbeitsakt bildet im Fernen Osten
selbstverständlich jenes dominierende
dualistische Weltbild, das im Yin-Yang-Gegensatz

symbolisiert wird. Es ist bedeutend
unkomplizierter als unsere Weltentwürfe.

Yang, dem Männlichen, dem Beweglichen

und Zeugenden zuzuordnen ist natürlich

die schwarze Tusche, dem Yin dagegen
das Papier, das Weibliche, das Ruhende,
das Empfangende. Einfach ist dabei die
Selbstverständlichkeit, daß es außer diesem
Schwarz-Weiß-Verhältnis nichts gibt, was
für den Tuschemaler die Spontaneität mächtig

erhöht. Man stelle sich vor, welche
Erschwerungen und Umwege der Zwang zu
einer vor jedem Eintrag neu sich stellenden
Aufgabe einer differenzierten neuen Farbwahl

mit sich bringen würde.
Im praktischen, technischen Bereich ma¬

nifestiert sich Einfachheit in dem Umstand,
daß die Tuschetechnik eine «alla prima»-
Technik ist, die in einem Impuls, in je einem
Akt des Farbauftrags, monochrom, in einer
Absicht, in einer Sitzung, in einer Ausrichtung

auf einen Gegenstand oder auf einen
Gegenstandszusammenhang zu einem Zeugnis

bruchloser Art führt, welches übrigens
meistens nicht - bei weitem nicht - so schnell
erzeugt worden ist, wie es den Anschein
macht.

Da bei diesem hohen Grad von Einheit
alle Kräfte zusammenwirken, kann man von
höchstgradiger Syntonität aller Einsätze
sprechen. Die besten Bilder der Tuschetechnik

zeichnen sich dadurch aus, daß ihr
Inhalt so einfach ist wie ein einfacher Satz (der
wie ein Bild natürlich viele Assoziationen
hervorrufen kann).

Die Einfachheit im technischen Vollzug
garantiert der Tuschemalerei im
Zusammenhang mit der knappen, unumschweifi-

gen Bezugnahme auf den Gegenstand eine
dank der Reduktion auf die schwarze Farbe
überraschende Direktheit, etwas, was uns
unmittelbar angeht.

Was ist aber das, «was uns unmittelbar
angeht»? Es sind die höchsten Qualitäten,
wie die ungeteilte Strahlkraft eines Kindergemüts,

die «edle Einfalt», es sind
Aufgeräumtheit und Erschlossenheit, welche eine
höhere Bereitschaft erst ermöglichen; jedes
echte Gefühl ist irgendwie einfach, und wenn
die Kunst ein vertrauenswürdiges
Verständigungsmittel sein kann, dann mag ihr eine
existentielle Schlichtheit der Lebensführung
ihrer Erzeuger und deren Erscheinung dieses

große Siegel der Einfachheit geben.

Suggestion — Evokation - Transparenz —

offene Weite

Die Tuschemalerei bildet kaum das Ganze

ihrer Gegenstände, sondern nur Teile
nach, und diese gestaltet sie als Hinweise.
Zum Beispiel gibt sie nur die eine Hälfte
eines Gesichts oder einer gesichtsähnlich ge-

229



bauten Fassade wieder und verläßt sich darauf,

daß der Betrachter aus seinem
Symmetriegefühl und aus seiner Kenntnis heraus
die andere Hälfte ergänzt. Zum
Ergänzungsakt kann sie provozieren, indem sie

das, was am Gegenstand die Mitte ist,
zuäußerst am Rand ihrer hälftigen Darstellung
einträgt und jenseits dieser «Mitte» einen
freien Schwingungsraum auf der Bildfläche
freiläßt.

Die Darstellung darf ruhig unvollständig
sein; die Vorstellung, welche sie weckt, ist
es in keinem Fall.

Zwar hört man immer wieder negative
Urteile, wie etwa die, die Bilder seien

«unfertig», «nicht vollendet», «mangelhaft
ausgeführt»; aber Betrachter, die über einen
gepflegten Erfahrungsschatz verfügen und
ansprechbar sind, geben positive Urteile und
billigen den Tuschemalereien eine suggestive

Kraft zu. Es gehört zur Tuschekunst,
daß sie den Hinweischarakter der Kunst
überhaupt vorneanstellt und daß sie das

Vorstellungsvermögen des Betrachters in
Anspruch nimmt.

Die Aufgabe des Betrachters, die «einzelnen

Züge» (single features) zu einem Ganzen

zu ergänzen, erfüllt dieser mit der Lust
an der eigenen Leistung und im Lachen über
die distanzschaffenden Einsparungen, die
dem Darsteller gelungen sind.

Die Andeutung wirkt nur als solche, wenn
das Angedeutete allgemein bekannt ist, wenn
die Gegenstände gewöhnliche oder
archetypische sind. Gräser, Bambus; Landschaft;
Menschen, die arbeiten, nachdenken, im
Glück oder in dessen Gegenteil schwelgen;
oder Drachen, die durch Traumwolken fliegen

und ausstrahlungsreich schnauben. Das
Evozierbare muß ja im Betrachter vorhanden

sein. Das heißt, daß sich der
Gegenstandsbereich aus dem bestimmt, was allgemein

bekannt ist.
Schilfrohre oder Bambusrohre sind ein

herrliches Beispiel dafür. Wenn sie aufeinem
Bild alle zur gleichen Seite geneigt erscheinen,

wenn gar ihre einzelnen Blätter wie von
einer einzigen Kraft alle nach rechts gerich¬

tet sind, dann wird ein Betrachter sagen : es

ist, als führe der Wind darein. So ein Bild ist
ein Gesprächsbeitrag.

Das Andeuten ist eine Erfahrungssache.
Erst, wer währendJahren Wirkungen knapper

Einträge im Spiegel der Kritiken von
Freunden und Feinden erfahren hat,
ermißt, was er sich leisten kann. Bei den am
weitesten getriebenen Abkürzungen stehen

Deutlichkeit und Verständlichkeit auf dem

Spiel. Es verändern sich aber auch die
Sehgewohnheiten, und mit der Zeit stellt man
andere Anforderungen und hat auch eine

höhere Bereitschaft zur aktiven, imaginativen

Mitarbeit beim Betrachten.
Die suggestive Wirkung der Werke gerät

in Gefahr, sobald der Maler irgendeine
technische Raffinesse oder eine Äußerlichkeit
zeigen will. Hingegen hat ein versagender
Strich, bei dem die Farbabgabe aus dem

Pinsel abreißt, weil er zu rasch gezogen wird
oder weil die Farbe nicht ausreicht, einen
besondern Reiz : so ein Strich läßt jeden
verstehen, daß hier Material und Technik
versagt haben und nicht die innere Haltung.
Die Seele des Betrachters folgt willig dem

versagenden Strich, und dieses viel lieber
als einem korrigierten. Man hört lieber eine

Voix cassée als einen Stotterer.
Viele Werke der Tuschekunst fordern

ganz offensichtlich heraus und fallen mit
ihren exzentrischen und sehr ungleichgewichtigen

Kompositionen als eindeutig
provozierende Stücke auf. Eineckbilder nennt

man solche, die mit ihren wenigen sparsamen

Einträgen bloß einen Viertel der
gesamten zur Verfügung stehenden Bildfläche
brauchen und den größten Teil der
Schwingungsfläche unberührt lassen.

Diese unberührten Flächen der
Malgründe sind offene Weite, sind Pause, sind

Bewegungsfreiheit, sind Aufforderung zum

Nachdenken, zum Vorstellen, zum Antwortgeben

- sie gleichen den Pausen im
Gespräch, in denen man aufatmet, sich besinnt.

Wir kennen die Pause vor allem als
gliederndes Element, etwa einer Zeichensprache
wie der Schrift. Während die kleinen Ab-

230



stände die Unterscheidbarkeit der Zeichen
garantieren, zeigen die etwas größeren
Abstände die Gliederung in Wörter.

Die Sprechtechnik lehrt, daß ein
Ausdruck hervorgehoben wird, wenn vor und
nach ihm Pausen eingeschaltet sind: die
erste Pause spannt die Erwartung, und die
zweite gibt einer größeren Nachwirkung
Raum. Auch in der Gesprächsführung zeigt
man die Wertschätzung eines Gesprächsbeitrags

dadurch, daß man eine Pause
entstehen läßt.

Pausen gelten aber in der heutigen
Leistungsgesellschaft als ein nichtleistungsför-
derndes Element, als ein unproduktiver
Zustand, den es zu bekämpfen gilt. Nach der
Gleichung «Zeit ist Geld» berechnet man
Arbeitszeiten mit teuren Maschinen auf
Sekunden und minimiert so die nicht versilberbaren

Pausen. Es ist, als ob der «horror
vacui», das eindeutige Zeichen einer unbeholfenen

und ängstlichen Haltung, auch die
Geschäftsführungen ergriffen hätte.

Die Freiheit, von der alle so gern und so
oft reden, die setzte doch eben einen
unverstellten Spielraum und ein unverstelltes
Selbst voraus. Dabei müßte die offene Weite
dominieren über das, was sich in ihr bewegt.

Unter Druck ist ohnehin jede Wirkung
verfälscht. Nur im Raum der Bestimmungs-
losigkeit kann man die höchste Beweglichkeit

erreichen. Dazu gehört eine vorurteilslose,

meinungsfreie Offenheit, und das
bedeutet von selbst auch den Verzicht aufjede
apodiktische, auf jede Art von letztgültiger
Bestimmung, wie auch auf alle Ansprüche
auf Vollendung, Vollkommenheit und
dergleichen.

Die Haltung, die noch etwas Höheres als
das grad Greifbare kennt, sieht das, wovon
Metaphysik und Spekulation handeln, mit
andern Augen. Gerade im Naturbezug
erlebt sie anders. Ebenso selbstverständlich
wie wir in unserem Weltbild hält sie sich in
Vorstellungen, die die Seelenwanderung
kennen, fließende Grenzen zwischen allen
Wesen gar nicht besonders ernst nehmen und
so herrliche Gedanken wie den wohlbekann¬

ten hervorbringen : Die Weltseele schläft im
Stein, träumt in der Pflanze, atmet im Tier
und kommt im Menschen zum Bewußtsein.

In solch einem Denken und Erleben sind
die Erlebenden und die Denkenden nicht
als Subjekte vom Gedachten und vom
Erlebten abgetrennt, sondern sie schaffen Ein-
fühlbarkeiten in die verschiedenen Zustände
derselben, allem Existenten immanenten
Wesentlichkeit; sie erzeugen Bahnen und
Vorstellbarkeiten für Analogien, Vergleiche,
aber eben auch für Verwandlungen, Ver-
wandelbarkeiten, Umformungen und
Veränderungen ohne Substanzverlust - über
den Tod hinweg; sie handeln vom Erkennbaren

im Unkenntlichgewordenen, vom
Vertrauen ins Fremde, von dem an der
Oberfläche des Gewöhnlichsten versteckten
Geheimnis.

Suggestiv starke Bilder werden in jedem
Betrachter wieder andere Antworten und
Entgegnungen provozieren, und deswegen
steht das in ihnen investierte Gedankengut
tatsächlich auf einer hohen Stufe der
Entwicklungsfähigkeit und der Verwandlungs-
fähigkeit.

Wie untrennbar Ideelles und Technisches
miteinander verschmelzt sind, zeigt ein
Gedanke zum transparenten Farbauftrag:
Tusche wird nie deckend aufgetragen,
sondern immer transparent, wie auch in den
andern «alla prima»-Techniken, dem Fresko

und dem Aquarell. Das heißt, daß die
Äußerungen eines Malers gar nie als ein
Widerstand, der dem Auge eine Grenze oder
eine satte Materialität entgegensetzte,
erscheinen. Im Gegenteil sind sie transparente
Formen, die einen weit über das
Gegenständliche, Vordergründige hinausgespannten

Blick ein Stück weit führen, die ihm die
gewohnten Formen in der Reduktion aufdie
Schwarztöne etwas weniger verfänglich
offerieren.

Die schwarze Farbe zeigt die gemeinten
Wesen in einem von der Wirklichkeit etwas
abgerückten Zustand, so als ob sie durch die
Umsetzung, die sie in der Tuschemalerei
erfahren haben, umsetzbare, verwandelbare,

231



bewegliche Träger ihrer Aussagen geworden
wären. Das waren sie im fernöstlichen
Bewußtsein selbstverständlich schon immer.
Aber das Auffordern zum Vorstellen der
Veränderungen und Verwandlungen - das eben
ist die Aufgabe der suggestiven Qualitäten
dieser Malereien.

Weltanschaulich Europäisches
und Fernöstliches

Alle westlichen Religionen haben Bücher
mit numerierten Sätzen, haben einen
Schöpfergott, der auch ein Weltende bestimmt ; in
ihrem Schoß hat eine Gesellschaft den
Geburtsmoment als schicksalsbestimmend und
den Tod als Abschluß zu erleben gelernt,
sieht das eigene Leben als ein individuelles,
«unteilbares», hat sich in dieser engen
Abzäunung durch diese nicht in Frage zu
stellenden Grenzen von Geburt und Tod in
Dingbezüge verstrickt, die aus lauter
subjektiven Bewertungs- und Aneignungsakten
zu einem Verhalten führen, wovon Besitz
und Sein-Eigen-Nennen Resultate sind. Die
Wertsysteme der europäischen Gesellschaft
sind nicht von Individualität und
Persönlichkeitsvorstellungen zu trennen ; sie haben
ihren Ursprung alle in der selten irrtumsfreien

Subjektivität. Auswüchse wie
Selbstheiligsprechungen, Gotteskomplexe kommen

als Extreme vor; an der Tagesordnung
sind Lebensbekenntnisse europäischer Denker

in Form von mehrhundertseitigen, wenn
nicht mehrtausendseitigen Monologen.

Statt dieser treffen wir in den östlichen
Zeugnissen auf Gespräche, und daraus, daß
die ergreifendsten und würdigsten Zeugnisse
aus dem Osten immer Gespräche wiedergeben,

können wir schließen, daß das

Gespräch und die Gesprächsfähigkeit als solche
dort höchste Wertschätzung genießen.

Um vor Bücherfreunden endlich Farbe
zu bekennen : mein liebstes Buch ist Wilhelm
Gunderts Übersetzung von Meister Yüan-
wus Niederschrift von der Smaragdenen
Felswand, verfaßt zwischen im und 1115

und im Druck erstmals um 1300 erschienen

(Carl Hanser Verlag, München, 4. Auflage
1977). Es ermöglicht ein weitgehendes
Verständnis der würdigsten Gespräche, die uns

von alten Meistern überliefert sind.
Die östlichen Religionen kennen weder

einen Schöpfergott noch ein Weltende, das

unseren Anschauungen vergleichbar wäre;
sie kennen kein kanonisches Buch und keine

Wichtigkeit des Individuellen am
Menschenleben. Dafür kannten sie seit jeher den

Respekt vor dem Alter, ohne den ihre Kultur
undenkbar wäre; das Anciennitätsprinzip
ist nichts als eine konsequente Folge des

Ahnenkults, und alle wesentlichen Werke ihrer
Kulturen zeigen die Lebendigkeit der
Ahnenverehrung. Sie glauben an eine
Seelenwanderung, und die Kollektivität ist ihner
geläufiger als die Individualität.

Unter diesen Aspekten wird das Eigentum
weniger wichtig. Auch das geistige Eigentum
wird nicht so scharf abgegrenzt. Große
Gestaltungen sind immer wieder nachvollzogen
worden; sie sind wie Wörter einer Gemeinsprache

immer wieder leicht abgewandelt
erschienen.

Abgrenzungen zwischen Individuen,
Unterscheidungen von individuellen Qualitäten

sind nicht wichtig. Nicht einmal der Tod
hat eine scheidende Funktion; man liest

nämlich nicht, einer sei gestorben, sondern

man vernimmt, er sei in die Verwandlung
eingegangen.

Die Tuschemalerei zeigt die dargestellten
Dinge im Aggregatzustand einer höheren

Verfügbarkeit und Beweglichkeit, der Idee -
besser gesagt: der Verwandelbarkeit schon

einen Schritt näher als der Wirklichkeit, der

Reize der Oberflächenstrukturen und der

Volumina entkleidet, zurückgeführt auf ein

Schattenloses, aber fast schon Schattengleiches,

dem das Materielle zwar noch dient,

aber nicht mehr besonders verbindlich ist,

auf ein Verwandlungsbereiteres, welches

leichter anzueignen und auch leichter wieder

zu entbehren ist. Das alles gibt
Unabhängigkeit und einen freieren Blick in die

offene Weite.

232



--.:¦ ¦¦

.\



<i:i

«a.....



hd S

w.

...:-.





'. I

m

s

i
¦

:

X

•¦-¦¦¦.

X

¦

¦y



M
f0ÊÊr

¦%

f

.:,

a.'




	Knappheit, Einfachheit und suggestive Kraft : ein Beitrag zum Verständnis der Tuschemalerei

