
Zeitschrift: Librarium : Zeitschrift der Schweizerischen Bibliophilen-Gesellschaft =
revue de la Société Suisse des Bibliophiles

Herausgeber: Schweizerische Bibliophilen-Gesellschaft

Band: 21 (1978)

Heft: 1

Artikel: Zu den Farbbeilagen nach Seite 18 : zwei Seiten aus einer türkischen
Handschrift des Miradschname (15. Jahrhundert)

Autor: Séguy, Marie-Rose

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-388290

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-388290
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


der fünf Stiftungsratsmitglieder der
«Fondation Martin Bodmer », der Besitzerin und
Verwalterin der Bibliotheca Bodmeriana,
hat meinem Vater am 31. Januar 1971

«une bien aimable et intéressante lettre»
geschrieben, wofür er am 3. Februar
folgende Antwort erhielt:

XX
Je sais que, depuis fort longtemps déjà,

vous suivez avec bienveillance et intérêt le

développement de ma bibliothèque. Vous
avez - si j'ose dire - pleinement saisi son
idée (ce qui est assez rare même parmi les

visiteurs de grande qualité) et vous en tirez
précisément ce que j'ai en vue.

Si une chose cependant pouvait encore
le confirmer, c'est bien votre lettre du 31

janvier. J'en suis touché et enchanté et je ne

peux qu'espérer que les vœux que vous
formez pour une continuation de la bibliothèque

puissent se réaliser. Si jamais on arrive
à une fondation (ce qui est à l'étude mais

assez délicat et difficile vu mes 4 enfants
mariés) il faudra en tous cas que vous y
participiez.

Pour le moment je vais assez mal. Ma
santé, au fond toujours bonne, a été rudement

secouée. Elle a fait au début de janvier
une espèce de chute et je n'arrive pas à m'en
remettre. Il s'agit d'une arthrose, d'une forte
anémie et d'une affection de l'intestin...
Tout cela s'est réuni et m'a incroyablement
affaibli. Espérons que ça reprenne, en
attendant il faut beaucoup de patience...

Encore merci de votre encouragement qui
m'est d'autant plus précieux qu'il vient
d'une source aussi autorisée.

Croyez moi, cher Ami, votre bien dévoué
Martin Bodmer

Drei Wochen später, am 26. Februar 1971,
ist die «Fondation Martin Bodmer » errichtet

worden, und am 22. März 1971 ist mein
Vater in seinem 72. Lebensjahr seinem
Krebsleidenyon dem ernichtsahnte, erlegen.

ZU DEN FARBBEILAGEN NACH SEITE 18:

ZWEI SEITEN
AUS EINER TÜRKISCHEN HANDSCHRIFT DES MIRADSCHNAME

(15. JAHRHUNDERT)

Mit seinen weitherum bekannten
Landschaftsbüchern hat der Münchener Prestel-

Verlag ungezählten Lesern geholfen, sich
Städte und Landschaften der Erde für
immer auch im Geiste zu erwandern. Mit der
Doppelreihe seiner «Berühmten
Handschriften » hat er nach einem umsichtig
entworfenen Editionsplan - neben einer Fülle
bereits erschienener kulturhistorischer Werke

— einen neuen Weg in die Vergangenheit
beschritten, indem er jedem ernstlich dazu
Bereiten es ermöglicht, an den Werten
geschichtlicher Kulturen intensiv teilzunehmen,

und zwar so, daß er ihm zu jedermann
erschwinglichen Preisen erlesene illuminierte

Handschriften, abendländische und orientalische,

inFaksimilewiedergaben aufdenTisch
legt. Für sorgfältige Ausstattung und
ausgiebige Erläuterungen ist gesorgt. - So
ungefähr hat àas Librarium in Heft 11/1977 au^
das bedeutsame verlegerische Unternehmen
hingewiesen. Die farbige Wiedergabe einer
Bildtafel sowie eine Textprobe aus dem
Paperback «Frühe spanische Buchmalerei» von
John Williams belegten unser Urteil; das
Buch steht in einer Teilreihe der «Berühmten

Handschriften», die Werke verschiedener
hervorragender Miniaturisten und
Schriftkünstler unter je einem einheitlichen
Sammeltitel vereinigt.

16



Die nachfolgenden zwei Farbbeilagen, für
die wir dem Verlag zu Dank verpflichtet
sind, gewähren (samt zwei Textproben)
einen fesselnden Einblick in ein Meisterstück
altorientalischer Buchkunst; es steht in
jener andern Teilreihe, die hervorragende, in
sich geschlossene Einzelwerke beispielhafter
Buchillustration vorführt. Es handelt sich

um die wohl köstlichste Handschrift des

Miradschname, der wunderbaren Reise des

Propheten Muhammed durch Himmel und
Hölle, dargestellt auf 61 großen Buchmalereien

von glühender Farbigkeit. Sie begleiten

eine weitverbreitete islamische Legende
(hier alte Überlieferungen von dem Dichter
Mir Haydar, der für seine Neigungen zur
Mystik bekannt war, in seiner osttürkischen
Sprache nacherzählt). Im frühen 13.Jahr¬
hundert waren die ersten Wogen der
mongolischen Eroberung bis über Persien
hinausgebrandet und hatten den Einflüssen
chinesischer Kunst die Bahn geöffnet; unter
Timur folgten 150Jahre später neue Fluten.
Ihre Spur zeigt sich auch in unserer Handschrift.

Der Text wurde um 1436 auf Geheiß
des für die Künste begeisterten Schahs Ruch
in den königlichen Werkstätten seiner
Residenzstadt Herat (im heutigen nordwestlichen

aAfghanistan) von erstrangigen Künstlern

in uigurischer Schrift kalligraphiert
und mit Miniaturen geschmückt. Es geschah
in fast dem gleichen Jahr, als in Burgund
jener später als Herzog Karl der Kühne
berühmt gewordene Fürst geboren wurde, der
seinen Hof, ähnlich wie der Schah den
seinigen, zum glanzvollen Mittelpunkt
festlicher höfischer Kultur in Europa machte.

Die unschätzbare Handschrift gelangte
durch Kaufüber Konstantinopel (1673) und
die Sammlung des großen Bücherliebhabers
Colbert schließlich in die Bibliothek des
französischen Königshauses und nimmt heute

einen Ehrenplatz unter den Handschriften
der Bibliothèque nationale in Paris ein. Sie
hatte im Westen einzig durch die Pracht und
das Geheimnis ihrer Ausstattung gesiegt -
das Geschriebene aber konnte niemand
entziffern, bis 1820 der Sinologe Abel Rémusat

erkannte, daß es die vom aramäischen
Alphabet abgeleitete Schrift der Uiguren, eines

Turkvolkes in Zentralasien, war. Seither hat
man mehr und mehr aus dieser Handschrift
den fremdartigen Zauber des mittelasiatischen

Kulturraums herauszulesen gelernt.
In ihrer Heimat begegneten sich uralte
Karawanen-, Heeres- und Kulturstraßen
zwischen China und Nordpersien, den mongolischen

Hochebenen und dem Bosporus.
«Viele Jahrhunderte hindurch war Zentralasien

auf Grund seiner geographischen Lage
zwischen dem mittelmeerischen, dem
indisch-persischen und dem chinesischen
Raum der Umschlagplatz für die großen
geistigen, künstlerischen und wirtschaftlichen
Strömungen, die zwischen dem Westen und
dem Fernen Osten in Erscheinung traten. »

Über diese weiten historischen Horizonte
orientieren uns in dem Prestelschen Verlagswerk

eine 20 Seiten lange Einleitung sowie

eingehende Erläuterungen zu den 61 Miniaturen

des 160 Seiten starken Bandes. Sie sind
aus reicher Wissensfülle heraus verfaßt von
der Herausgeberin Marie-Rose Séguy, Chef-
konservatorin der Abteilung für orientalische

Handschriften in der Bibliothèque
nationale. Und weit mehr: Sie erschließen uns
eine zuwenig bekannte Welt, die kunsthandwerklichen

Voraussetzungen der
Handschrift, den künstlerischen « timuridischen »

Stil und den genauen Inhalt der Legende,
das heißt eines visionären Traumes des

Propheten Muhammed, der ihn unter der
Leitung des Engels Gabriel durch die sieben

Himmel bis zu den Füßen des thronenden
aAllah führte; von ihm empfängt der demütig

hingestreckte Prophet die Bestätigung
seiner Mission auf Erden, ehe er durch die
dunklen Reiche der Verdammten dahin
zurückkehrt. Es wird in diesem ungemein
bereichernden Buch auch die Frage nach der
Einwirkung dieses islamischen religiösen
Mythus auf Dante nicht übergangen.

Nachfolgend geben wir zwei Textproben,
vor allem zur Erhellung der zweiten
Illustration, sowie Teile der Erläuterungen zu
beiden Farbbeilagen wieder. Bx.

17



Zur timuridischen Kunst

Als Musterbeispiel dieser neuentwickelten
timuridischen Kunst der Miniatur erregt das

Miradschname unsere Bewunderung vor
allem durch seinen Farbenreichtum. Mit
hoher Grazie entfaltet der Erzengel Gabriel
seine bunten, fächerförmigen Flügel in
einem von goldenen und silbernen Sternen

übersäten Himmel. Besonders eindrucksvoll
ist die timuridische Polychromie, wo in der
Miniatur Keramiken und Fayencen oder
Teppiche in leuchtenden Farben dargestellt
werden oder wo Tapeten und Kleiderstoffe
in Violett, Purpurrot, Gold, Indischblau,
Goldgelb und hellem Grün funkeln.

Neben dem Propheten Muhammed
erscheinen in diesen Miniaturen verschiedene

LEGENDEN ZU DEN FOLGENDEN ZWEI FARBTAFELN

Erstes Bild. Dieses prachtvolle Titelblatt
ist im Stil von Herat in Gold und Farben
gemalt. In die elegantenArabesken des Zentralmotivs

finden wir in uigurischcr Schrift den
Satz kalligraphiert: «Auf diese Weise
geschah es, daß der Prophet (gesegnet sei sein

Name!) seine Himmelfahrt unternahm. »

Die reichgeschmückten Titelblätter und
Titelleisten gehören zu den Konstanten der
islamischen Buchmalerei, die durch dieTheo-
logie weitgehend gezwungen war, auf
Darstellungen irdischer Gestalten zu verzichten.
Diese kostbaren, oft aus bunten und
verschlungenen Blumengewinden vor goldenem
oder lapislazuli-blauem Hintergrund
bestehenden Kompositionen entsprechen den
Mustern alter orientalischer Teppiche.
Zugleich stellen sie ausdrücklich ein Symbol
des Gartens dar, voll von Blumen, Bäumen,
figürlichen oder auch mystischen Motiven.
Die Benutzung des Sadschdschada, des

Gebetsteppichs, wird im islamischen Raum auf
sehr ferne Ursprünge zurückgeführt. Er ist
der sakrale Ort, der den Betenden von der
profanen Welt absondert. Nachdem man sie

zunächst aus Palmblättern oder gegerbten
Lamm- oder Gazcllenhäuten hergestellt hatte,

wurden die normalen Tcppiche später
aus Textilien gefertigt. Die Muster, die sich

aus der Web- oder Knüpftechnik entwickelten,

laufen gewöhnlich an einer der Schmalseiten

des Teppichs in eine Spitze zusammen.
Zum Gebet legt der Muslim diese Spitze in
Richtung, das heißt in die «Kibla» auf die
Ka'ba. Zuerst hatte sie aufJerusalem gewiesen,

aber nachdem Muhammed mit seinen

Predigten bei den Juden erfolglos war,
entschied er sich für die Umorientierung aufdas

Heiligtum des Islam.
Auch die Technik der manchmal gewebten,

gestickten oder mit Goldfäden in
Seiden- oder Brokatbänder gewirkten Inschriften

war eine Quelle der Inspiration für die

Miniaturisten, die traditionsgemäß die
ersten und die letzten Blätter der Handschriften

mit diesen prachtvollen Ornamenten
schmückten und die Titel und manchmal
auch die Kolophone in ihre Mitte hinein-
kalligraphierten.

Zweites Bild. Auf dem Burak sitzend, dem
der fahnentragendc Erzengel vorangeht,
nähert sich der Prophet dem ersten Himmel.
Wie uns der Text lehrt, ist die Farbe dieser

ersten himmlischen Sphäre türkis. Die
sieben Himmel des Islams, in denen nach der
Überlieferung die Abgesandten Gottes wohnen,

werden im Koran mehrfach erwähnt.
Adam ist gewöhnlich im ersten Himmel zu

finden, Johannes und Jesus im zweiten,
Joseph im dritten, Idris im vierten, Aaron im
fünften, Moses im sechsten und Abraham im
siebenten. Auch das Paradies ist in diesem
letzten Himmel. Demgegenüber weist die

uigurische Version von Muhammeds
Himmelfahrt bemerkenswerte Varianten in der

Zuordnung der Propheten zu den verschiedenen

Himmelssphären auf.
Auf seiner ganzen wunderbaren Reise ist

das Haupt Muhammeds vom weißen Turban

bedeckt und von einem Heiligenschein
umgeben, dessen hohe Flammen von den

Schultern emporzüngeln.



•

'§*>'¦

«V*«-g«

»

•

-çw

-*>

ftVi»

~<*m<

if^^^i^^^^

<*I<*Ä—«>

f»rn

CI

O-

*w
/*W»Cte-C)

tfVm-S1

*
ilr^

«*>

^**t<)

y.»-CV-V

•>*»<*»'

«

«^

9-£o-

—%

#>t©-

*r(V

*»»-

•^5—*>

'Wv'

•*•'

•i*
im'Ïïy^

»"»<

"'
"Op?

'"'TS*

*
*—'$«•"

"TS"

-.Jf*(

'*vrr-

*&

-
7>h»

•-i»'

w>
rinv¬

ìi

•ri^j«>

#fk*--7

-<W*

#

«^*-^»?

-n^D^r^'

ft

&f^

1-f.vlftq

<K*

»OC>

*~S

<—rft*te

cw

e
a.c\»cc>

ft

''l*
W

•

Iffr

C""»

•

CT*

*%",

*-^"w/

i

;v4f>

»¦.
i,^

J&%

'

'

'¦

J
IM"'l

11

e
p

#w-tf

<>•<¦

«¦>ftV>-

W

¦
gg

»^f

*—vtX

t
*—t*W

*
•

*¦
qy««*

S—Ä

»

~y<

¦%«

i)

'S-».

9en

^aoaosoBSKXKSoaasK

*

vrmmm

&

$S

;'C

*t

v-'

^SEÏÖ*

-:

«¦y-

in
*

i

*

1

t

ia

A

f

€*





'»¦

'X

*-<

s.,',

mH&

\J

sS***-**;,

xi*«!?

S

r3r»

e

#¦**

&>

çrrCt—q

N

tl-'l"?

1

»

I

'¦¦&¦

R»«e

tCtt/

>>*•.

«-Sç-^î)

çv

'"^tp^p*^

/*
'?*"&•

7Wr<»

•—«>

f»
fri

o
<

g?

»^

/»pr

»

C~r$*~-

q

-6)

a-<>g__<ç

~-#

£*rt*^f*^pm*m*^

«*••

*"*

i
UO»*>

9^

"t'^

°>

j'fitntR

•"Vfy»<)

j-f»n.^

9»»

W

*
D^,

VpC)

g>nO»fr-

T
wf'^O

/>lt

""¦
<*¦»'"*/

^f^im^jfm^êym^^

¦:>

>.y

-*i
*

^^Tnp^^**^i

KMw^1^

o
¦

r^

Ail

ai»

g

JFfttçr^m&f&sgçi

*^#





Figuren aus der Bibel oder dem Koran, und
immer wieder Engel und Teufel. Wenn
ihnen auch gewöhnlich der spontane Ausdruck
der Gefüfde fehlt, so können wir doch an der
Blickrichtung und dem Ausdruck der
länglichen, geschlitzten Augen erraten, was in
ihnen vorgeht, und erleben sie als nachdenklich,

neugierig, gesammelt, majestätisch,
bewundernd, resigniert, traurig und manchmal

sogar bestürzt. Die Monotonie der Haltung

wird einmal durch die leichtere oder
stärkere Neigung des oft im Dreiviertelprofil
dargestellten Kopfes, zum anderen durch
die Gestik der Hände aufgelockert. Die Engel

erscheinen jugendlich und mädchenhaft
mit runden Gesichtern, großen dunklen Augen

und gebogenen Brauen. Ihre Haare tragen

sie nach der Mode von Turfan auf die
Schultern fallend, wobei zwei Strähnen
bogenförmig über den Scheitel geflochten sind.
Die Darstellungsart hat viel von der persischen

Bildtradition, wie wir sie von der ab-
basidischen Schule kennen. Ein weiteres
typisch persisches, genauer gesagt sassani-
disches Charakteristikum sind die flammenden

Heiligenscheine, von denen die heiligen
Figuren ganz oder teilweise umgeben sind.
Dieses Motiv, das wir häufig in der Malerei
des chinesischen Turkestan vor dem Jahr
looo beobachten können, ist ein Erbe der
altpersischen Religion ; die Aura des Feuers

symbolisiert die Wirkung der göttlichen
Gnade.

In der himmlischen Sphäre begegnen wir
selten Tierfiguren. Eine Ausnahme ist der
Burak, dieses eigenartige Reittier, das den
Propheten auf seiner Reise durch den Himmel

und die Hölle begleitet. Ein
symbolträchtiges Fabelwesen, hat er das Gesicht
einer Frau. Das Gesicht wird von dem
Künstler stets frontal gezeigt. Er trägt die
mongolische Krone, und seine Haare fallen
auf einen gebogenen Hals. Ansonsten wirkt
er mit seinem stämmigen Körper und den
langen, zierlichen Beinen als Musterbeispiel
eines persischen Pferdes. Da wir den Burak,
abgesehen von Kopfhaltung und Blickrichtung,

häufig in derselben Haltung darge¬

stellt finden, ist der Schluß naheliegend, daß
die Künstler Schablonen benutzt haben.

Die Welten, die der Prophet auf seiner
nächtlichen Reise erlebt, sind eindeutig von
mongolischem Charakter geprägt. Die
indischblauen Himmelssphären werden von
vielen stürmisch gewundenen « chinesischen»
Wolken belebt, die sich mit ihren langen
Dunstfahnen untereinander girlandenförmig
verketten. Dies ist eine sehr bezeichnende
Neuheit in der Darstellung des Firmaments
nach dem 14.Jahrhundert. Andererseits
erscheinen die Sterne auch in dieser Epoche
noch als die kleinen goldenen oder silbernen
Scheiben, als die sie schon in der mesopota-
mischen Schule zu den Attributen des Himmels

gehörten.

Die Herstellung der Handschrift

Die aus China stammenden Methoden der
Papierherstellung gelangten imJahre 751 in
den islamischen Raum. Als die Araber in der
Schlacht am Talas Turkestan unterwarfen,
erfuhren sie diese Geheimnisse von chinesischen

Gefangenen, die sie nach der Stadt
Samarkand in Transoxanien brachten. Die
neuen Kenntnisse wurden sogleich genutzt,
und schon in der zweiten Hälfte des S.Jahr¬
hunderts wurde in Samarkand eine Papierfabrik

eröffnet. Die Papierindustrie gelangte
793 nach Bagdad und verbreitete sich in den

folgenden Jahrhunderten allmählich im
ganzen Mittelmeerraum. In der Provinz
Chorasan, im Herrschaftsgebiet des Schahs

Ruch, wo man Leinenfasern zu Papier
verarbeitete, erreichte sie eine hohe Perfektion.

Sobald die königlichen Werkstätten im
Besitz des wertvollen Papiers waren und es

zugeschnitten und möglicherweise auch
leicht getönt worden war, ging man daran,
das «Layout » festzulegen, wie wir heute

sagen, das heißt, die Verteilung von Text und
Bild so zu planen, daß eine Harmonie
zwischen den gegenüberliegenden Seiten wie
überhaupt innerhalb des ganzen Buches
zustande kam. Ebenso mußte für ein ausgewo-

27



genes Verhältnis zwischen dem Rand und
der beschriebenen Fläche gesorgt und die
Anzahl und Verteilung der Zeilen bestimmt
werden.

Die Kalligraphie des Textes ging
normalerweise der Ausführung der Bilder voraus;
diese mußten aber vorher bereits skizziert
sein; gelegentlich kann man feststellen, daß
manche Buchstaben teilweise von Spuren
der Malerei überdeckt sind. Die zum Schreiben

verwendete Tinte stellte man entweder
aus Galläpfeln her oder aus in Honig
aufgelöstem Ruß. Die Titel und bestimmte
Passagen oder einzelne Wörter des Textes wurden

vielfach mit Gold oder Silber oder auch
in verschiedenen Farben geschrieben. Am
Ende der Handschrift stand eine Schlußanmerkung,

das Kolophon, in dem der
Kalligraph neben seinem Namen auch den Ort
und das Datum eintrug, an dem er seine
Arbeit vollendet hatte.

Wenn der Kalligraph seine Aufgabe
erfüllt hatte, konnten die Künstler - es waren
oft mehrere - mit dem Malen der Miniaturen

beginnen. Die Malerei wurde mit Hilfe
feiner Pinsel und manchmal äußerst
kostspieliger Farbstoffe tierischer, pflanzlicher
oder mineralischer Herkunft ausgeführt. Be¬

stimmte metallische Farbstoffe konnte man
nur auf eine Schutzschicht auftragen, um zu
vermeiden, daß sie das Papier angriffen oder
auflösten. Manchmal wurde der Glanz des

Goldes oder des Silbers durch feine Linien
oder Punktierungen noch erhöht, wofür man
einen Elfenbeingriffel benützte. War die
Malerei vollendet, wurden die Miniaturen
geglättet : Der Künstler legte das Blatt auf ein
Brett aus Kastanienholz und strich mit einer
Kristall- oder Achatkugel darüber. Im
Gegensatz zu den Schreibern signierten die
Miniaturisten ihr Werk nur selten.

Ein einzigartiges, von mystischer Inspiration

durchdrungenes Dokument religiöser
Malerei ist das Miradschname. Es enthält
aber nicht nur eine theologische, sondern
auch eine moralische Botschaft. Denn im
Text und in den Bildern dieser Handschrift
tritt neben den religiösen Wahrheiten eine

bittere und energische Kritik an den Sitten
zutage, die zu Muhammeds Zeiten herrschten.

Vom religiös-theologischen Standpunkt
aus hat die wunderbare Reise des Propheten

- die seit ältester Zeit immer wieder neu
erzählt wurde - mit ihrer großen geistigen
Tragweite viele Fragen aufgeworfen und
Diskussionen hervorgerufen. Marie-Rose Séguj

DER BUCHHANDEL DER WELT

Im Jahr 1976 erschien der zweite eines

auf drei Bände angelegten Nachschlagewerks,

das jeden etwas angeht, dem die
gegenseitige Kenntnisnahme der Völker durch
das Buch in der gesamten heutigen Welt
nicht gleichgültig ist. Dem Riesenunternehmen

ist unter dem Titel «The Book Trade
of the World » das Ziel gesetzt, Aufschluß
zu geben über den heutigen Stand des
Buchhandels und, damit eng verknüpft, des

Verlagswesens und der Lesekultur bis in den
hintersten Winkel der Erde hinein. Dabei
soll all das ins Auge gefaßt werden, was das

nationale Buchwesen und den idealen free

flow of books fördert, aber auch das, was
diesem von vielen erträumten Sieg des Buches

über sämtliche räumlichen und andern
Schranken entgegensteht: Armut,
Rückständigkeit, Analphabetentum, Unterdrük-
kung des freien schaffenden Geistes.

Der Herausgeber, Sigfred Taubert, unsern
Lesern kein Unbekannter, 1958-1974
Direktor der Frankfurter Buchmesse, ist wie

kaum ein anderer für die herkulische
Aufgabe prädestiniert durch sein früheres Amt
und zahlreiche Reisen in Weltgegenden, wo

man inmitten einer Fülle von Büchern lebt,
und in andere, wo sie bitter nötig wäre. Er

28


	Zu den Farbbeilagen nach Seite 18 : zwei Seiten aus einer türkischen Handschrift des Miradschname (15. Jahrhundert)

