
Zeitschrift: Librarium : Zeitschrift der Schweizerischen Bibliophilen-Gesellschaft =
revue de la Société Suisse des Bibliophiles

Herausgeber: Schweizerische Bibliophilen-Gesellschaft

Band: 18 (1975)

Heft: 3

Artikel: "Pinsel und Tusche"

Autor: Klein, Bettina / Pause, Gisela / Brinker, Helmut

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-388244

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-388244
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


«PINSEL UND TUSCHE»

«Was ist das Schwerste von allem?
Was dir das Leichteste dünket:
mit den Augen zu sehen,

was vor den Augen dir liegt. » (Goethe)

Diese verblüffende Wahrheit geht uns alle
an im Zeitalter der ununterbrochenen
Überflutung der Augen mit optischen Reizen, die
nicht haften bleiben. Auch den Freund des

Buches und der Buchillustration erinnert sie

daran, daß er in sehr vielen Fällen von
jedem Bild, das «vor den Augen ihm liegt»,
mehr sähe, wenn er länger dabei verweilte
und wenn er mehr darüber wüßte und daß

er mehr wüßte, wenn er die richtigen Kenner

fände, die ihm zu diesem entscheidenden

Mehr an Wissen und Sehen verhälfen.
Eine vorbildliche Sehhilfe dieser Art wird

ihm geradezu auf dem Präsentierteller
dargereicht in einem Katalog, der zugleich eine

hochwertige Privatsammlung von Werken
japanischer Bild- und Schriftkunst
erschließt. Es handelt sich um die Sammlung

des Verlegers Dr. Heinz Götze in
Heidelberg; den Katalog gaben unter dem
suggestiven Titel «Pinsel und Tusche» Dr.
Gisela Armbruster (Universität Heidelberg)
und Dr. Helmut Brinker* (Museum Rietberg

und Universität Zürich) heraus. Sie

vereinen in ausgiebigen, jeweils mit
Literaturangaben abschließenden Interpretationen

von 33 Einzelobjekten ihr gründliches
Fachwissen und ihr Fingerspitzengefühl für
kulturhistorische Hintergründe mit demjenigen

einer kleinen Schar von sieben anderen

Schülern des Heidelberger Kenners
ostasiatischer Kunst Dietrich Seckel**. Ihm
ist das Werk zum 65. Geburtstag gewidmet.

Das Buch (208 Seiten) ist durch und durch
bis zum hellbeigen Japanpapierumschlag

* Von ihm stammt auch der schöne Katalog
zur Ausstellung « Bronzen aus demaltenChina»,
die das Museum Rietberg bis 29. Februar 1976
im Haus Hirschengraben 20 in Zürich zeigt.

** Vgl. Librarium H/1958: «Über altjapanische

Bilderrollen. »

von einem «japanisch » verfeinerten Stilgefühl

geprägt. Er trägt zwei ebenso wuchtige
wie subtile tiefschwarze Schriftzeichen für
«Pinsel» und «Tinte» und unten auf der
Rückseite das kleine rote Siegel des Sammlers

in japanischer Zierschrift. Im Innern
wechseln in breite weiße Papierränder
großzügig gefaßte Textpartien in einer mageren
Grotesk mit dem bald tiefen, bald duftigen
Schwarz-Weiß von 53 Abbildungen, zu
denen sich 14 buntfarbige gesellen. Sie führen

Sûtra-Rollen, konfuzianische und Zen-
Schriftwerke, Bildrollen, Zen-Malereien,
Lackgegenstände usw. vom japanischen
frühen Mittelalter bis zur Gegenwart vor
Augen. Die hervorragende Gestaltung ist vom
Sammler und seinem Mitarbeiter Jürgen
Tesch entworfen worden; der Katalog
erschien diesen Herbst im Prestel-Verlag in
München, dem wir schon so manche erlesene

Farbbeilage zu verdanken haben.
Soviel der Katalog dem Fachmann bieten mag
- mindestens so wichtig ist für uns, daß er
auch dem gebildeten Laien den Zugang zu
einer ostasiatischen Kunst des Bildes und
der Schrift so sehr erleichtert, daß er nicht
bloß Schönheit und Geist einer zauberhaft
gemalten Landschaft begreift und sich zum
inneren Besitz macht, sondern auch ein
Mitgenosse jener Japaner und Chinesen wird,
bei denen heute noch eine künstlerisch
eigenwillige Pinselführung in der Schrift «

Begeisterung und Hochachtung » auslöst.
Die Sammlung Götze wird gegenwärtig

in Harvard für mehrere Ausstellungen in
den Vereinigten Staaten vorbereitet, gleichzeitig

ist eine englische Fassung des Katalogs

im Entstehen. In Zürich wird das

Rietberg-Museum die Sammlung zu einem noch

zu bestimmenden Zeitpunkt des Jahres 1976

im Haus Hirschengraben 20 zeigen.
Wir danken Sammler und Verlag für die

Erlaubnis, dem Katalog «Pinsel und
Tusche» die folgenden sechs Bildtafeln samt
den Ausschnitten aus den dazugehörigen
Erläuterungen entnehmen zu dürfen. Bx.

174



Zur ersten Farbtafel: Lackschreibkasten

Der Lack - aus dem Lackbaum (rhus
vernicifera) gewonnen - könnte mit Recht
das anpassungsfähigste künstlerische Mittel
Ostasiens genannt werden. Mit seinen

Eigenschaften, elastisch und doch fest, leicht,
glänzend, in gereinigtem Zustand
durchsichtig, porenfrei, hitze- und säurefest,
unzerstörbar durch Feuchtigkeit und Insektenfraß,

bietet er sich in idealer Weise auf nahezu

allen Gebieten ostasiatischen
Kunstschaffens an. .Als Schutzüberzug bewährt er
sich - in China schon seit drei Jahrtausenden

- bei Gerätschaften gleich welchen
Grundmaterials.

Die vornehmsten Eigenschaften dieses

kostbaren Stoffes kamen jedoch erst im
Kunsthandwerk voll zur Entfaltung, in der
auf mannigfaltige Weise dekorierten Oberfläche

von Gerät und Zierat. Mit großem
Aufwand an wertvollen Mitteln und nicht
zuletzt an Geduld und Zeit entwickelten die
Ostasiaten verschiedene Lacktechniken zur
Vollkommenheit. Unter den chinesischen
sind besonders die in zahllosen, bis zur
Reliefhöhe aufgetragenen, dann geschnittenen
Schnitzlacke berühmt, ebenso wie die
zumeist mit Perlmuttstückchen eingelegten
Lackarbeiten. Von den japanischen
Dekortechniken werden die sogenannten Goldlacke

selbst von den Chinesen als unnachahmlich

gepriesen.
Dieser relativ kleine, annähernd quadratische

Schreibkasten diente wohl ursprünglich
einer Dame als Schreibgerät und wurde

- wie die Abnutzungsspuren beweisen - seit
seiner Entstehung vor nahezu fünfhundert
Jahren viel gebraucht. Vorwiegend werden
Gedichte und Briefe mit der in ihm
angeriebenen Tusche geschrieben worden sein.
Er setzt sich innen zusammen aus einem in
die rechte Hälfte eingepaßten Einsatzkasten
für Schreibgeräte (Pinsel, Tuschestein,
Tuschehalter, Papierbohrer, Schere usw.), in
der Unken Hälfte schließt ein Brettchen an,
in das ein rechteckiger Reibstein und
darüber in einem ovalen Bronzebehälter ein

ovaler Wassertropfer, ebenfalls aus Bronze,
eingelassen sind. Der flache, an den Kanten
abgerundete Überfalldeckel ruht auf den
Oberkanten der Seitenwände des Kastens
und läßt in der unteren Zone einen schmalen

Streifen dieser Seiten unbedeckt. Die
Kanten der Seitenwände von Deckel, Kasten

und Einsatz sind mit schmalen Bronzestreifen

eingefaßt. Ihr stumpfer, grauer
Glanz bildet einen reizvollen Gegensatz
zum gelblichen Goldton und gliedert farblich

den schwarzglänzenden Reibstein ein,
dessen Längskanten in gleicher Stärke wie
die Kastenwände aus dem Stein geschnitten
sind und so in das dunkle Lineament einbezogen

werden. Alle Flächen sind mit locker
in die noch feuchte, schwarz eingefärbte
Lackschicht gestreuten Goldpartikelchen
verziert. Darunter sind mehrere
Lackschichten, einige Grundierungsschichten
und schließlich ein Holzkern zu denken.

Der Dekor auf diesem belebten Untergrund

ist in der sogenannten togidashi-Tech-
nik ausgeführt. Das Motiv wurde mit Lacksaft

aufgemalt und in noch feuchtem
Zustand mit feinstem Goldstaub bestreut. Das

Metallpulver haftete nur an der feuchten
Oberfläche und ließ so die Zeichnung in
Gold sehen. Die Binnenzeichnung wurde in
der harigaki-Technik mit Hilfe eines

zugespitzten Instruments in die bestreute, noch
feuchte Dekorzeichnung graviert. Nach dem
Trocknen wurde die gesamte Oberfläche
mit mehreren Lackschichten in der Grundfarbe

des Gegenstandes überfangen und
nach abermaligem Trocknen durch
Abschleifen das Bild dann soweit freigelegt, daß
es in einer Ebene mit der Lackschicht lag.

Über die Deckeloberseite ist in diagonaler
Richtung ein einzelner Chrysanthemenzweig

ausgebreitet. In natürlicher Vielfalt
und zarter .Anmut überspannen die gewundenen

Stiele und kleinteilig gefransten Blättchen,

die Kreise der geöffneten Blüten und
Ovale der halberblühten Knospen die Fläche

bis zu den Rändern und geben nur wenig

von dem schwärzlichen Grund frei.
Bettina Klein

175



Zur zweiten Farbtafel: Das Lotos-Sûtra

Mit dem «Lotos des Wunderbaren
Gesetzes » offenbarte Buddha Shâkyamuni die
Wahrheit über die Wirklichkeit alles Seins.

Die Botschaft verstanden haben soll außer
den Bodhisattvas freilich nur sein Schüler
Shäriputra. Er soll sie der Welt weitervermittelt

haben, bis sie schließlich, in Worte
gefaßt, als das «Sûtra vom Lotos des

Wunderbaren Gesetzes » allen Gläubigen des

Buddhismus zugänglich wurde.
Entstanden ist der Text des «Lotos-

Sûtra » in Nordindien um 200 n. Chr. Die
chinesische Fassung, die man dann allgemein

in Japan übernahm, stammt von dem
Inder Kumârajîva aus der Dekade von 402-
412 n.Chr.

Ohne Einschränkung gilt das «Lotos-
Sûtra » als das wichtigste aller Lehrbücher
im ostasiatischen, das heißt im Mahâyâna-
Buddhismus. Von verschiedenen Schulen
wurde es als Haupttext anerkannt, da es mit
der Idee universaler Erlösung durch einen
absolut gesehenen Buddha den Kerngedanken

der gesamten Mahâyâna-Schule, der
Lehre des « Großen Fahrzeugs », enthält, die
alle Lehrmeinungen in einer großen
abschließenden Synthese vereinte. Besondere

Bedeutung indessen erlangte das «Sûtra vom
Lotos des Wunderbaren Gesetzes» (japanisch

Myâhô-renge-kyô bzw. Hokke-kyo) in der
japanischen Tendai-Schule, die von dem
berühmten japanischen Priester chinesischer

Abkunft Saichô (Dengyô-daishi) nach
einem Studienaufenthalt auf dem T'ien-
t'ai-shan in Chekiang im Jahre 805 gegründet

wurde und rasch die besondere Protektion

des Hofes und damit eine große
Anhängerschaft gewann. Es wurde im ^.Jahr¬
hundert das populärste aller Sûtras, als der
Priester Nichiren eine volkstümliche Sekte
mit dem «Lotos-Sûtra» als einzig
anerkanntem Lehrtext schuf.

Alle Menschen, alle Lebewesen können
von der leidvollen Bindung an die Welt der
Erscheinungen (samsara), aus der Kette der
karmischen Wiedergeburten erlöst werden,

denn alle Menschen tragen die Buddha-
Natur in sich, da alles, was existiert, nur eine

Erscheinung Buddhas ist - dies lehrt das

«Sûtra vom Lotos des Wunderbaren
Gesetzes ». So wie dem Lotos die Kraft
innewohnt, aus dem Schlamm und dem Wasser

hervorzuwachsen, um über dem Wasser
seine Blüte in makellos strahlender Reinheit
und Schönheit zu entfalten, so tragen alle
Menschen den Lotos der Buddhaschaft in
sich. Nur wenn der Lotos sich aus dem Wasser

erhebt, kann er zur Blüte kommen; je
tiefer das Wasser, um so höher wird er seinen

Stengel treiben. Wo treibende Kraft ist, da
ist das Wachstum potentiell unbegrenzt.
Der Mensch muß nur die Buddha-Natur in
sich erkennen. Das Verlangen nach Erlösung

wird ihn auf den rechten Weg bringen,
wie das Licht den Lotos.

LEGENDEN ZU DEN FOLGENDEN
SECHS BILDTAFELN

Erste Farbtafel. Lackschreibkasten mit Chrysanthemendekor.

Ende Muromachi-Zeit (spätes 15./frühes
16. Jahrhundert). Kasten 15,2X 14,4 cm, Randhöhe

i,g cm. Näheres auf Seite 175.
Zweite Farbtafel. Myâhô-renge-kyô. Das Sûtra vom
Lotos des Wunderbaren Gesetzes, Rolle 1, Kapitel 2.
Heian-Zeit, 12. Jahrhundert. Fragment, als Hängerolle

montiert. Tusche, Silber, Gold und Zinnober auf
Papier. Höhe 21,5 cm, Breite 4g,7 cm. Ausschnitt
daraus. Näheres auf Seite 176 und 185.
3 Ausschnitt aus einem fünfzeiligen zen-buddhisti-
schen Lehrwort (Bokuseki). Ikkyû Sôjun (1394-
1481 Hängerolle. Tusche aufPapier. Höhe 61,g cm,
Breite 28,2 cm. Näheres auf Seite 185.
4 Vergrößerter Teil eines Abschnittes aus dem
«Illustrierten Sûtra von Ursache und Wirkung » (E-inga-
kyô). Spätes 13. Jahrhundert. Aus einer Querrolle,
als Hängerolle montiert. Tusche und Farben auf
Papier. Höhe 27,8 cm, Breite 63,7 cm. Zwei Szenen:

Mara, der Höllenfürst, versucht den meditierenden
Buddha. Näheres auf Seite 186.

5 Winterlandschaft mit Bambushain. Ausschnitt
(ohne den hohen grauen Himmel oben und den zweiten

Bambushain unten). Kantet (tätig Ende 15. bis erste

Hälfte 16. Jahrhundert). Hängerolle. Tusche auf
Papier. Höhe 68,5 cm, Breite 37,8 cm. Näheres auf
Seite 187.
6 Derhaiku-DichterRyôto (165goder 1661-1717).
YokoiKinkoku (1761-1832). Albumblatt. Tusche und

leichte Farben aufPapier. Höhe 23 cm, Breite 18 cm.

Näheres auf Seite 187/.

176



- -y.
Us, y •K

r¦r? M
m v

y* ¦- ^
m

?>, ^

¦«?

>-'

:, ;

H I
*i

y
1
!8ê ipV^

A m

Ti

v s\

1

m





ma

<

>* >*--**%* -ä-"

fll

*jL?
<!^r

ft

il ><2Ë

s*\
131

¦

¥^«Y>
***

-
ij \Wiw~*4>r-, *-tf

-
-

?ï

IJÄ

¦-.-¦





^'^S'^SS^^TS^^^^SBSST^BSSÊSiA^ .LJH J'HU

4

sasaan—/l^ fr

H ^v Xf"™1
" ^ "Sti

li I^I it.
*n&

¦in.ii.'uMÎ.ii ^S2£^i^^L^£!^i^iZrtM.-:?J''- -.^•'.



t: o
t-

f^â«. <i

Ç^vV

f^S

wm*A»lJ W, <
2^Slts 1

K «
f^ÏÏ"'

V,

¦t-

^v "ÌDfe



N-

&
A*e-

'& ,$

•ßri.
'X*
Sìa -r-tr£ JA

«L* il&k
4&5S& * ^îe,^-*£ ^*~ *"

r.
»>

•î".

i <>-*'& ft.-"A"%&¦:- A ¦ JlA

«

'*! 3
£%* Klr ^
x

% »@
T<t» *• »<^y..-

-fe:-
v:y S¦ *'*^kC »ae¬

ra?'^'*- 'j* Ï^Ay^"f ¦
: «av .r "£-^A""

*A;f^%- 2v*fe?ï,*
¦:¦--

t. - — *•*

^C£*V*^ JU. _/T ^> *«cr

**ï à "yv.

€ '&
,-r- is&ï*.2SS>-

s/
s*

*»>%

V ^!i-yÌ!-»-,,
>y - spw-î

•"*.w> V-tî*.?; y.»«•«

rsc&aw -'-fcjr » -".

rX^£'" * *?.-.• ..>. «T-Ìtt..¦-'or ': r***>¦ Vy-'



¦M
i¦p

n.V
ftyy- H

fp.vw *<¦=

^5¦'-t-'vl^j

X/ 1/

tf*>«

m

—.i-f-:-c:^^-



Weil aber die erlösende Wahrheit so

schwer verständlich ist, daß nur Wesen
höchster Einsicht sie zu erfassen vermögen,
hat Buddha die Wahrheit vom Wunderbaren

Gesetz den Bodhisattvas anvertraut, die
Erbarmen haben mit den Leiden der
Geschöpfe.

Einen wesentlichen Teil aus dem
Einleitungstext zu dieser Lehre von der universalen

Erlösung, so wie sie Shâkyamuni
seinem Schüler Shâriputra erläutert haben
soll, enthält ein Abschnitt aus einer Sûtra-
Rolle in der Sammlung Götze.

Geschrieben ist dieser Text mit Tusche
auf festes bräunlich-gelbes, vermutlich
gewachstes Papier, das vorher in Silber
bedruckt wurde mit Pflanzenmotiven, Gräsern
und Bäumchen auf den Rändern und mit
Vögeln im Flug auf dem Schriftfeld. Die
Linien der Schriftkolumnen sind, wie es

scheint, dünn mit Gold gezogen, und der
in der weichen, mit äußerst spitzem Pinsel
haarfein ansetzenden eleganten Schrift im
höfischen Stil der Fujiwara-Zeit wiedergegebene

Text erhielt eine Interpunktion in
Zinnober, die wie ein zusätzlicher Schmuck
wirkt. In dieser Art pflegten japanische
buddhistische Aristokraten im 12.Jahrhundert
ihre Sûtra-Kopien auszuführen, wenn sie

sich nicht für den prächtigen Typus des kon-

shi-kindei-kyö entschieden. Sie übernahmen
damit eine Gewohnheit aus dem weltlichen
Bereich der Poesie, die im frühen 11 .Jahr¬
hundert in Japan aufkam, nämlich
Gedichte auf Albumblätter zu schreiben, die
mit Pflanzen-, Vogel-, Schmetterlings- und
sogar mit kleinen Landschaftsmotiven
bedruckt waren. Gisela Pause

Zu Tafel 3:
Zen-buddhistisches Lehrwort

Mit dem Terminus bokuseki bezeichnet
man in Japan mindestens seit dem ^.Jahr¬
hundert Schriftkunstwerke von der Hand
zen-buddhistischer Mönche. Wörtlich übersetzt

heißt das Binom «Tuschespuren ».

Das erklärte Ziel der Zen-Schriftkünstler
war es - dem Ideal ihres Glaubens entsprechend

-, der Individualität, ihrem wahren
Selbst, sichtbaren Ausdruck zu verleihen.
Dabei gilt der Akt des Schreibens als religiöse

Handlung und gleichzeitig als
künstlerisch-ästhetische Übung. Der spontane
Niederschlag der schreibenden Persönlichkeit
in einer «Tuschespur » mußte bei den
bewußt unkonventionellen Zen-Meistern zu
neuen, bis dahin kaum gekannten Grenzen
führen, zu einer gewagten Art Nicht-« Kal-
li »graphie, die durch ihre unprätentiöse, ja
bisweilen rustikale Einfachheit in vorsätzlicher

Abkehr von allen orthodoxen, traditionellen

Schriftformen und in gezielter Opposition

zu jedem kanonischen Formalismus
stand.

In dem vorliegenden fünfzeiligen bokuseki

zitiert der exzentrische und noch heute in
Japan sehr populäre Zen-Priester Ikkyû
Sôjun ein «Lehrwort» des bedeutendsten
chinesischen Ch'an-Meisters Ying-an T'an-
hua (1103-1163), in dem sich dieser besorgt
um die rechte Fortführung seiner Lehre
äußert.

Die Hängerolle der Sammlung Götze
offenbart in ihrem kraftvollen, rauhen,
dynamischen Pinselduktus ganz ohne Frage
etwas von dem widerspenstigen, impulsiven
Geist des Ikkyû Sôjun. In rhythmischen
Schwüngen und Verschleifungen verdichten
sich die Schriftzeichen in fünf eng
nebeneinanderstehenden Zeilen zu einem unaufhaltsamen,

flüchtigen Strom, der die gesamte
Schreibfläche überflutet, so flüchtig und
temporeich, daß der borstige Pinsel an
gewissen Stellen das Papier nur noch eben

streift, überfliegt, um eine «Tuschespur » zu
hinterlassen, die den weißgrauen Grund des

Papiers durchscheinen läßt und damit den
in der chinesischen Kunsttheorie treffend
fei-pai - «überflogenes Weiß» - genannten
Effekt erzeugt. -

.Als Sohn des Kaisers Go-Komatsu (1377-
1433, reg. 1392-1412) geboren, wurde Ikkyû
allerdings in höfischen Kreisen niemals
anerkannt. Seine Mutter schickte den fünf-

185



jährigen Knaben zur Erziehung in ein Kloster,

wo er schon bald seinen Lehrern durch
großen Eifer, seinen tiefen religiösen Ernst
und seine wissenschaftliche und literarische
Begabung auffiel. 1415 schloß sich der junge
Mönch dem Zen-Lehrer Kasô Södon 1352-
1428) an, der ihm 1418 den Priesternamen
« Ikkyû » verlieh und durch dessen hartes

Training der unablässig leidenschaftlich
Ringende im Alter von sechsundzwanzig
Jahren schließlich zur Erleuchtung gelangte.

Ikkyû, der sich mit Empörung und heiligem

Zorn gegen die korrupte Priesterschaft
und die Mißstände in den großen Zen-In-
stitutionen der Hauptstadt wandte,
verbrachte viele Jahre auf der Wanderschaft in
kleinen, abgelegenen Klöstern. Erst 1474
sah er sich genötigt, auf Wunsch des Kaisers

die Leitung des Daitokuji in Kyoto zu
übernehmen, denn die während des Ônin-
Krieges (1467-1477) zerstörten Gebäude
harrten des Wiederaufbaus. Im hohen Alter
von siebenundachtzig Jahren starb er im
Shûon-an, unweit der Hauptstadt, wo er
bereits Jahre zuvor seine eigene Grabstätte
vorbereitet hatte. Das literarische Werk,
das oft in drastischen Formulierungen auf
anschauliche Weise Ikkyûs Abscheu vor aller
Heuchelei und falschen Religiosität
bezeugt, wurde nach seinem Tode unter dem
Titel Kyôun-shû — «Sammlung der irren
Wolke » - zusammengetragen.

Helmut Brinker

Zu Tafel 4: Der Höllenfürst Mara.
Zwei Szenen. Nicht sichtbar in diesem Ausschnitt

ist das unten durchlaufende Band des Textes

sowie rechts eine Baumgruppe und links der in
einer Höhle sitzende Buddha

Eingeleitet von einer Hügelpartie mit
anmutig bewegten Bäumen zeigt die erste
Szene den Höllenfürsten Mara auf einem
schräg in den Raum gestellten Podest
sitzend, wie es im alten China als Sitz für hohe
Würdenträger üblich war. Vor ihm seine
drei Töchter in der Tracht chinesischer Hof¬

damen der T'ang-Zeit: in langen kimonoartigen

Gewändern, mit weiten Ärmeln und
flatternden Bändern. Sie weisen alle drei
mit der linken Hand auf den Vater, der
ebenfalls mit der Linken einen Redegestus
ausführt: Das Gespräch der schönen Töchter

mit dem Vater ist illustriert. Nach der
Baumgruppe beginnt sofort die nächste
Szene : Mara, ein Pfeilbündel in der Rechten,
den Bogen in der Linken, nähert sich mit
einem fünfköpfigen Hofstaat dem Buddha,
der in einer Art Felsenhöhle auf einem
Graskissen unbeweglich in Meditation
verharrt. Dies illustriert die Rede Mâras an
Buddha.

Im Zuge der Rückbesinnung der Kama-
kura-Zeit (1185-1336) auf die ursprünglichere

Frömmigkeit der fünfhundert Jahre
zurückliegenden Nara-Periode wurden auch
die illustrierten Sûtren wieder neu
abgeschrieben und mit fortlaufenden Illustrationen

versehen, die sich in der Szenenfolge
streng an die Koinga-kyö der Nara-Zeithalten,
aber in Landschaftselementen und
Figurendarstellung eine stilistische Weiterentwicklung

im Sinne des in der Kamakura-Zeit
vollentwickelten yamato-e verraten.

Aufschlußreich für den Stilwandel von
der chinesisch bestimmten Malweise der
Nara-Zeit im 8.Jahrhundert zum entwickelten

yamato-e der Kamakura-Zeit im ^.Jahr¬
hundert ist ein Vergleich unserer beiden
Szenen mit der thematisch identischen
Darstellung aus dem 5. Kapitel im Ko-inga-kyô
des Hôon-in, eines Subtempels des Daigo-ji
bei Kyoto. Die schroffen chinesischen
Felsklippen werden zu sanften japanischen
Hügelwellen umgebildet, mit flottem Pinselstrich

konturiert und mit farbiger Lavierung
belebt. Die Bäume, im alten Beispiel stereotyp

wiederholte simple Stämmchen mit
einförmigen malachitgrünen Zweigbüscheln,
werden zu vielfach sich überschneidenden,
im Raum sich bewegenden Baumgruppen
mit unterschiedlichem Blattwerk. Das
Beispiel der Sammlung Götze zeigt rechts eine
reizvolle Kombination von Hügeln und
Bäumen mit deutlichem Hinweis auf die

186



Jahreszeit, typisch für den Kamakura-Rea-
lismus. Die Landschaftselemente sind nun
nicht mehr reine Versatzstücke, sondern
geben gewisse zusammenhängende Raum-
kompartimente an; sie verbinden so die
einzelnen Szenen besser zu einem
Erzählungsfluß mit zeitlicher Abfolge, als das in
der additiven Szenenreihung der früheren
Darstellung möglich war. Statt der
gleichförmigen Grasbüschel, die in dem Hôon-in-
Abschnitt den Vordergrund markieren,
zieht sich nun eine flache Hügelkurve am
unteren Bildrand entlang und verschmilzt
beide Szenen. Die Figuren können sich in
diesem räumlichen Rahmen organischer
bewegen. Die Gewänder sind reicher
ausgestaltet; in ihren Bewegungen sind die Figuren

stärker differenziert. Gisela Armbruster

Zu Tafel 5: Winterlandschaft

Die winterlich-trübe Stimmung einer
Landschaft nach dem Schneefall ist mit den
sehr sparsamen Mitteln der monochromen
Tuschmalerei meisterhaft wiedergegeben.
Vor dem zart auflavierten Grau des Himmels

stehen die Silhouetten verschneiter
Berge, die den rechts über Uferbänke und
Fluß in die Tiefe führenden Blick auffangen.
Die Vermittlung zwischen Vorder- und
Mittelgrund geschieht in der linken Bildhälfte
durch zwei übereinandergesetzte Bambushaine,

in vertikal ablesbarer Tiefenstaffelung.

Der verschneite Holzsteg über dem
Fluß, die im Bambus versteckten Bauernhäuser

und eine einzelne kleine Figur mit
breitem Strohhut unterstreichen die ländliche

Stille des Bildes. Obgleich die Komposition

in sich abgeschlossen erscheint, deuten
die extreme Nahsicht und die Überschneidung

des unteren Bambushains durch den
Bildrand daraufhin, daß das Bild ein später
montierter Ausschnitt aus dem größeren
Zusammenhang eines Landschaftsstellschirms

oder einer Schiebtür sein könnte.
Das Siegel Kantei weist das Bild als Werk

des Nara hôgen Kantei aus. Kantei, dessen

Lebensdaten unbekannt sind, war ein Priester

der Ritsu-Schule und lebte in dem Kloster

Sôji-bô, das dem Tempel Tôshôdai-ji in
Nara untergeordnet war. Der Titel hegen

(«Gesetzesauge ») kann ihm aufgrund seines

geistlichen, aber auch seines künstlerischen
Rangs verliehen worden sein.

Während die pointillistische Methode der
Wiedergabe von Bambusblättern durch
wechselnd aufgetupfte oder spitz ausgezogene

Formelemente abgestufter Tonalität
auch aus den Werken der .Soga-Schule
bekannt ist, steht die Winterlandschaft in der
Intimität ihrer großzügig gegliederten
Komposition Bildern von Sesshûs Schüler Josui
Sôen (frühes 16.Jahrhundert) nahe. Es ist
nicht auszuschließen, daß Kantei bei einem
Maler der Soga-Schule studierte, in seinen

späteren Jahren aber Einflüsse Sesshûs
aufnahm. Atmosphärische Durchsichtigkeit,
schattierendes Lavis, kurze, trockene Tuschlinien

und sicheres Einsetzen der die
Komposition akzentuierenden Tuschetupfen
(ten) sprechen für eine Datierung der
Winterlandschaft in das erste Viertel des 16.

Jahrhunderts und stellen das Bild an die
Spitze der Kantei zugeschriebenen Werke.

Doris Croissant

Zu Tafel 6:
Kinkoku: Der haiku-Dichter Ryôto

Kinkokus Figurenmalerei, der Stil seiner
Schrift und der seines literarischen Werks
sind ohne Yosa Buson undenkbar. Er teilte
mit Buson die Vorliebe für die Darstellung
berühmter haiku-T)ichter und übernahmvon
ihm sowohl die spontane, karikaturhaft
humorvolle Art der Zeichnung als auch die
reizvolle Gepflogenheit, jeweils ein Gedicht
des entsprechenden Poeten hinzuzufügen.

Das Gedicht auf diesem Kinkoku-Blatt in
der Sammlung Götze stammt von Iwata
Ryôto, einem Shintô-Priester des Ise-
Schreins, der in der Nachfolge des Bashô
einen als eigenständig erkannten haiku-Stil,
den Ise-fû, entwickelte. Wir finden das vom

187



Maler hier zitierte Werk Ryôtos in dessen

überlieferter Gedichtsammlung (kushû):

«Die Augen
gen Karasaki gerichtet -
welch abendliche Kühle Ryôto. »

(nach der englischen Übersetzung von Fu-
miko E. Cranston)

Karasaki, unweit von ôtsu am Südwestufer

des Biwa-Sees gelegen, also in unmittelbarer

Nähe der Heimat des Malers Yokoi
Kinkoku, war und ist noch heute berühmt
wegen seiner gewaltigen «tausendjährigen »

Kiefer. «Der Abendregen von Karasaki»
bildet eine der häufig dargestellten «Acht
Ansichten des Biwa-Sees ». Diese basieren
auf einer aus dem Jahr 1500 stammenden
Folge von Gedichten, die Konoe Masaie und
sein Sohn Naomichi, inspiriert durch die
berühmte chinesische Serie der «Acht
Ansichten des Hsiao und Hsiang », in Analogie
zu diesem Zyklus schufen. Über die Kiefer
von Karasaki lautet der Vers etwa:

«Im Abendregen verstummt ihr Rauschen,
selbst wenn weithin der Abendwind
in der Kiefer von Karasaki gerühmt wird. »

Zu den bekanntesten Illustrationen dieser
acht die landschaftlichen Schönheiten des

Biwa-Sees besingenden Gedichte gehören
zweifellos die Farbholzschnitte des Andò
Hiroshige (1797-1858) aus den Jahren um
und nach 1834. Abendlicher Regen und
Wind, die während der sommerlichen Hitze
wohltuende Kühle über dem See verbreiten,
lassen die Augen nach Karasaki schweifen:
diese Stimmung angenehmer Frische
vermittelt das haiku des Iwata Ryôto, das ohne
Frage von dem rund zweihundert Jahre
älteren Gedicht angeregt ist.

Das Gedicht und der Namenszug des

Dichters Ryôto sowie das Siegel des Künstlers

erscheinen auf diesem Albumblatt in

locker verteilter Anordnung. Entsprechendes

gilt für die Behandlung der Figur. Der
Initiator des Ise-fû sitzt in lässiger Haltung
vor dem leeren Bildgrund, das linke Bein
gebeugt aufgestellt und seinen Blick auf den
Betrachter gerichtet. Bläuliche und graue
horizontale Streifen setzen unübersehbare
Akzente in der mit unbefangenem Strich
gezeichneten Figur. In solchen Darstellungen

verwendet Kinkoku einen kräftigen,
breiten, namentlich an der linken Seite stark
betonten, gerundeten Kontur, dessen Fluß
dort nur von einer für die Handschrift Kin-
kokus typischen Schleife unterbrochen wird.
Rasche Strichfolgen von eckigem Formcharakter

kennzeichnen vor der Brust die
Knitterfalten des Gewandes, unter dem sich die
Hände der Gestalten verbergen. So tritt die
intensiver behandelte Binnenzeichnung, in
ihrem Rhythmus mit dem der Gedichtaufschriften

korrespondierend, den großflächig
umrissenen Formen gegenüber, ein scheinbar

zufälliger Kontrast, den Kinkoku und
andere Literatenkünstler in ihren naiv
anmutenden, skizzenhaft vereinfachten, von
Spontaneität, Humor und nicht selten auch
von einer gewissen Selbstironie erfüllten
Figurenmalerei mit Erfolg einsetzten. Man
bediente sich bei Dichterdarstellungen dieser

Art vorwiegend der Frontalansicht,
seltener des Profils oder der Rückenansicht.

Aus ähnlichen Serien hervorragender
haiku-T)ich.te.r wie die Darstellungen des

Ryôto in der Sammlung Götze dürften
zahlreiche andere Albumblätter von der Hand
des Kinkoku stammen, die in jüngster
Vergangenheit ihren Weg in westliche Sammlungen

gefunden haben, dabei jedoch leider
nur zu oft aus dem Zusammenhang gerissen
wurden, so daß es der kunstwissenschaftlichen

Forschung überlassen bleibt, die
ursprüngliche Gruppierung der stilistisch
untereinander leicht variierenden Blätter in
den verschiedenen Alben zu rekonstruieren.

Helmut Brinker


	"Pinsel und Tusche"

