
Zeitschrift: Librarium : Zeitschrift der Schweizerischen Bibliophilen-Gesellschaft =
revue de la Société Suisse des Bibliophiles

Herausgeber: Schweizerische Bibliophilen-Gesellschaft

Band: 11 (1968)

Heft: 3

Artikel: Stufen - Sphären - Genien : der geistige Grundriss der Bodmeriana

Autor: Bodmer, Martin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-388097

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-388097
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


MARTIN BODMER (COLOGNT/GENF)

STUFEN-SPHÄREN-GENIEN
Der geistige Grundriß der Bodmeriana*

Der Laufder Menschheitsgeschichte kann
dem unbefangenen Beobachter nicht anders
als willkürlich erscheinen, und kein
Versuch, diesem Durcheinander eine Struktur
zu geben, war je ganz befriedigend. Auch
hängt er stets ab vom Geist der Zeit und
vom Standpunkt des Beobachters. Dennoch
kommt keine Gegenwart darum herum,
sich mit der Vergangenheit auseinanderzusetzen,

denn die Zukunft ist ja nicht das

Überschreiten einer Grenze, sondern das

dauernde Weiterwirken eines Gewesenen,
dessen Produkt wir sind. Dieses Gewesene
aber müssen wir entwirren, um uns selbst zu
erkennen und das Kommende zu meistern.

Man kann diese Gedanken mit einiger
Einschränkung auch aufdas Thema anwenden,

das uns hier vereint: die Welt der
Bücher. Auch in ihr, in einer Bibliothek, muß
man sich aufein Ordnungsprinzip besinnen,
damit aus einem regellosen Bücherhaufen
ein brauchbarer Organismus werde. Dieser
wird zwar nie an die Wirklichkeit der
Geschichte herankommen, doch ist schon viel
erreicht, wenn er etwas wie ihr Sternbild
darstellt.

Auch unsere Bibliothek fußt, wie jede
andere, auf Sachgebieten und Autoren, und
innerhalb derselben folgt sie der Chronologie,

die uns von Homer - oder, wenn Sie
wollen, von Gilgamesch, vom Uranfang -
bis in die Gegenwart führt. In dieser natürlichen

Gliederung sind Wesen und Wandel
alles Geistigen beschlossen. Wo aber damit
beginnen und wo aufhören? Man mußte

* Vortrag, gehalten am 28. September 1968
im Athénée in Genf anläßlich der Jahresversammlung

der Schweizerischen Bibliophilen-
Gesellschaft.

sich auf die Quintessenz beschränken, um
nicht ins Uferlose zu geraten. Und eben
dieser Grundsatz der Auswahl legte es auch
nahe, andere Bezeichnungen für die allgemein

gebräuchlichen von Chronologie,
Sachgebiet und Autor zu wählen, denn
dasselbe war hier doch nicht dasselbe. Es stand
hinter dem Selbstverständlichen auch noch
etwas Sinnbildliches, und dieses ist gemeint
mit den Begriffen von Stufen, Sphären und
Genien. Wir wollen sie näher betrachten
und das Gebilde, das dabei entsteht, darzustellen

versuchen.

Noch immer gilt der Satz Heraklits, daß
alles fließt. Die Geschichte unterscheidet
sich vom bloßen Geschehen dadurch, daß
der allgemeine Fluß der Dinge in ihr auf
weitere Strecken sichtbar bleibt, während
das Alltagsgeschehen untergeht. Geschichtlichen

Ereignissen wohnt eine gestaltende
Macht inne, die der Kunstschöpfung
verwandt ist. Sie schafft Epochen, und wenn
überhaupt eine historische Gliederung möglich

ist, so kann es nur eine sein, die auf
solchen epochalen Gebilden beruht. Damit ist

nichts Neues gesagt. Jede Biographie fußt
auf diesem Prinzip, die gesamte Historiographie

tut es. Je mächtiger das Ereignis ist,
das einen Zeitraum prägt, desto umspannender

ist dieser. Hinter jeder Entscheidung
steht aber doch immer der Mensch, und so

steigt auch dessen Bedeutung bis hinauf zu

jener Intensität, die wir den Genien der
Geschichte einräumen. Das größte Beispiel
dafür ist Cäsar.

Nun tritt aber zu diesem Periodencharakter,

der seine eigene Dynamik besitzt, noch

184



ein zweiter hinzu, nämlich der des natürlichen

Zeitablaufs, so daß stets ein Doppeltes
herrscht: die den Ereignissen innewohnende
Bewegung und der sie forttragende Strom
der Zeit, in dem das Bewahrenswerte auch
über seine eigentliche Epoche hinaus
bewahrt bleibt.

Diese gestaltet-gestaltenden Zeitgebilde
nennen wir «Stufen ». Sie stellen eine immer
und überall gültige Einheit dar, die vom
Personen- und Ortsereignis bis ins Völker-
geschichtliche und über dieses hinaus ins
Menschheitliche reicht...

Allen Stufen aber, von der umfassendsten

bis zur kleinsten, ist eines gemeinsam:
Sie verkörpern ein geistiges Geschehen.Was
der Lebensprozeß in der Natur bedeutet,
wiederholt sich in ihnen auf anderer Ebene.
Jugend, Reife und Alter werden durchlaufen,

aber in entsprechend verwandelter
Form, gesteigert in Dimensionen, die dem
biologischen Geschehen fremd sind und sich
erst dem geistigen öffnen, wie die Begriffe
von Gut und Böse, Schuld und Sühne, Freiheit

und Verantwortung...
Wir wollen nun jene Stufen betrachten,

die den Okzident geformt haben. Da ihr
Einfluß aufdie Ökumene entscheidend war,
sind auch die Elemente, die sie bildeten, für
den gesamten Erdkreis bedeutsam geworden.

Man kann dieses westliche Werden zwar
durch vertraute Namen erfassen, wie Altertum,

Mittelalter, Renaissance usf., oder in
Räume gliedern, wie Griechenland, Rom,
Germanien, die Nationalstaaten... Aber so
unentbehrlich diese Begriffe sind und bleiben

werden, so wenig können sie uns hier
befriedigen. Sie sind bei all ihrer Größe
doch zu eng, bereits zu festgelegt, um den
geistigen Rhythmus daraus abzuleiten, den
wir erfassen möchten. - Helfen da vielleicht
die Sprachräume als Ausgangspunkt? Das
menschliche Ingenium hat wohl kaum
Bedeutsameres hervorgebracht als die Sprache,

und sie wird für manche Gesichtspunkte

die Grundlage bleiben. Für den
unseren ist sie es nur beinahe Wir müssen uns

für etwas entscheiden, das realer und
durchgreifender zugleich, d.h. noch geschichts-
haltiger ist, und das ist wohl die den Okzident

verkörpernde Dreiheit : Antike, Abendland

und Europa.
In dieser Dreiheit freilich sind nun nicht

nur Werden und Wandel enthalten,
sondern auch Inhalt und Wirkung. Und damit
berühren wir den Begriff der Sphären.

SPHÄREN

Da diese Sphären unbegrenzte Möglichkeiten

in sich bergen, war es auch hier
erforderlich, auf etwas Absolutes, gleichsam
Urphänomenales zurückzugreifen. Wer aber
entscheidet, was ein solches ist und was
nicht? Die Geschichte. Sie liefert
unumstößliche Kriterien dafür. Ein geschichtliches

Urphänomen ist die Zivilisation. Sie

umfaßt alle rationalen, für das menschliche
Dasein unerläßlichen Erscheinungen. Ein
anderes ist die Kultur als Ausdruck dessen,

was über das Reale hinausgreift. Ein Drittes
die Religion, die weder dem einen noch
dem andern angehört und einen Bereich
besonderer Ordnung darstellt.

Wenn wir wiederum Zivilisation und Kultur

auf ihre elementarsten Bestandteile hin
prüfen, so stoßen wir bei der ersteren auf
Macht, Recht und Gesellschaft, bei der
letzteren auf Kunst, Philosophie und
Wissenschaft. Gewiß sind das Schulbezeichnungen,

die so alltäglich tönen, daß sie alles und
nichts sagen. Wir wollen anzudeuten
versuchen, was damit gemeint ist.

Die erste der sieben Sphären ist die
Macht. Sie ist das, was schlechthin unter
Geschichte verstanden wird und sich vor
allem in Staats- und Kriegskunst äußert.
Kein Regieren ohne Macht, sei sie legitim
oder usurpiert. Politik ist insofern das
Schicksal, als man darin Hammer oder Amboß

ist. Hier ist nur vom Hammer die Rede
Seine Herrschaftsmittel reichen von der
Kraft der Überzeugung bis zur Waffengewalt,

von der Magie des Gottesgnadentums

185



bis zum Sozialvertrag. Soll Politik jedoch
mehr als belanglose Routine sein, muß sie

von Verwaltung, Regierung, Führung zur
Staatskunst emporsteigen. Erst dort ist sie

völlig legitimiert. Aus Leistung wird Würde,
aus Würde Ruhm. Die geschichtlichen
Beispiele dafür sind selten. Wir Zeitgenossen
hatten immerhin das Privileg, einen solchen
Fall zu erleben: Churchill.

Die zweite Sphäre ist das Recht. Der
Rechtsbegriff ist eine der wichtigsten
Errungenschaften der Menschheit, sowohl als

Wunschbild wie als Verwirklichung. Damit
sind freilich zwei Gegensätze ausgedrückt,
die ihm stets anhaften werden. Der eine
beruht auf dem erhabenen Begriff der Gerechtigkeit,

hinter dem die Idee einer göttlichen
Weltordnung steht, der andere ist Ausdruck
einer harten Wirklichkeit, in die jeder
Einzelne als Glied der Gesellschaft gestellt ist.
Der erstere heißt Naturrecht als das von
Natur Gerechte. Er hat seinen Ursprung
im Religiösen, wird dann freilich im Zuge
der Aufklärung säkularisiert und behält
dennoch seinen Absolutheitscharakter, der
keiner Kodifizierung bedarf. Der letztere
hat seinen Ursprung in der Politik, ist darum

realistisch und wird positives Recht
genannt. Eben weil sich dieses der Geschichte
anpaßt, muß es dauernd fixiert werden. Es

ist geschriebenes und notwendiges Recht,
aber freilich, um mit Mephistopheles zu
reden: «Vom Rechte, das mit uns geboren
ist, von dem ist, leider, nie die Frage. »

Der Sinn alles Rechtes ist Ordnung.
Nicht zufällig ist sein Sinnbild die Waage.
Sie bietet die Gewähr für Erhaltung eines

angemessenen Gleichgewichtes und schafft
Sühne dort, wo dieses gestört wird. - Die
Grundlage des Rechtes ist das Gesetz, und
seine Vielfalt - von der Hammurabi-Stele,
dem Dekalog, dem Corpus iuris civilis, der
Lex salica, dem Sachsenspiegel usf. bis zum
modernen Privat-, Staats- und Völkerrecht
- ist unübersehbar.

Zur Ausübung des Rechts endlich ist das
Gericht berufen, und hier schließt sich wieder

der Kreis, der alle Grade menschlichen

Ermessens durchläuft, vom bescheidenen

Laienrichter, dem Berufsrichter, Gerichtsherrn

bis zur metaphysischen Vision des

Weltenrichters, wie er uns in Michelangelos
Jüngstem Gericht göttlich-mächtig
entgegentritt.

Die dritte Sphäre fassen wir unter dem

Begriff der Gesellschaft zusammen. Wenn
Recht die Gewähr für das Gleichgewicht
der menschlichen Gesellschaft ist, so stellt
diese selbst die tatsächliche Grundlage aller
Zivilisation dar. Man spricht zwar von
Tiergesellschaften : Heringszügen, Staren-
schwärmen, Büffelherden und hochspezialisierten

Ameisen- und Bienenvölkern...
Aber das alles hat mit Zivilisation nichts zu
tun. Handelt es sich dort um spezifische
Instinktbezüge und damit reine Naturerscheinungen,

so beruht die menschliche Gesellschaft

auf Einverständnis. Daraus wächst,
allen Störungen und Widerständen zum
Trotz, die Gesittung. Anarchische Tendenzen

sind zwar tief im Menschen verankert -
das Tier kennt sie nicht -, aber gerade im
Widerstand gegen die sie angreifenden und
auflösenden Elemente erneuert sich die
Gesellschaft dauernd. Hier liegen die Wurzeln
des « Contrat social ». Und weil auch
Irrationales hineinspielt, hat er sich zu einem
Gebilde entwickelt, das weit über bloße

Vernunft und Nützlichkeit hinausreicht.
Zum Glück Denn wie kümmerlich wäre er

sonst... In dieses Gebiet gehören Ehe,
Familie, Freundschaft, der Geist der Geselligkeit,

gemeinsame Erwartung und
Spannung, Wettstreit, Spiel, Sport, Reise, Abenteuer,

auch Beruf und Liebhaberei, kurz
alles, was der Einzelne innerhalb des sozialen

Ganzen frei wählen kann.
Aber Gesellschaft bedeutet auch noch

etwas fast diametral Entgegengesetztes, wo
die Freiheit des Einzelnen eingeschränkt, ja
oft ganz aufgehoben ist. So die sozialen

Ordnungen : Sitte, Milieu, Klasse (zur letzteren
ist zu sagen, daß die, die sie aufzuheben
behaupten, nur eine andere an ihre Stelle
setzen), so die historische Lage, ob z.B. Krieg
oder Frieden, ein liberales oder diktatori-

186



sches Regime herrscht, so die
Wirtschaftsorganisation und technische Entwicklungsstufe

einer Gesellschaft. In all diese
Gegebenheiten hat sich das Individuum zwangsläufig

zu fügen. Freiheit beginnt erst wieder
bei der Art, wie es sich fügt.

Endlich gehört zur Gesellschaft auch die
Weitergabe des Erbes und die Heranbildung
der kommenden Geschlechter. Erziehung
und Bildung sind die Grundpfeiler der
Gesittung, und in ihr berühren und
durchdringen sich Zivilisation und Kultur. Hier
erhebt sich der Geist in die Region des
freischwebenden Handelns ohne Absicht und
Berechnung, des Tuns um seiner selbst willen,

und hier erreicht er die Höhe des
Menschen.

Damit betreten wir die vierte Sphäre, die
der Kunst. Was ist Kunst Oft gestellte Frage,

stets neu beantwortet, je nach Zeitalter
und Standort, Milieu und Temperament.
Als gewiß erscheint dabei dieses, daß sie ein
Doppeltes ist: sowohl Gabe wie Aufgabe,
Geschenk wie Mühsal, sie hängt ab von
Intuition und Handwerk. Die wahren Ahnen
des Künstlers sind nicht im mindesten die
Träumer und Schwärmer, sondern die Techniker,

die Umgestalter des äußeren Lebens.
Nicht zufällig bedeutet das griechische
Wort «Techne» sowohl Handwerk wie
Kunst. Aber wenn nun auch beides
zusammengehört, so wird es doch erst als Kunst
zum Verwandler der Welt. Mit ihr tritt
etwas total anderes, außerhalb der Natur
Stehendes auf den Plan. Ihr Werk ist
Verwirklichung von Ideen und Neuschöpfung
der Wirklichkeit. Das Kunstwerk hat darum

magischen Charakter. Es vermag durch
das einfachste Material, dessen sich der
Künstler seitJahrtausenden bedient, zu
verzaubern. Aus Tönen, Formen, Farben,
Worten steigen Musik, Bildkunst, Malerei,
Poesie... Und jede verzweigt sich wieder in
selbständige Gattungen: Instrumentalmusik,

Chor, Orchester, Oper und all ihre
Spielarten - in Zeichnung, Plastik, Architektur,

Malerei und ihre zahllosen Techniken

der Farbgebung: Aquarell, Enkaustik,

öl, Fresko, Mosaik..., in Lyrik, Epos, Drama,

Roman, Rede und ihre unübersehbaren

Varianten. Dieser ganze Artenreichtum
wird noch vermehrfacht durch den persönlichen

Charakter jedes einzelnen
Kunstschöpfers und nicht zuletzt durch den Wandel

der Stile. Ein aufsteigendes Zeitalter
wird einfacher und kraftvoller bilden, im
Zenit ist es die klassische Harmonie, im
Ausschwung überwiegen Reichtum des
Ausdrucks und Vielfalt der Kombinationen.
Schließlich wird, wie heute, die Gesetzlosigkeit

zum Gesetz, auf allen Gebieten lösen
sich Form und Sinn in unbewußte
Verschlingungen oder abstrakte Konstruktionen

auf. Und dennoch gilt auch hier: Wo
Begabung ist, bleibt jedes Suchen nach
neuen Möglichkeiten legitim. Übergangskunst

vielleicht, aber doch «magisches »

Beschwören von Welt und Sein, doch «Poi-
esis », schöpferisches Tun.

Lange Zeit verfloß, ehe dem Menschen
nach dem ersten Schritt ins Kulturelle auch
der zweite gelang: die Welt zu erkennen.
Damit betritt er die fünfte Sphäre, die der
Philosophie. Auch sie beginnt beim Beobachten

der Natur, doch anstatt zu ihrer
Neuerschaffung führt sie zum Denken darüber.
Dann stößt der Mensch auf sich selbst. Das
Sein beschäftigt ihn nicht mehr magisch,
sondern logisch, als Frage des Verhaltens,
des Glücks, des Seelenfriedens... Immer
neue Ufer werden dabei gesichtet, nie ein
endgültiges erreicht. Und trotzdem taucht
hinter diesen Vorstößen in Natur- und
Seelenwelt eine dritte Grundfrage auf: das

Warum. Warum das alles Da sie
jenseits des Beantwortbaren liegt, kann man
sich fragen, ob nicht die Religion dafür
zuständig sei. Daß sich beharrlich beide damit
beschäftigen, bezeugt indessen die Nachbarschaft

beider.
Aber die Philosophie geht auch den der

Metaphysik entgegengesetzten Weg, den
zur Wissenschaft. Ihr kritischer Geist, ihre
Hilfsmittel befähigen sie dazu. Schon ihre
Väter, die Ionier, interessierten sich für den
Lauf der Dinge und entdeckten Naturge-

187



setze, und im systematischsten Denker des

Altertums kulminieren beide gleichzeitig.
Die Sphäre der Wissenschaft ist unter den

Kultursphären zweifellos die mit dem größten

Nützlichkeitscharakter. Dennoch gehört
sie zur Kultur, denn echte Wissenschaft
forscht primär um des Forschens willen und
erst in zweiter Linie um des Nutzens willen.
Was erforscht sie Alles. Doch zeichnen sich
dabei drei autonome Gruppen ab : die
Wissenschaft vom Geist, die Wissenschaft von
der Natur und die Wissenschaft von der
Zahl. Die Mathematik ist Brücke, sie steht
zwischen den beiden andern. Ihre Ergebnisse

sind zwar genauer und richtiger als die
der Natur- und gar der Geisteswissenschaften.

Dafür aber sind sie im Gegensatz zu
diesen abstrakt, und deshalb ist sie, wie richtig

bemerkt worden ist, keine «Scientia»,
sondern eine «Potentia», also eher ein
Instrument der Wissenschaft als diese selbst.
Mathematisches Denken war übrigens eine
der Ursachen, die zur Trennung von
Philosophie und Wissenschaft führte. Gemessen
und berechnet hat man zwar schon
Jahrtausende vor den griechischen Gelehrten.
Die babylonische Astronomie, die ägyptische

Erdmessung und Technik waren
erstaunliche Leistungen. Aber erst ihre
Übertragung auf das Forschen an sich, auf das

Suchen als solches bedeutete die Geburt der
Wissenschaft. Auch sie beginnt mit dem
Fernsten, dem Kosmos, um sich schließlich
mit dem Nächsten zu befassen, dem menschlichen

Körper. Könnte die Parallele zur
Philosophie augenfälliger sein Ja selbst die
Trennung in Natur- und Geisteswissenschaften

hat ihre Analogie in Logik und
Metaphysik. Eine heutige Tendenz möchte
zwar diese Sonderung aufheben. Dennoch
durchzieht sie deutlich unterschieden die
Bahn des menschlichen Ingeniums, vor
allem seit dem Augenblick, da Medizin und
Geschichte zu Wissenschaften wurden. Es
scheint wirklich ein providentieller Augenblick

und kein Zufall gewesen zu sein, daß
ihre Schöpfer, Hippokrates und Thukydi-
des, im selben Jahre geboren wurden.

Jenseits dieser sechs Sphären steht
diejenige der Religion. Man pflegt seit Rudolf
Otto vom Numinosen zu reden, wenn man
den Kernbegriff des Religiösen bezeichnen
will. «Numen» bedeutete den Römern das

göttliche Walten, das die Seele sowohl
anzieht wie erschreckt. Entscheidend aber ist,
daß dieses «Heilige» sich weder in Kultur
noch Zivilisation einfügen läßt. Es gehört
dazu und steht doch außerhalb. Sein Wesen
ist Erhebung aus dem Bedingten ins Gültige.

Das will die Kunst zwar auch, aber

aus sich selbst, nicht aus einem ganz Anderen

heraus. Zwar bedient sich dieses Heilige
philosophischer Methoden, wo dies im Ringen

mit der Welt notwendig ist. Zwar liegt
auch ihm daran, wie der vom flammenden
Dornbusch berührte Moses beweist, daß

Ordnung gefördert, Gerechtigkeit und
Menschlichkeit geübt werde. So berührt
Religion zwar alle Sphären menschlichen
Verhaltens, dennoch ist sie von Grund aus

anders, denn sie allein ist nicht auf Mensch
und Welt, sondern auf Gnade und Überwelt

bezogen. Da solches dem heutigen
Durchschnittsdenken widerspricht, wird es

von ihm als «mythischer Rest» behandelt
und abgetan. Trotzdem ist damit das uralte
Numinosum nicht aus den Angeln zu
heben. Zeigt doch gerade die stürmische
Unruhe, die heute kirchliche und antikirchliche

Kreise durcheinandermengt, wie sehr

der Mensch seiner bedarf. Es ist eine Art
Jakobsringen, das weder den dialektischen
Materialismus verschont noch orthodoxe
Bekenner...

Wurde durch diesen allzu summarischen
Überblick angetönt, was wir unter Sphären
verstehen, so ist damit das eigentliche
Problem, das der Geschichtsgliederung, noch

immer nicht gelöst! Weder im Fliehen der

Zeit noch im Wirken des Wesens werden

wir sie finden. Nein, es gibt nur eine

Möglichkeit echter Gliederung, die nach
entscheidenden Wendepunkten. Wer aber
bewirkt sie? Der Mensch. Freilich nicht
irgendein Mensch, sondern der Genius.

188



Gewiß trägt jeder Erdenbürger mittelbar
dazu bei, daß das Abenteuer der Existenz
zu dem wird, was es ist. Und darüber hinaus

gibt es die ganze Stufenleiter solcher,
die zielbewußt daran beteiligt sind. Der
Genius aber steht im Brennpunkt. In ihm
erst wird der Sinn des Menschseins völlig
sichtbar. Er krönt es durch Mut und
Demut, Weisheit und Innigkeit, Macht und
Milde. Wer aber entscheidet nun über die
Gültigkeit solcher Begriffe? Es gibt dafür
kein objektiveres Kriterium als die Zeit.
Hier ist ihre Bedeutung unermeßlich. Denn
dauernde postume Wirkung ist das untrügliche

Kennzeichen für den Schöpfergeist. -
Es wäre allzu armselig, seine Wirkung auf
bloße Begabung zurückzuführen. Diese hat
ihren ehrenvollen Platz im Normalgeschehen,

verschwindet jedoch völlig vor dem
«Eigentlichen».

Daß uns hier, auf höchster Ebene, etwas
von «außen» anweht, ist zu allen Zeiten
gespürt worden. Seine Wirkung ist
charismatisch. Darunter ist weniger der
augenblickliche Einfluß einer Persönlichkeit zu

verstehen als der seltenere und geheimnisvollere,

der nach dem Tode beginnt, immer
weiter reicht und trotz allem Wandel der
Geschlechter, Zeiten und Sitten an Tiefe
nie verliert.

Dieses Charisma ist übrigens auf seltsame
Art mit einer Gegenmacht verbunden. Wo
ein Cäsar ist, ist auch ein Brutus, wo ein
Christus, auch ein Judas. So wird auf hoher
Ebene sichtbar, daß es wohl immer beides
braucht, Täter und Töter, Heilige und
Verräter, damit sich der menschliche
Schicksalskreis erfülle.

Wir haben eingangs erwähnt, daß es uns
zwar um die Geistesgeschichte als Ganzes

geht, hier aber höchstens von etwas die Rede
sein könne, das ihrem Sternbild gleiche.
Abschließend sei denn angedeutet, was damit
gemeint ist. Wir vereinfachen dabei noch,
indem wir uns auf vier Sphären beschränken:

Macht, Glaube, Wissen, Kunst, und
für jede von ihnen drei Persönlichkeiten
evozieren, die entscheidende Wendepunkte
verkörpern. Der so entstandene Grundriß -
einer von vielen möglichen - ist hier
schematisch dargestellt, als Unterlage für den
folgenden Gedankengang.

Stufer. Sphären Genien (als Verkörperung von Wendepunkten)

Antike
Kunst
Wissen
Macht
Glaube

Homer
Plato
Perikles
Paulus

Sophokles
Aristoteles
Alexander
Origenes

Vergil
Cicero
Cäsar

Augustin

Macht Theoderich Karl der Große Friedrich II.
Abendland Glaube Benedikt Bernhard von Clairvaux Franziskus

Wissen Boetius Thomas von Aquin Cusanus
Kunst Chrétien de Troyes Wolfram von Eschenbach Dante

Macht Karl V. Ludwig XIV. Napoleon
Europa Glaube Luther Loyola Calvin

Wissen Leonardo Spinoza Nietzsche
Kunst Michelangelo Shakespeare Goethe

189



Antike

Die erste faßbare Leistung, aus der sich
gleichsam der Okzident erhebt, ist mit dem
Namen Homers verbunden. Er ist noch nicht
die Antike, aber er sollte dahin führen und
darin gipfeln. Gewiß gab es schon vorher
Sang und Sage. Aber erst seit Homer gibt
es hohe Poesie. Sie wandelt sich von Epos
zu Lyrik und Drama und erreicht eine
allseitige Vollendung in Sophokles, dem Klassiker

schlechthin. Über Jahrhunderte
schwingt sie aus dem Perikleischen ins
Augusteische Zeitalter hinüber, wo antike
Dichtung in Vergil noch einmal kulminiert
und dann langsam im heraufsteigenden
Abendland verdämmert.

Das Wissen der Antike hat in der Weisheit

Piatons seinen Zenit erreicht, und fast

gleichzeitig ist im System des Aristoteles das

Fundament der antiken Wissenschaft gelegt
worden. Eine neue, römische Möglichkeit
erscheint mit Cicero als Bildung. Sie ist
darum von eminenter Bedeutung, weil
das antike Wissen erstmals in dieser Form
auf das Abendland und Europa gewirkt
hat.

Fast alle Ausdrucksformen der politischen
Herrschaft gehen, auch dem Namen nach,
auf die Antike zurück. Von Monarchie über
Oligarchie, Aristokratie, Demokratie und
deren Ausartung in Pöbelherrschaft zurück
zur Diktatur - der ganze Kreislauf war
schon da und wird sich, mit gewissen
Varianten, immer wiederholen. Nur ganz selten
hat sie das Ideal der Kalokagathie, des
vollkommenen Einklangs, erreicht. So unter
Perikles. Es ist das kurze, auf kleinem Raum
verwirklichte Goldene Zeitalter der Politik.
Dann kommt der ungeheure Gegenschlag:
Zusammenbruch Athens, Zusammenbruch
der Stadtstaaten und Griechenlands
überhaupt und Aufstieg einer griechisch
sprechenden Weltherrschaft unter dem Genie
Alexanders. Auch sie verschwindet zwar wieder

mit dem Tod des jungen Halbgottes.
Aber er hinterläßt den Kulturraum des
Hellenismus, in den auch das heraufsteigende

Rom gerät, und damit die künftige Westwelt.

Denn dieses Rom ist Cäsar. Er erst
erschafft die Weltmacht der Antike, die zu
dauern vermochte, bis das Abendland sie

abgelöst und übernommen hat.
Endlich der Glaube der Antike. Es kann

dabei nicht die Rede sein vom Glauben der
Griechen und der Römer. Dieser blieb eine

Mythologie und für Europa ohne Folgen.
Ausschlaggebend ist dagegen der Einbruch
des Christentums in die letzte Periode der
Antike geworden. Die neue Botschaft hat
die Alte Welt umgeprägt, aber jene sie
dafür verbreitet. Ohne Imperium Romanum
ist der Aufstieg des Christentums nicht denkbar.

Freilich auch nicht ohne die gewaltigen
Männer, die ihm dazu verhalfen.

Wir nehmen den Stifter selbst davon aus.
Es ist hier nicht der Ort, an den geheimnisvollsten

Faktor der Weltgeschichte zu rühren,

das «Deus homo factus est». Tatsache

war das Ergebnis, die Entfaltung des jungen
Glaubens. Sie erfolgt in drei Phasen. Die

erste wird verkörpert durch Paulus, den

größten Theologen und Missionar des

Christentums. Die zweite durch Origenes, den

ersten Dogmatiker und Philosophen der

Christenheit (dafür auch heftig bekämpft!),
dessen Wirkung auf die griechische Kirche
maßgebend geworden ist. Die dritte wird
verkörpert durch Augustin, der gegen den

politischen Niedergang des Westreichs die

Ordnung der römisch-katholischen Kirche
setzt. Und damit stehen wir im Abendland.

Abendland

Es gibt keine deutliche Grenze zwischen

Antike und Abendland. Oder richtiger : der

Übergang hat als Osmose stattgefunden, im

Westen durch die Franken, im Osten durch

Byzanz. Aber im sechsten Jahrhundert ist

dieses Abendland plötzlich da und -
seltsame Koinzidenz - in Herrschaft, Glauben
und Wissen gleichzeitig durch je einen
Genius verkörpert: Theoderich, Benediktus

und Boetius.

190



Politische Macht beginnt im Abendland
mit den Germanenherrschern, die dem Wesen

nach noch fast mythisch sind, dem Umriß

nach aber schon im vollen Licht der
Geschichte stehen. Der bedeutendste ist
Theoderich, als letzter Gote in die Sage eingegangen,

von der Tragik des Ausweglosen
umwittert, während die barbarischeren
Frankenkönige die Zukunft für sich haben. Denn
im Frankenstamme gipfelt das Schicksal des

Abendlandes durch die Machtgestalt des

großen Karl und endet viereinhalb Jahrhunderte

später mit dem Staufer Friedrich IL,
dem Stupor Mundi, dem letzten und
geheimnisvollsten Abendländer.

Die erste entscheidende Christentat des

Abendlandes wird ausgelöst durch den Umbria

Benedikt von Nursia, dem die Überlieferung

nicht ohne Grund den Ehrentitel «Abt
des Abendlandes » verliehen hat. Seine
Ordensschöpfung bewirkt ein Doppeltes: Sie
bindet den Mönch an eine Regel, eine
wunderbar einfache, bis heute unübertroffene
Ordensregel, und sie schafft feste Pflanzstätten

geistlichen Wirkens. Damit hat sie
das abendländische Jahrtausend befruchtet
und ihm unübersehbare Dienste geleistet.
Als erstes wurde dem Glauben bereits
gewonnenes Land geordnet und gefestigt,
sodann missionierend neues bis in den äußersten

Westen gewonnen. Von dorther strömen

junge Kräfte auf den Kontinent
zurück, und sie erst, diese irischen und
angelsächsischen Apostel, bringen die Christianisierung

des Abendlandes zum Abschluß.
(Ihre berühmtesten, Bonifatius, Kolumban,
Gallus, sind uns allen vertraut.) - Und nun
ist der Weg frei zu einem neuen,
durchgeistigten Mönchtum, wie es die Welt bisher

nicht kannte und das im Namen Bernhards

von Clairvaux gipfelt. - Der dritte
Impuls führt noch weiter - oder soll man sagen :

zurück - in eine innige, demütige,
allumfassende Frömmigkeit, die so strahlend nur
einer darstellt : Franz von Assisi. In ihm
vollendet sich die abendländische Christlichkeit.

Ehe wir ihre ebenbürtige Parallele in der
Poesie betrachten, ist vom Wissen zu reden,

das verkörpert ist im letzten Römer und
frühesten Philosophen des Abendlandes, in
Boetius, wo Römer und Germanen sich
erstmals auf gleicher Ebene berühren. - Es ist
ein langer Weg vom «Trost der Philosophie »

bis zur « Summa » des Thomas von Aquin, wo
der Zenit erreicht ist. Erst dort. Denn die
Zeit der politischen Höhe am Hofe Karls
ist trotz der Alkuin, Paulus Diaconus, Ein-
hard keine solche für das Wissen. Und dieses

Wissen bleibt während der ganzen
abendländischen Stufe nur die Magd der
Theologie Das Verhältnis beginnt sich erst
zwei Jahrhunderte nach dem Aquinaten zu
lockern, mit dem ersten Deutschen in der
erlauchten Reihe westlicher Denker, Nicolaus

Cusanus. Ähnlich wie Boetius fast ein
Jahrtausend früher noch zur Antike und
auch schon zum Abendland gehört, gehört
der Cusaner noch zum Abendland und
weist doch schon über dieses hinaus auf
Europa.

Endlich die Kunst. Alle Künste dieser
Stufe haben ihr großartiges Eigenleben.
Dennoch müssen wir uns für eine entscheiden

und tun es ohne Bedenken für die Poesie,

denn in ihrem Kristall erscheinen die
andern zumindest im Umriß.

Einen ebenbürtigen Dichtergenius des

sechsten Jahrhunderts gibt es nicht, und
bis ins zwölfte wird man ihn vergeblich
suchen. Vergeblich aber nur als Persönlichkeit.

Denn gerade in diesem sechsten
Jahrhundert entsteigen dem verebbenden Geist
der Völkerwanderung mächtige Dichtungsseelen,

die zwar erst ein halbes Jahrtausend
später in Edda und Sagas, in Nibelungenlied

und Artuskreis ihre poetische Form
gefunden, hier aber ihren Ursprung haben.
Ihre Schöpfer - nicht Sammler, wie Sae-

mund Sigfusson - treten erstmals ins Licht
der Geschichte mit Chrétien de Troyes, dem
großen Gestalter keltischer Stoffe. Der erste
Vollender aber ist Wolfram von Eschenbach,

denn mit seinem «Parzival» entsteht das

erste christliche Weltgedicht. Aus dem
Märchenmotiv des rechten Fragens bei Chrétien

wird die Gottesgnade bei Wolfram.

'9«



Schien diese Verbindung von dichterischer
Pracht mit frommem Tiefsinn kaum noch
überbietbar, so wurde sie es doch durch den
einen Dichter, in dem alle Sphären des

Abendlandes konvergieren und kulminieren:

Dante.

Europa

Der Staufer, der Cusaner, der Florentiner

- sie alle weisen auf Europa. Aber wo
beginnt es? Auch hier ist der Übergang
schwankend. Doch dies ist gewiß, daß nun
die Zahl geschichtlich erfaßbarer Größen
sprunghaft zunimmt und es damit immer
problematischer wird, durch wenige Namen
auszudrücken, was vielen zukommt. Unter
diesem Vorbehalt sei denn die « Europa »

genannte jüngste Stufe der Westwelt
betrachtet.

Ihre politische Macht beginnt an einem
Tiefpunkt. Städte und Bürger lösen das
zerfallende Rittertum ab. Das Interregnum,
das dem Staufersturze folgt, ist durch die
edle, doch nur um ihrer Schwachheit willen
geduldete Person Rudolfs von Habsburg
beendet worden. Territorialmächte bedrohen
die Reichseinheit, die nie mehr sein wird,
was sie zur Zeit der Sachsen, Franken,
Schwaben war. Das werdende Europa
sprengt die abendländische Form, und im
16.Jahrhundert greift es schon weit über
sein eigenes Kontinentalgebiet hinaus. Marco

Polo kam noch zu früh, man glaubte ihm
nicht. Indien und China blieben Märchen.
Erst mit Kolumbus und Vasco da Gama
beginnt, was Europas Ruhm wurde und
ihm heute am meisten verübelt wird: die
Kolonisation. Aber sie war seine Bestimmung

und das Schicksal der Welt. Im Guten

wie im Bösen, als Förderung und als
Verhängnis. Von hier nimmt die geschichtliche,

wissenschaftliche, wirtschaftliche
Vormacht Europas, die sein Charakteristikum
geblieben ist, ihren Ausgang.

Erstes Symbol dieses Europäertums ist
Karl V., in dessen Reich die Sonne nicht
auf- und nicht untergeht. Und dem spani¬

schen folgt unmittelbar der britische
Ausgriff ins Weltumspannende. - Zweites Symbol

ist die kontinentale Mitte, von der der
Höhepunkt europäischer Macht und
europäischen Glanzes ausgeht, verkörpert im
Sonnenkönig Ludwig XIV. - Letztes Symbol
des politischen Europas ist Napoleon. Er
steigt aus der Revolution zum Weltgenius
empor, um meteorhaft wieder zu versinken

- wie Alexander... Darin berühren sich das

erste und das letzte militärische Genie des

Okzidents - die zugleich die größten der

Weltgeschichte waren, und der Ring
schließt sich.

Der Glaube dieser letzten Stufe hebt an
mit dem Abfall vom Glauben oder, wie es

andere deuten, mit der Rückkehr zum Ur-
glauben. Es gibt Vorboten dafür, die
Entscheidung aber bringt Luther, der Gründer
der neuen Kirche, der religiöse Bahnbrecher
der Deutschen. Doch ist auch hier der Geist,
der das alte Reich zerbrach, am Werk und

sprengt die einige Kirche. Der Glaube Europas

ist damit zwar reicher geworden, als es

der monolithische des Abendlandes war,
aber auch bedrohter. - Dem sucht die
katholische Glaubensreform entgegenzuwirken,

deren Führergestalt Ignatius von Loyola

ist. In seinen berühmten «Exercitia spiritu-
alia » hat die kämpfende Kirche ihre
durchgeistigtste Form gefunden. - Und wiederum
geht die protestantische Seite zum Angriff
über. Der Geist Calvins war dem Loyolas
ebenbürtig, seine Gründung aber, die
reformierte Kirche, von ungleich größerer
historischer Bedeutung als der Jesuitenorden.
Tragisch für Europa bleibt der Riß, der

durch seine Kirche geht und nicht nur edelste

Geister scheidet, sondern auch seine
Geschichte verdunkelt hat.

Diese Erschütterungen bewirken unter
anderem aber auch dies, daß die Philosophie

nicht mehr Magd der Theologie ist,

sondern im Gegenteil nun der Zweifel am

Glauben zum Wissen führt Zudem ist dieses

Wissen so komplex geworden, daß es

schwierig wird, sich für den Vorrang dieser

oder jener Disziplin zu entscheiden. Bilden

192



Kepler und Galilei die erste Höhe europäischen

Wissens oder Bacon und Descartes?
Stellt Newton seinen Zenit dar oder Leibniz?

Haben Kant oder Schopenhauer, Hegel

oder Darwin tiefer auf das 19.Jahrhundert

gewirkt Lauter offene Fragen...
Gewiß, es kommt aufden Standpunkt an. Aber
wir treffen nun eine ganz andere Entscheidung.

Als Symbolgestalten des Wissens wählen

wir die drei Magier, die sowohl Künstler

wie Gelehrte waren, die Grundsätze
fanden, weil sie Seher waren, die trotz aller
Wissenschaft mit der Tiefe des Lebens
verbunden blieben, die aus der Fülle und
Helligkeit des Geistes die Ganzheit des Seins

verkörpern. Der erste ist Leonardo, der zweite
Spinoza, der dritte Nietzsche. Die Philosophie
dieses letzten Europäers ist die der
Persönlichkeit, von der sich die heutige Welt der
Technik und Elektronik mit rasender Eile
entfernt. Sie beschließt und besiegelt das

schöpferische Wissen, das Europa
hervorgebracht hat.

Und seine Kunst In gesteigertem Maße
noch scheint es vermessen, sich hier auf drei
Namen zu beschränken, die Summe und
Wende verkörpern sollen. Kann man Dürer
auslassen oder Raffael? Daß dieser heute
nicht hoch im Kurse steht, ist belanglos -
beide sind Kronzeugen Europas. Kann man
an Cervantes vorbeigehen, an Molière,
Racine, Mozart, Beethoven... und dennoch
behaupten wollen, das Schöpferische auch
nur anzudeuten? Man kann es dann
vielleicht, wenn sich Persönlichkeiten finden,
deren Welthaltigkeit die der Genannten mit
einschließt, deren Wirken sie umschließt.
Dann sind es höchstens diese drei : Michelangelo,

Shakespeare, Goethe. In diesen
Namen, die keiner Erläuterung und keiner
Rechtfertigung bedürfen, lassen wir unseren
Überblick ausklingen.

Soweit der Grundriß, meine verehrten
Damen und Herren, auf dem meine Bibliothek

aufgebaut ist. Daß der Aufbau selbst
weit komplizierter ist, bedarf kaum der
Erwähnung.

Von den 36 hier genannten Namen ist
jeder Ausgangspunkt für den Geistesbereich,
der damit verbunden ist und den natürlich
Tausende von Persönlichkeiten erfüllen.
Dazu kommen noch die außereuropäischen
Schriftkulturen und die überpersönlichen
Werke von Weltrang. Ferner Inschriften,
zurückreichend bis ins frühe dritte Jahrtausend,

und künstlerische und kulturelle
Dokumente, zurückreichend bis ins achte
Jahrtausend.

Das wesentliche Anliegen aber bleibt die
Persönlichkeit, reicher vertreten in der Kultur

als in der Zivilisation, ausgiebiger in
neueren Zeiten als in früheren, doch mit
dem steten Leitmotiv der Harmonie des

Ganzen. Gesammelt wurde sie nach dem
folgenden Prinzip:

1. Werke in Originalausgaben oder wichtigen

späteren Ausgaben. (Wo keine Werke
vorhanden, sonstige Äußerungen oder
Belege)

2. Übersetzungen, vorzüglich ins Deutsche

3. Autographen einschließlich Handzeichnungen

und Musikautographen
4. Manuskripte, falls diese vor der Epoche des

Buchdrucks entstanden sind. Dazu
Zeitdokumente, wie Bilder, Büsten, Münzen,
antike Vasen, Reliefs, Mosaiken usw.

5. Literatur über eine Persönlichkeit, ihre
Zeit und Umwelt

6. Allgemeine Zeit- und Sachgeschichte

Natürlich sind diese sechs Punkte je nach
dem Fall höchst ungleich vertreten. Alle
sechs in reicher Fülle sind es wohl nur bei
Goethe. Mit ihm begann die Sammlung vor
genau fünfzigJahren, sie ist um ihn gewachsen

und er ihr Leitstern geblieben. So sei

diese Darstellung beschlossen mit einem
Goethe-Wort, das ihren Inhalt sinnbildlich
zusammenfaßt:

Laßt fahren hin das Allzuflüchtige!
Ihr sucht bei ihm vergebens Rat;
In dem Vergangnen lebt das Tüchtige,
Verewigt sich in schöner Tat.

193



Und so gewinnt sich das Lebendige
Durch Folg aus Folge neue Kraft,
Denn die Gesinnung, die beständige,
Sie macht allein den Menschen dauerhaft.

So löst sich jene große Frage
Nach unserm zweiten Vaterland;
Denn das Beständige der irdschen Tage
Verbürgt uns ewigen Bestand.

ERWANA BRIN (PARIS)

LA BIBLIOPHILIE EN FRANCE EN 1967

Si l'on excepte quelques ouvrages illustrés

par Laboureur, Chas-Laborde et Pica-
bia, ce sont surtout les livres anciens qui ont
fait l'intérêt de la vente du 19 janvier (Me
Etienne Ader, assisté de M. Pierre Chrétien)

On peut citer entre autres un très rare
incunable lyonnais, le Via salutis edita in sub-

sidium presbyterum de Michel de Hongrie
(Lyon, Guillaume Balsarin, 1498) en
reliure d'époque (2100 F); Le Rommant de la
Rose (Paris, Jehan Longis, 1538), édition en
caractères gothiques, copiée sur celle de

1529, en lettres rondes, et partagée entre
Longis, Les Angeliers, François Regnault,
Jean Massé et Guillaume Le Bret (2300 F) ;

une édition tardive de la Mer des histoires

(Paris, Ondin Petit, 1550) (2800 F); un
ouvrage qui se rencontre rarement, La
Bergerie de Rémy Belleau (Paris, Gilles Gilles,
1572) (1650 F); un bel exemplaire de La
Beraudière, Le Combat de seul à seul en camp
clos (Paris, Abel 1'Angelier, 1608), prove-
nent des bibliothèques du Prince d'Essling,
Yemeniz et Firmin-Didot 1700 F) ; un
exemplaire sur grand papier des Mémoires
de Saturnin écrits par lui-même (Paris, Cazin,
1787), très recherché avec les figures libres
de Borei en premier tirage (2650 F).

Parmi les exemplaires proposés aux amateurs

le 20 février par Mme Vidal-Mégret,
on relève un Baudelaire en édition originale,
sans les pièces condamnées et
malencontreusement pourvu d'une reliure «façon
lézard » 1300 F), un Lautréamont 1200 F),
les Plaisirs et les Jours - un des 20 exemplaire

sur Japon - 1650 F).
On se souvient que les 28 et 29 mars de

l'année dernière avait eu lieu la dispersion

d'une partie de la bibliothèque d'un amateur

normand; les 17 et 18 avril de cette
année furent consacrés à la vente de la
troisième partie de cette collection: on a pu y
remarquer de curieuses impressions rouen-
naises, des éditions originales de Corneille
et un intéressant ensemble de textes sur la

Normandie et les autres provinces de France.
La vente du 26 avril (Me Jean-Paul Be-

zançon, assisté de M. Claude Guérin) ouvrit
la série des manifestations les plus brillantes
de l'année. Balzac, Victor Hugo, Stendhal,
Flaubert et Maupassant pour ne citer que
quelques noms étaient bien représentés : ces

éditions originales obtinrent des enchères

assez remarquables sans jamais cependant
atteindre celles des livres illustrés modernes.

Ainsi, La Peau de chagrin (Paris, 1831) en

reliure d'époque, fut vendue 4500 F;
Adolphe (Paris, 1816) - un exemplaire
provenant de la bibliothèque Eugène Paillet -
2800 F; un des rares exemplaires sur
Hollande de Salammbô (Paris, 1863) relié par
Marius-Michel, 4300 F ; un des dix
exemplaires sur Hollande de Là-bas (Paris, 1891),

3600 F, Des Vers de Maupassant (Paris,

1880), 2900 F, La Chartreuse de Parme (Paris,

1839), 3500 F. Les livres illustrés - l'essentiel

de cette collection - étaient tous des

exemplaires exceptionnels, tirés sur papier
précieux, accompagnés d'une, ou même de

LÉGENDE POUR L'AUTOGRAPHE
À DROITE

Du Moulin (Charles): «Secundopars Commentata-

rum analyticorum in consuetudines parisienses... Pan-

sus, apud Poncetum Le Preux », 1558. Dédicace
autographe de Charles Du Moulin au Roi Henri II.

194


	Stufen - Sphären - Genien : der geistige Grundriss der Bodmeriana

