
Zeitschrift: Librarium : Zeitschrift der Schweizerischen Bibliophilen-Gesellschaft =
revue de la Société Suisse des Bibliophiles

Herausgeber: Schweizerische Bibliophilen-Gesellschaft

Band: 10 (1967)

Heft: 1

Artikel: Zwei Miniaturen aus dem Sanktgaller Sacramentarium Codex 341

Autor: Duft, Johannes

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-388058

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-388058
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Aus dem Gebiet der Rechtswissenschaft
ist eine Pergamenthandschrift der Lex Salica,

Lex Ripuariorum und der Lex Alaman-
norum aus dem io.Jahrhundert anzuführen,

dazu eine Inkunabel von 1481 des De-
cretum Gratiani mit einer besonders schön
bemalten Anfangsseite.

Eine reichhaltige Gruppe ist die der
alchimistischen und astrologischen Bücher.
Sie stammt im wesentlichen aus der Bibliothek

des mit Melchior Goldast befreundeten

Bartholomäus Schobinger und umfaßt
sowohl Handschriften als alte Drucke. Von
jenen ist die Astrologie des Spaniers Ludo-
vicus de Angelo von 1456 die am reichsten
illustrierte und am häufigsten gefragte. Wir
schließen aus demwissenschaftlichen Bereich
noch ein Passauer Herbarius von 1485 und
ein sehr schön erhaltenes Exemplar der Kos-
mographie von Ptolemäus von 1482 an.

Das Prunkstück unserer Bibliothek ist die
zu Anfang des 13.Jahrhunderts geschriebene

Weltchronik des Rudolf von Ems, die
hier mit dem Leben Karls des Großen (Abb.
4) vereinigt ist, einem ebenfalls mittelhochdeutschen

Gedicht des Stricker. Das Exemplar

ist seiner Miniaturen wegen immer

wieder Gegenstand der kunsthistorischen
Forschung. Sie bieten, weil zeitgenössisch,
der Kostümkunde, der Heraldik, der
Waffenkunde, aber eben besonders der
Geschichte der Buchmalerei eine, wie es

scheint, unerschöpfliche Quelle. Neben ihr
darfder Heilsspiegel des Konrad von Helmsdorf

mit seinen reichen Federzeichnungen
(Abb. 6) und von den Inkunabeln die Stein-
höwelsche Boccaccioausgabe mit ihren
Holzschnitten nicht unerwähnt bleiben. Nennen
wir als letzte Kostbarkeiten noch das,
anscheinend als Unikum, in jüngster Zeit von
überallher gefragte Musikwerk von Mor-
laye und Gorlier (1551 -1553) und die in
drei goldgepreßten Einbänden vorliegenden

Viten von Vasari (1568).
Die hier gebotene Auswahl wird

manchem Kenner oder Liebhaber als willkürlich

oder zufällig erscheinen, wozu noch
kommt, daß ein angeführter Buchtitel ohne

Bildbeigabe unzureichend ist. Diese Leser

mögen auf die gesonderten Tafeln und auf
die gleichzeitig mit der Jahresversammlung
der Schweizer Bibliophilen am Tagungsort
in der Stadtbibliothek (Vadiana) gezeigte
Ausstellung verwiesen sein.

JOHANNES DUFT (SANKTGALLEN)

ZWEI MINIATUREN AUS DEM SANKTGALLER
SACRAMENTARIUM CODEX 341

Die beidenfarbigen Miniaturen aufden Seiten 26 und 27 gehören zu dem erlesenen mittelalterlichen Kulturgut,
das die Stiftsbibliothek Sankt Gallen seit vielen Jahrhunderten hütet. Ihr hochverdienter heutiger Leiter, Prof.
Johannes Duft, beherrscht wie wenige die Kunst, Reichtümer dieser Art innerlich und äußerlich zugänglich zu
machen - äußerlich durch das Mittel der schönen illustrierten Publikation, innerlich durch eine einfühlende, wert-
empfindliche, kenntnisreiche und auch sprachlich gepflegte Interpretation. Wir hatten im « Librarium » II1959 die

Freude, diese Kunst anhand des Bändchens «Der Bodensee in Sanktgaller Handschriften » zu rühmen (Carta-
Verlag, Zürich, und Jan Thorbecke-Verlag, Konstanz). Heute freuen wir uns, ihr wiederzubegegnen in dem von

Prof.Johannes Duft betreuten, 82 Seiten starken bibliophilen Pappband «Hochfeste im Gallus-Kloster ». Darin
rankt sich um vier farbige und acht schwarz-weiße Wiedergaben von Miniaturen aus dem Sanktgaller «.Sacra¬

mentarium Codex 341 » ein bunter Flor alter Texte, ebenfalls aus der Stiftsbibliothek, die zusammen mit den

Erläuterungen des Herausgebers den Leser an Gehalt und Stimmungswert der vier großen christlichen Gedenktage
Weihnacht, Karfreitag, Ostern und Pfingsten aufs lebendigste teilnehmen lassen. Der Band eröffnet eine unter dem

Leitwort «Kult und Kunst» stehende Reihe (Beuroner Kunstverlag, Beuron), in der bisher außer den

«Hochfesten» zwei weitere illustrierte Schriften erschienen sind: «Bildwelt als Weltbild» von Walter Myß, eine

18



geistesgeschichtliche Deutung der berühmten romanischen Bilderdecke von St. Martin zu ZMiSi u"d Ursmar
Engelmanns « Christus am Kreuz » (über romanische Kruzifixe zwischen Bodensee und Donau). Unsere beiden
Farbbilder (Druck: Offizin des Beuroner Kunstverlags) sowie der Begleittext stammen aus dem Band «Hochfeste

im Gallus-Kloster ».

Sanktgaller Buchkunst im ii. Jahrhundert

Die Sanktgaller Buchkunst des n.Jahr¬
hunderts besitzt nicht mehr die erschrek-
kende Größe jener irischen Miniaturen des

8.Jahrhunderts, die zwar aus der Ferne nach
Sankt Gallen gebracht worden waren, dort
aber ihre Bibliotheksheimat gefunden hatten

- nicht mehr den symphonischen
Vollklang jener karolingischen und spätkaro-
lingischen Initialen- und Miniaturenmalerei

des 9.Jahrhunderts, die in den
Glanzwerken zur Zeit der Äbte Gozbert und
Grimait, Hartmut und Salomon, beispielsweise
im Wolfcoz-Psalter, im Folchart-Psalter und
im Goldenen Psalter, ihren bis heute bewunderten

Ausdruck der Vollkommenheit
erhalten haben - auch nicht mehr jene
überlegene und selbstbewußte Leichtigkeit, die
in den Hunderten von Federzeichnungen
der karolingisch-ottonischen Illustrierungs-
freude des 9./10.Jahrhunderts die
Handschriften belebte.

Um die Jahrtausendwende besann man
sich in Sankt Gallen, stilistisch beeinflußt
durch byzantinische Formenstrenge und
geistig angeregt durch monastisch-liturgi-
sche Reformen, auf den Ernst des
Gottesdienstes. Allerdings erreichte man dabei
nicht die ekstatische Ergriffenheit und
einsame Höhe der Buch- und Wandmalerei des
Klosters aufder Reichenau, das nun die
ehemals führende Nachbarabtei Sankt Gallen
in beispiellosem Aufschwung überflügelte.
Trotzdem verdient die sanktgallische Buchkunst

dieses 11 .Jahrhunderts, die neben den
Schöpfungen ihrer eigenen Vergangenheit
allzu lange vernachlässigt worden ist, dankbare

Würdigung. Denn sie steht mit ihren
gepflegten « Sonntags »-Büchern bewußt in
der Mitte - in der menschlich ansprechenden

und künstlerisch schätzenswerten Mitte
- zwischen den vielen konventionellen

«Werktags »-Büchern und den wenigen
«Hochfeiertags »-Büchern ihrer Zeit, aber
auch ihrer Zukunft.

Ein stiller, frommer Mönch leitete diese

liturgische Spätkunst des Gallus-Klosters
ein: Hartker, der in den Jahren 980-1011
als Rekluse in der durch Sankt Wiborada
geheiligten Zelle hauste und dort in geduldiger

Zucht sein zweibändiges Antiphona-
rium Missae (Codices 390 und 391) schrieb,
das mit seinen haarscharfen Neumen in
die Musikgeschichte eingegangen ist. Er
schmückte es mit kunstvoll verschlungenen
Initialen und mit zart kolorierten
Federzeichnungen. Das erste aller Bilder ist eine

Widmung: Der von der Hand Gottes
geleitete, ehrfürchtig gebeugte Hartkerus Re-
clusus bringt sein Buch dem thronenden
Klosterpatron Sankt Gallus dar. Am Ende
des 1 I.Jahrhunderts wird der Prior Eberhart

dasselbe Motiv in sein Hymnenbuch
aufnehmen (heute Codex 292 der
Stadtbibliothek Vadiana), und zu Beginn des

12.Jahrhunderts wird es der Mönch Luithe-
rus in seinem Messe-Antiphonar (Codex
375) dem Hartker beinahe abkopieren.

Zwischen diesen namentlich bekannten
Schreibern Hartker einerseits und Eberhart
bzw. Luither andererseits liegt ein Schrifttum,

das von wissenschaftlicher Tätigkeit im
Kloster Sankt Gallen zeugt: die Übersetzungen

des Notker Teutonicus, die lateinischen

Gedichte seines Schülers Ekkehart,
die Lektionare und die mit Neumen
versehenen Tropen- und Sequenzensammlungen,
daneben antike, biblische, patristische und
hagiographische Werke, alle in einer
gepflegten Schrift und mit kultiviertem
Geschmack, jedoch ohne besonderen Schmuck
gestaltet.

Davon hebt sich aber eine Sondergruppe
dieses 11 .Jahrhunderts deutlich ab : Es sind
die liturgischen Handschriften, die dem pro-

19



fanen Bereich der Schule entrückt und in
die sakrale Sphäre der Kirche erhoben sind.
Man schenkte ihnen deshalb die schönste

Pflege, deren die Abtei noch immer fähig
war: reine kalligraphische Schrift, gemalte
Initialen mit zusätzlichem Gold und Silber,
feierliche Miniaturen in zierlicher
Deckfarbenmalerei

Eine einzige dieser stilistisch verwandten
Prachthandschriften verrät den Namen des

Schreibers : Es ist Codex 338, der über dem
Canon Missae, das heißt auf den beiden
nebeneinanderliegenden Seiten 338 und 339,
ein Schriftband trägt, das im Versmaß des

leoninischen Hexameters fleht:

SANCTE PATER GALLE COTESCALCO PRAEMIA

REDDE HUIUS OPUS LIBRI TIBI QUI PATRAUIT

HONORI

Zu deutsch: «Heiliger Vater Gallus,
verleihe Belohnung dem Gottschalk, der dir zur
Ehre die Arbeit an diesem Buch vollbracht
hat. »

Eine sehr ähnliche, höchst wahrscheinlich
die gleiche Hand, welche in diesem Codex
338 das Sacramentarium kalligraphierte,
schrieb auch den etwas größeren und reicher
gestalteten Codex 341 ; es dürfte gleichfalls
Gottschalk, der heute nicht mehr bekannte
«Gottesknecht » im Gallus-Kloster, gewesen
sein. Diesem Codex 341, der von allen
genannten sanktgallischen Manuskripten des

11 .Jahrhunderts die festlichsten und
gepflegtesten Miniaturen enthält, gilt nun
unsere Aufmerksamkeit.

Das Sacramentarium Codex 341

«Sacramentarium» oder «Liber sacra-
mentorum» hieß eines jener Bücher, die
man im frühen und hohen Mittelalter, als
das Vollmissale noch nicht entwickelt war,
für die feierliche Darbringung der heiligen
Messe benötigte. Der Chor sang seine Teile
aus dem Antiphonar oder Graduale; die
Lesungen wurden dem Lektionar oder aber
dem Epistolarund Evangelistarentnommen ;

der zelebrierende Priester am Altar jedoch
las die von ihm allein gesprochenen Gebete

- nämlich die Orationen, die Präfation und
den Canon mit den Wandlungsworten - aus
dem Sakramentar. Weil es dem Opfergeschehen

am nächsten lag, fand es stets eine
ehrfurchtsvolle Ausstattung.

Das Sacramentarium des 11 .Jahrhun¬
derts, das als Codex 341 in der Sanktgaller
Stiftsbibliothek erhalten blieb, besitzt heute
zwar einen schmucklosen Einband aus
späterer Zeit: zwei schwere Holzplatten (257 x
192 mm), die mit rotem, abgeschabtem
Leder überzogen und am breiten Rücken
(75 mm) mit weinrotem, starkem Pergament
überklebt sind. Ob früher dem kostbaren
Inhalt ein reicherer Einband entsprochen hat,
entzieht sich der Kenntnis. Das Buch
besteht, mit Einschluß der verhältnismäßig
wenigen Zusätze späterer Schreiber, aus 369
Pergamentblättern, die vor der Faltung mit
einem Griffel liniiert worden sind, damit der
Schriftspiegel einheitlich wurde und jede
einzelne Zeile auf den gut siebenhundert
Originalseiten in absoluter Regelmäßigkeit
geschrieben werden konnte. Der Schreiber -
vielleicht war es Gottschalk — offenbart eine

ruhige Hand, die mit dunkelbrauner Tinte
eine breite und sichere Minuskel schrieb.
Von Hast und Ermüdung findet sich im
ganzen großen Band, soweit er dem
Hauptschreiber und seinem zuverlässigen Minia-
tor angehört, keine Spur. Die Geduld und
die Kunst galten dem höchsten Sacramen-
tum: der heiligen Messe.

Das Sacramentariumstand während
Jahrhunderten im gottesdienstlichen Gebrauch
des Gallus-Klosters. Dadurch ist es nicht nur
verehrungswürdig dank seiner kunstvollen
Gestaltung, sondern es ist auch geheiligt in
der Opferfeier vieler Generationen.

Das Buch ist in Gestalt und Inhalt, in
Schrift und Schmuck, in Pergament, Farben
und Tinten, welche zweifellos die besten und
dauerhaftesten waren, die zur Verfügung
standen, ein Ausdruck der innigen Verbindung

zwischen Kunst und Kult geblieben.
Denn man wußte und befolgte, daß für den

20



Gottesdienst nur das Beste gut genug war,
las man doch im 43. Kapitel der Regula
sancti Benedicti : «Nihil operi Dei praepona-
tur - Nichts darf dem Gottesdienst vorgezogen

werden. »

des Hintergrunds bewußt gemildert;
dadurch herrscht oben und noch mehr unten
schon Bewegung, und selbst der einfassende
Rahmen ist durch ein perspektives
Mäanderornament bewegt.

•*>

9
\*

m>Y? •m
IUI

S \n

Y/<f/:
'4A ra n// v:-//-.

Das Kloster Sankt Gallen um 1700 (Rekonstruktion von August Hardegger)

Das Sankt Gallus-Münster (hinter dem Chor ist kapellenartig die Grabkirche Sankt Otmars angebaut) begrenzt
auf einer Seite den Hof der Klausur. Er ist rechts vom Bibliotheksgebäude des Jahres 1551 flankiert, links vom
wuchtigen Trakt der Dormitorien und des Refektoriums. Im rechten Winkel zur Münsterfassade erstreckt sich ein
langer Bau; in der Nähe des Treppenturms ist die Verwaltung mit der Prälatur und der Wohnung des Fürstabtes,
der auch über weltliche Herrschaftsgebiete regierte, untergebracht, am andern Ende Hofküche, Bäckerei, Apotheke
usw. Das mächtige Haus links oberhalb des Hofbrunnens ist die ehemalige Abtsresidenz. Viele Gebäude nahe den
Mauern bergen Werkstätten, Vorratskammern, Fischbrunnen, Stallungen und ähnliches, denn nach der benedik-
tinischen Regel soll sich eine Klostergemeinschaft restlos selber versorgen. Daraufdeuten auch die Gärten links vor
der Klostermauer hin. Aus: Johannes Duft, « Sankt Otmar in Kult und Kunst », Verlag der Buchdruckerei
Ostschweiz AG, Sankt Gallen ig66.

Die Weihnachts-Miniatur (vgl. S.s6)

Die stimmungsvollste und bewegteste der
vier ganzseitigen Miniaturen, womit ein
ungenannter Buchmaler zu Sankt Gallen
gegen Mitte des 11.Jahrhunders das
Sacramentarium geschmückt hat, ist das Bild zur
Weihnacht. Die Strenge byzantinischen
Stileinflusses ist durch die geschickte Zweiteilung

des Bildinhalts und durch die
verschiedenfarbigen, bänderähnlichen Querflächen

Das Oberbild gibt das heilige Geschehen
der Christnacht wieder. In der altarähnlichen

Krippe liegt das neugeborene Kind,
dessen Gesicht nicht kindlich-ausdruckslos
wirken soll; im Gegenteil, die ernsten offenen

Augen blicken absichtlich den
Beschauer des Bildes an und künden ihm, daß
dieser Menschensohn, geboren aus derJungfrau

Maria, zugleich der Sohn Gottes ist. Aus
freiwillig erwählter Armut liegt er nun in
der Krippe, die sonst Ochs und Esel dient.

21



Neben dem Christuskind ist seine irdische
Mutter Maria. Wie anders ist sie hier als die
späteren, die süßen und niedlichen Marien
Ihr Antlitz zeugt von der Ergriffenheit dieser

Stunde; ihre Hände sind staunend und
anbetend ausgebreitet, und ihre Haltung ist
Ausdruck theologisch-dogmatischer
Überlegungen des Buchmalers und seiner
gläubigen Zeit: Maria kniet nicht, liegt nicht,
sitzt nicht; streng bekleidet wie das Kind,
ist sie halb liegend dargestellt. Die Andeutung

des Liegens will besagen, sie habe ihr
Kind als wirkliche Mutter geboren. Daß dieses

Liegen aber in erhobene Haltung übergeht,

will bedeuten, sie habe es

ungeschwächt zur Welt gebracht, ohne den
Fluch der Eva, die ihre Kinder unter
Schmerzen gebären mußte.

Eigenartig mutet auch Joseph an. Er ist
weder der zitternde Greis noch der in
falsche Königsmäntel gehüllte, glückstrahlende

Vater späterer Weihnachtsbilder.
Während Mariens Gestalt mit der Krippe
verbunden ist, besteht zwischen Joseph und
der Krippe ein deutlicher Abstand, der
betonen will, daß Joseph am heiligen Geschehen

keinen Anteil hat. Der sitzende Mann
stützt deshalb sein Haupt auf die rechte
Hand, und seine sinnenden Augen schauen

weg.
Über dem freudenreichen Ereignis, das

zu Bethlehem irdische und sichtbare
Wirklichkeit geworden ist, öffnet sich blau und
golden der Himmel, der gleichsam eine
schützende Grotte über dem menschgewordenen

Gottessohne bildet. Zwei erhabene
Engel, die noch nichts von der Verspieltheit
barocker Putten an sich tragen, formen mit
ekstatisch bewegten Händen einen Gestus
des Spendens, des Staunens und des Anbe-
tens: Gloria in excelsis Deo.

Ein dritter Engel, wiederum nicht ein
niedlicher, sondern ein erschreckender Bote
Gottes, schreitet im Unterbild zu den Hirten

auf dem nächtlichen Feld. Diese beiden
Hirten - ein Jüngling und ein Greis - sind
erschüttert ob der frohen Botschaft und
äußern ihr gläubiges Erstaunen mit erhobe¬

nen Händen und gespreizten Fingern. Ganz
anders ist die Hand des Engels: Sie weist
ihnen ruhig und bestimmt den Weg zum
Ort, wo sie den Erlöser finden werden,
eingehüllt in Windeln und in einer Krippe
liegend (Lukas 2, 12). Selbst die Herde in der
kargen, durch Weide und Bäume angedeuteten

Landschaft ist aus dem Schlafe
aufgescheucht worden. Solcherart verstand es der
Buchmaler, im Unterbild schon Szene und
Bewegung darzustellen, während er das

Oberbild in ehrfürchtiger Zeremonie und
feierlicher Repräsentation zu beherrschen
wußte.

Nicht vergessen sei der Hinweis auf die
Farben, an denen der Maler wahrlich nicht
sparte. Sie mögen ihm von der Buchkunst
der nahen Reichenau her vertraut gewesen
sein. Albert Knoepfli würdigt sie in seiner
«Kunstgeschichte des Bodenseeraumes » mit
zutreffenden Worten:

«Das Zusammengehen von Gold mit
Himmelblau, Milchiggrün, hell Purpurviolett

und Gold mit Weiß, Schilfgelb, Fleischfarbe

und dunkleren Braun- und Blautönen,
die bedeutsame Rolle der Gebärde etwa bei
der Verkündigung des Engels an die Hirten
aufdem Felde : dies fordert zu einem gefährlichen

Vergleich mit der Kunst der ottoni-
schen Reichenau. Vieles von dem, was uns
dort in höchster Gewalt des Ausdrucks und
ergreifender Feierlichkeit entgegentritt, lebt
hier nur noch in entschwindenden Reflexen.
Es hat aber ungeachtet der rituellen und
repräsentativen Haltung einen bäurischen und
zugleich vertraulicheren, heimeligen Zug
aufgenommen; kurz, an Stelle der höfischen
Glätte ist eine naiv-bunte und in der
Komposition zuweilen derbknollige Volkskunst
getreten. Wenn ihr nur allzu rasch ein
geringer künstlerischer Wert zugemessen worden

ist, wenn von ihr gesagt wurde, sie

brächte im besten Falle durch die Reinheit
des Materials einen erfreulichen Farbakkord
zustande, so möchten wir hinzufügen, daß
sie uns überzeugt durch eine fromme
Kindlichkeit der Auffassung, wie sie nur der
Volkskunst eigen sein kann. »

22



Die Oster-Miniatur (vgl. S. 27)

Die dritte der vier ganzseitigen Miniaturen

im Sanktgaller Sacramentarium, wiederum

in der diesem Scriptorium des 11 .Jahr¬
hunderts eigenen Deckfarbenmalerei zart
und doch stark gestaltet, ist dem Oster-Mysterium

gewidmet. Wenn das Bild zur Weihnacht

das stimmungsvollste und bewegteste
und wenn das Canon-Bild der Kreuzigung
das feierlichste genannt worden ist, so mag
die Oster-Miniatur als die erhabenste gelten,

weil sie das gläubige Erschrecken über
das unerhörte Geschehen in einer Weise

zum Ausdruck bringt, die den Beschauer
noch heute - nach über 900 Jahren - innerlich

berührt und bewegt. Der historische
Bericht ist zwar bewußt zur byzantinischen
Zeremonie vergeistigt worden; diese aber
verschweigt keinen einzigen Zug der
vierfachen biblischen Erzählung.

Der nach modernem Begriff eigenartige
Bildinhalt, der ausgerechnet die Hauptgestalt

vermissen läßt, kann nur durch die
Konfrontation mit den Evangelien voll
verstanden werden. Insbesondere ist notwendig,

jene Perikope in Betracht und zur
Betrachtung heranzuziehen, welche durch das
Bild illustriert werden soll: Es ist der
Markus-Text (16, 1-7), der in der Messefeier
des Osterheiligtages zur Verkündigung
gelangt. Er lautet:

«Als der Sabbat vorüber war, kauften
Maria Magdalena, Maria, die Mutter des

Jakobus, und Salome würzige Kräuter, um
hinzugehen und ihn zu salben. In der
Morgenfrühe des ersten Wochentages, als die
Sonne eben aufging, kamen sie zum Grabe.
Sie sprachen zueinander: <Wer wird uns den
Stein vom Eingang des Grabes wegwälzen >

Als sie hinblickten, sahen sie, daß der Stein
schon weggewälzt war. Er war nämlich sehr
groß. Sie gingen in das Grab hinein und
sahen zur Rechten einen Jüngling in
weißem Gewände sitzen, und sie erschraken. Er
aber sprach zu ihnen : < Fürchtet euch nicht
Ihr sucht Jesus von Nazareth, den Gekreuzigten.

Er ist auferstanden, er ist nicht hier.

Seht hier die Stelle, wo man ihn hingelegt
hatte. Geht nun hin und meldet seinen
Jüngern, zumal dem Petrus, daß er euch nach
Galiläa vorausgeht. Dort werdet ihr ihn
sehen, wie er euch gesagt hat. > »

Markus scheut sich also, zu schildern, wie
Jesus vom Tode auferstand - und die drei
anderen Evangelisten schweigen gleichfalls
über die Art der Auferstehung: Matthäus
legt die Botschaft an die Frauen ebenfalls
einem Engel in den Mund, bei Lukas sind
es zwei Männer in strahlendem Gewand,
bei Johannes genügt überhaupt der gläubige

Blick in das leere Grab. Keiner der
frühen, ehrfürchtigen Maler wagte es

deshalb, den eigentlichen Akt der Auferstehung
wiederzugeben. Und wenn einmal
ausnahmsweise der Auferstandene darzustellen

versucht wurde - beispielsweise im
Sanktgaller Graduale Codex 376, das kurz
nach diesem Sacramentarium noch im
1 I.Jahrhundert geschrieben und gemalt
worden ist -, so war es ein in der Mandorla
schwebender, nicht aber ein aus dem Grabe
sich erhebender Christus. Die andere, die
derbere und unmittelbare Weise, vielleicht
veranlaßt durch die immer anschaulicher
werdenden Osterspiele, kam kaum vor dem
Ende des 12.Jahrhunderts zur Darstellung.
Dann aber erlebte sie ihre zunehmende
Profanierung mit dem mühsam aus einem
Sarkophag steigenden oder dem tänzerisch über
einen Sarkophag schreitenden Christus. Davor

scheute sich der Buchmaler des 11 .Jahr¬
hunderts, der seine Ehrfurcht aus dem
Evangelium geschöpft hatte.

Um so größere Aufmerksamkeit und
Könnerschaft schenkte er dem Engel. Seine

gewaltig rauschenden Flügel verbinden den

Himmel mit der Erde. Sein Mund und seine

rechte Hand mit den überlangen Fingern -
sie müssen überlang sein, weil sie Übernatürliches

zeigen und weisen - beruhigen
vorerst: «Fürchtet euch nicht!» und künden

sodann: «Er ist auferstanden.» Sein

goldener Nimbus unterscheidet sich zwar
nicht von dem der Frauen; doch sein Antlitz

und seine Hände sind in Minium und

23



Purpur gemalt, und sein Obergewand
strahlt - gleich wie jenes des Weihnachtsengels

- im Unterschied zu den irdischen,
roten und blauen Gewändern der Frauen in
Elfenbein. Wenn Adolf Merton von der
Haltung dieses Himmelsboten nichts anderes

festzustellen wußte als die Aussage: «Die
Grabplatte, auf der der Engel sitzt, ist in
ihrer Stellung wieder ganz unverständlich »,

so zeigt er völlige Ahnungslosigkeit gegenüber

dem Bericht, den der Buchmaler hier
zu illustrieren hatte. Zweifellos rang er mit
den starken Worten des Matthäus (28, 2—3) :

«Und siehe, da entstand ein großes
Erdbeben. Denn ein Engel des Herrn stieg vom
Himmel herab, trat hinzu, schob den Stein

weg und setzte sich darauf. Sein Aussehen

war wie der Blitz, und sein Gewand war wie
Schnee.»

Das Entsetzen vor diesem Einbruch der
Übernatur offenbart sich in den beiden
Gruppen der beteiligten Menschen. Von den
Wächtern heißt es bei Matthäus (28, 4) :

«Sie erbebten aus Furcht und waren wie
tot. » In einer Stumpfheit, die aus Schlaf
und Schreck besteht, pressen sie die Schlitzaugen

zu; die Schilder und Lanzen sind
höhnischer Ausdruck ihrer Ohnmacht. Die
drei Frauen aber halten die Augen im
blendenden Glänze offen. Ihre Attribute - das
Weihrauchfaß mit den Aromata und das

Salbgefäß mit den Unguenta - sind zwar
gleich unnütz geworden wie die Waffen der
Wächter; doch gereichen sie ihnen vor dem
Engel nicht zum Spott, sondern zur Ehre.
Der Ausdruck ihrer Gesichter und Hände
und die Haltung ihrer im Schreiten
innehaltenden Körper mögen weniger die
Schilderung des Markus (16, 8) wiedergeben -
wo gesagt wird: «Da flohen sie eilig aus der
Gruft; denn ein Zittern und entrücktes
Staunen hatte sie erfaßt; sie sagten deshalb
niemand etwas, denn sie fürchteten sich » —

als vielmehr den tröstlicheren Bericht des

Matthäus (28, 8): «Da gingen sie eilends
von der Gruft hinweg und liefen voll Furcht

und großer Freude, seinen Jüngern Nachricht

zu bringen. »

Neben den Menschen ist auch die Natur
an der erhabenen Stimmung dieses Oster-
morgens beteiligt. Allerdings besteht
diesbezüglich dieselbe fundamentale Verschiedenheit

zu späteren Osterbildern, die hier
bereits im bewußten Verzicht auf die Gestalt
des auferstandenen Christus oder in der
äußeren Ruhe der Personen erkannt worden
ist. Nichts von Engelsreigen in Schneeglöckchen

und Schlüsselblümchen! Nichts von
blühender Lenzeswiese, durch die das
eisbefreite Bächlein sprudelt! Einzig zwei
kahle, fremdländische Bäume ragen zum
Himmel, der im Morgengrauen noch düster
ist. Selbst im Bildrahmen versagte sich der
Maler ein der Natur entnommenes Motiv,
wie er es bei der Pfingst-Miniatur anzuwenden

wagte; hier wiederholte er das bei der
Kreuzigung verwendete, noch etwas verbreiterte

Mäandermuster.
Inmitten der herben Natur, ein wenig

außer die Bildmitte gerückt, steht groß und
fahl das Grab: weniger einem Felsen als

vielmehr einer Kirche ähnlich, überhöht
von sechs mattgrünen, blaugedeckten Kuppeln.

Der Blick in die ohnehin leere
Felshöhle mit ihren kieselgrauen Mosaikstein-
chen aufdem blauroten Hintergrund ist
unwichtig; der Engel sitzt hier davor, und der
Sarkophag ist breit vor den doppelbogigen
Eingang gerückt. In diesem steinernen
Sarge aber liegen die Linnentücher, in die
Jesu Leichnam gehüllt worden war, sowie
jenes Sudarium, von dem der Augenzeuge
Johannes mit einer gewissen Umständlichkeit

zu berichtenweiß (20,7) : «DasSchweißtuch,

das auf seinem Haupte gelegen hatte,
lag nicht bei den Leinentüchern, sondern
besonders zusammengefaltet an einer anderen

Stelle. » Was Johannes sodann über sich
selber beifügt, gilt auch vom unbekannten
Buchmaler, der seinen Osterglauben in dieser

Miniatur zum ergreifenden Ausdruck
gebracht hat: «Er sah und glaubte. »

24



Weihnachts-Miniatur aus dem Sacramentarium Codex 341 der Stiftsbibliothek Sankt Gallen

(vgl. Begleittext auf S. i8ff.).



^m
/ ' V/ '<%--.

rM

#

KS

Hl

Ö

1
w

¦¦¦Ä

*

-

W5WT-W



7rxr Is
V*

S\
M A A.'

l\V/ ^ j J

¦iKMM
^N ^M

rH
;>;

r_.J
Y

^H
äBfaj /y t*V3ffi

]y SPS

fi1

Pi
ift

•T. /
Y-^Wt

1 i r^«'¦••

iti jäs;

•^^



Oster-Miniatur aus dem Sacramentarium Codex 341 der Stiftsbibliothek Sankt Gallen
(vgl. Begleittext S. i8Jf.).


	Zwei Miniaturen aus dem Sanktgaller Sacramentarium Codex 341

