
Zeitschrift: Librarium : Zeitschrift der Schweizerischen Bibliophilen-Gesellschaft =
revue de la Société Suisse des Bibliophiles

Herausgeber: Schweizerische Bibliophilen-Gesellschaft

Band: 8 (1965)

Heft: 1

Artikel: Edvard Munchs Graphik

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-388022

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-388022
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Hier wird durch das «Wie » die Sinnbildlichkeit

des ganzen Gedichts, die schon

vom Beginn her spürbar war, offenbar. Es

gestaltet das Erlebnis von der verwandelnden

Kraft der Erkenntnis, die nach langem
Ringen wie eine unerwartete Gnade einem
geschenkt wurde. Diese Erkenntnis gipfelt
in der Zusammenschau der Gegensätze, die
sich überraschend als zu einer Einheit
gehörend erweisen.

Die Spannung des Gegensätzlichen spiegelt

sich in den Vokalen des Gedichts: in
der i. Verszeile die Spannung vom u zum i,
die lautphysiologisch bedingt ist als eine

Spannung von unten nach oben und die
ihre Entsprechung im geistigen Bereich
hat (man vergleiche Wurzel, Ursprung,
Urgrund, unten und andere mit Gipfel,
Wipfel, Himmel, First und anderen) ;

ebenso kann man hinweisen auf das
hervortretende e besonders in Zeile 3, das die
Vorstellung der Ausdehnung und Ferne

bewirkt; u, i und e treten in den Verbindungen

von ei und eu auf (leicht, erreicht,
neu in der 1. Strophe), das heißt auch vom
Lautlichen her eröffnet sich die Einsicht,
daß die Gegensätze sich zu einer Einheit
zusammenschließen können. In der 2. und
insbesondere der 3. Strophe herrscht ein
ausgeglichener, ein gewissermaßen beruhigter

Vokalbestand vor; neben und zwischen

die Gegensätze u und i treten ei, o und a
und das spitze i rundet sich (in Strophe 3)

zum ü, das man als Verbindung von u und
i auffassen kann; die Spannung von u zu
den «oberen» Vokalen reicht in Strophe 3

nur bis zu dem in der Mitte liegenden
Vokal a oder den Verbindungen von i und
u und u und a.

Carossa hat dieses kleine, helle Gedicht
in jeder Ausgabe seiner Verse an die Spitze
gestellt und es ohne Überschrift gelassen.
Es ist wohl Symbol seiner Lebenserfahrung :

Wir steigen zu immer reineren, wunderbareren

Erkenntnissen auf, die unser
Dasein sinnvoll erscheinen lassen; wir ahnen
dabei die Nähe einer uns überlegenen
Macht, die unseren Weg geleitet.

Im Dezemberheft 1964 ist der Schlußvermerk
zur Rubrik « Können Sie lesen » auf Seite 183
infolge einer Verkettung unglücklicher
Umstände samt allen Druckfehlern ungelesen durch
alle Kontrollen geschlüpft. Die Redaktion bittet
zerknirscht um Entschuldigung und gibt hiermit

den Text fehlerfrei wieder: «Aus
<Interpretationen moderner Lyrik. Anläßlich der
Germanistenverbandstagung in Nürnberg
herausgegeben von der Fachgruppe Deutsch-
Geschichte im Bayerischen Philologenverband >.

Verlag Moritz Diesterweg, Frankfurt am Main
19585. » Die obige Interpretation stammt aus
derselben, 112 Seiten starken Schrift.

EDVARD MUNCHS GRAPHIK

Im Flamberg-Verlag in Zürich erscheint in wenigen
Wochen ein Werk, das durch den hohen Rang von Bild,
Text und Reproduktion unter Kennern Aufsehen

erregen wird. Es handelt sich um eine Übersicht über
das graphische Werk des großen Norwegers Edvard
Munch (1863-1944), dargeboten in 245 schwarzweißen

Wiedergaben und 12 Farbtafeln in Offset, die

von J. Chr. Serensen & Co. AG in Kopenhagen
hervorragend gedruckt wurden. Der dänische Dichter
und Kunsthistoriker Ole Sarvig hat dazu eine in die
Tiefe führende Einleitung geschrieben; für ihn zeigen

die graphischen Werke deutlicher als die Ölgemälde
den einheitlichen Sinn der Kunst Edvard Munchs:
Spiegelung und Deutung der Grundsituationen im
eigenen Lebensdrama und im menschlichen Drama
überhaupt zu sein. Die höchst dankenswerte Großzügigkeit

des Verlags ermöglicht es uns, aus Sarvigs Buch
eine Textprobe sowie sieben Farbtafeln zu reproduzieren,
die letzteren so auf die Gesamtauflage verteilt, daß
jedem unserer Hefte ein Blatt beigegeben werden kann.
Unsere Leser werden leicht « ihr » Bild erkennen können;

wir zeigen Werke aus den Jahren:

64



1895: e'n Viersteindruck, «Madonna» betitelt: auf
schwarzem Grund die liebend hingegebene Frau unter

dem Rahmen mit Spermatozoen und dem werdenden

Kind;
1896: ein Farbholzschnitt: «Angst». Unter einem

wie von Flammen geröteten Himmel eine Gruppe
Menschen in Trauerkleidern und mit leeren, weißen
Gesichtern - der ins angstvolle Leben hineingestoßene
Mensch;

1896: «Melancholie am Strand», Farbholzschnitt.
Der sinnende Einsame in der Einsamkeit einer
norwegischen Landschaft am Meer;

1897: «Zum Walde », Farbholzschnitt mit dem Motiv

der brutalen Verführung;
1898: «Zwei Frauen am Meeresstrand»;

1901: Farblithographie: Aktbild einer Grünäugigen,
von Munch «Die Sünde » betitelt;

1931: grauschwarzer Farbdruck, ein Frauenbildnis.
«Birgitte», auch «Das gotische Mädchen» genannt,
nach Sarvig ein Antlitz, «unvergleichlich in seinem

Ernst und seiner Würde ».

Der Flamberg-Verlag setzt mit dieser zeitnahen,
packenden Publikation eine Linie seiner Tätigkeit fort,
auf der einige Werke von hohem bibliophilem Rang
stehen. Wir erinnern an seine von Max Hunziker
monumental illustrierte Ausgabe von Grimmeishausens

«Simplicissimus» und an das «Hohe Lied» und
Mörikes Novelle «Mozart auf der Reise nach Prag»
mit Felix Hoffmanns Bildschmuck. Von Max Hunzikers
Handätzungen zu Grimmeishausen erscheinen im
kommenden Herbst je 174 handsignierte Blätter auf
Japanpapier in zwei Pergamentkassetten.

Um die Jahreswende 1893/94 nahm eines

der eigentümlichsten Werke in der
Geschichte der graphischen Kunst seinen

Anfang. Der damals dreißigjährige
Norweger Edvard Munch begann um diese

Zeit, das Werk seiner frühen Mannesjahre,
den «Lebensfries», dessen stürmische
Aufnahme er wenige Jahre zuvor in Berlin
erlebt hatte, aus der Malerei in die Graphik
umzumünzen und ihn zunächst als

Kaltnadelradierungen auf Kupferplatten, dann
als Lithographien auf den Stein und nach
Verlauf einiger Jahre auch auf den Holzstock

zu übertragen. - Diese frühen Drucke
bedeuteten bereits viel mehr als eine
bloße Übertragung des Materials in ein
anderes künstlerisches Medium. Eher
verhielt es sich so, daß die ganze in Munchs
Malerei zum Ausdruck kommende Bildwelt

im Bewußtsein und in der mythischen

Schau des Künstlers zu einem solchen Grad
von Wirklichkeit und Festigkeit herangereift
war, daß er sich berechtigt fühlte, sie
nunmehr als Graphik zur vollen Entfaltung zu
bringen. Der graphischen Kunst ist, wo sie

über das bloße Porträt und den Prospekt
hinausgeht und sich komplexeren
Vorstellungsinhalten, beispielsweise historischen,
zuwendet, der Hang zur vereinfachenden
Überhöhung, zur Legendarität, eigen. Sie

muß etwas allgemein Bekanntes auch
allgemeingültig repräsentieren. Folgerichtig
setzt Edvard Munchs graphisches Werk in
dem Augenblick ein, da er eine solche

Forderung zu befriedigen vermochte. Es

war ein kritischer Augenblick. Die
Vorstellungswelt des Naturalismus war in
Auflösung geraten. Frankreichs Impressionisten

hatten eben begonnen, mit neuen
Augen zu sehen, wie alles Bekannte unter
dem Einfluß des Lichtes verfremdet und
relativ wird. Die Wirklichkeit aller Legenden

aber hatte den Schlaf der Jahrhunderte
geschlafen, höchstens unterbrochen durch
das Erscheinen von Hans Christian Andersens

Weihnachtsrose
Aber der Umstand, daß Edvard Munch

an der Wende zweier Zeitalter lebte, erklärt
nicht alles. Damit wird das Geschehnis nur
akzentuiert. Einen der wesentlichen Gründe
dafür, daß Edvard Munchs Graphik in
solcher Monumentalität entstehen konnte,
muß man viel eher in der besonderen

norwegischen Bewußtheitslage suchen,
welcher neben anderen Eigenschaften ein
hochentwickelter Sinn für das Ethische und,
was ja offensichtlich ist, für das Dramatische

eignet. Auf literarischem Gebiet
offenbart sich dies etwa in Henrik Ibsens

großer Gestalt. Edvard Munch tritt mit
einem Rest jener Gesundheit auf, die er
von seinem Land geerbt hat, in welchem
sie eine Charaktereigenschaft ist. Er bindet
seine Visionen und die Sprache seiner
Kunst an die Menschengestalt selbst. Und
diese steht hier noch rein und monumental
da, durchglüht von innerem Leben und
bewußtem seelischem Drama, im Gegen-

65



satz zu jener Kristallisation des Intellekts,
die weiter im Süden, in den alten
Kulturländern Europas, im Impressionismus und
im aufkeimenden Kubismus sichtbar wird.

Es ist kein Zufall, daß Edvard Munchs
Leben und Wirken mit demjenigen August
Strindbergs zusammenfällt - beide
verkehrten in ihren gemeinsamen Berliner
Jahren auch miteinander -; denn in
Munchs Bildwelt wie in den Dramen
Strindbergs sieht man tatsächlich zum
letztenmal in unserer gegenwärtigen Kulturepoche

das Menschenleben monumental
dargestellt und, wenngleich mit modernen
Vorstellungsinhalten, an die Menschengestalt

gebunden. Nach Strindberg und
Munch hat sich der Mensch in der modernen
bildschaffenden Kunst - jedenfalls wo
diese die Linien der Entwicklung bestimmt
hat und Ausdruck der Zeit ist - nicht mehr
auf rechtmäßige Weise behaupten können.
Dies gilt vor allem für jene bildende Kunst,
die sich selbst ihre Formen schafft und sich
im bisherigen Verlauf des Modernimus
darauf beschränkte, die Menschengestalt
nur noch ornamental als ein Element des

Bildes und anderen Bildelementen
gleichgeordnet zu verwenden oder von ihr ganz
und gar zu abstrahieren. Deutlich bezeichnend

für diese Tendenz ist das Fehlen der
Porträtkunst, ja aller künstlerischen
Menschenschilderung im Modernismus. Seine
Ästhetik setzt, wie es im Kubismus besonders

anschaulich wird, eine Entwertung
und Auflösung der Menschengestalt voraus.
Entweder wird diese aus dem ästhetischen
Interesse völlig entlassen und einer mehr
traditionellen Kunstauffassung überantwortet,

oder aber man läßt sie zu dämonischen,

mitunter auch grotesken Rudimenten
verkümmern.

Es war ihm unmöglich, jener Welt zu
entsagen, die sich nach und nach rings um
ihn und in ihm als das Munchsche Universum

entfaltete: eine Landschaft der Seele,

spontan zunächst aus Impressionen
entstanden, dann aber, wie bei jedem echten
Expressionismus, in konkreten Häusern,

Orten und Menschen, denen er in seinem
Leben begegnet war, lokalisiert. Seine
Größe und die faszinierende Wirkung, die
er auf alle die ausübt, die in seine Kunst
einzudringen beginnen, beruhen zum
großen Teil darauf, daß er als der einzige
bildende Künstler bewußt und entschlossen
auf dem Saum verblieb, der zwei
Jahrhunderte voneinander scheidet und von dem
aus die Künstler der nachfolgenden
Generation ihre Reise in die See der menschlichen

Landflüchtigkeit und des tiefen
Unbewußten antraten - daß er dort aber
nicht stehenblieb, um zu genießen, sondern

um uns eine schmerzliche und schöne

Legende der wesentlichsten Elemente des

menschlichen Lebens zu geben.
Munchs späteres Wirken und Schicksal

entwickeln sich im weiteren sehr
folgerichtig aus den Verhältnissen, unter denen
er in seinem Elternhaus aufwuchs. Sein

Vater, Christian Munch, ein norwegischer
Arzt, heiratete als Vierundvierzigjähriger
eine viel jüngere Frau, die nach der Geburt
von fünf Kindern noch in jungen Jahren
an Tuberkulose starb. Edvard Munch war
beim Tod seiner Mutter noch sehr jung,
und da auch seine beiden älteren Schwestern

leidend waren und dahinsiechten -
die eine starb früh gleichfalls an Tuberkulose,

die andere litt an Schwermut -, ist es

verständlich, daß Krankheit und Tod die
Atmosphäre des Heims, in dem er
heranwuchs, bestimmten und das Gemüt des

Knaben prägten. Das erste Hauptwerk
seiner Malerei, « Krankes Mädchen », aus
dem Jahre 1886, und mehrere Blätter seiner

Graphik geben Kunde von diesen

Kindheitserinnerungen. Das Bild zeigt ein
vom Tode gezeichnetes junges Mädchen,
das in einem Stuhl am Fenster sitzt, während
hinter ihm in tiefem Kummer eine Frauengestalt

steht - sicherlich inspiriert von der
Schwester seiner Mutter, der jungen Tante
Karen, die nach dem Tod der Mutter den
Haushalt für Dr. Munch führte und für
Edvard viel bedeutete. Eine primitive
Deutung seines Gefühlslebens aus seinen

66



Kunstwerken will hierin - vielleicht sogar
mit einigem Recht - einen «Mutterkomplex»

erkennen, hervorgerufen durch den

frühen Tod der Mutter und die innige
Zuneigung des Knaben zu der Tante, die
den Kindern die Mutter zu ersetzen suchte.

In der ganzen Familie Munch scheint

übrigens niemand besonders vital gewesen
zu sein, und Edvard Munch, der so früh
die Melancholie und das Bedrückende des

bürgerlichen Milieus kennengelernt hatte,
suchte in seinem späteren Leben stets,
sich davon freizuhalten und als Künstler
außerhalb der bürgerlichen Gesellschaft

zu leben. Er heiratete nie, nicht etwa aus

Angst vor der Frau, wie man hätte meinen
können, sondern eher aus Angst vor seiner

eigenen Bereitschaft zur Hingabe und der
daraus folgenden großen Verletzbarkeit,
die nicht Gewalt über ihn gewinnen und
ihn in seinem Werk stören sollte. Er wußte,
daß er sein Leben begrenzen mußte, um
das durchführen zu können, was er als seine

Aufgabe erkannte. Die Bilder erzählen
davon: Er wollte lebendig bleiben, wollte
gleichsam ein Baum sein, der sich von
totem Laub nährt; das heißt aber von den

Menschen, die sich in der Gesellschaft zur
Ruhe begeben und starre, bewußtlose

Bürger werden. Und doch war gerade
diese norwegische Bürgerlichkeit die erste

Voraussetzung dafür, daß er so schaffen

konnte, wie er es tat, und ihm war der
naive Drang des großen Künstlers eigen,
gerade von denen verstanden und erfaßt
zu werden, von denen er doch Distanz

genommen hatte, um ihr Leben, so wie er
es sah, unbehindert zu schildern.

Den Entschluß zum «Lebensfries» faßte

er in Saint-Cloud in Gesprächen mit seinem
Freund Goldstein, was aus der berühmt
gewordenen Tagebucheintragung hervorgeht:

«Ich will nicht mehr Interieurs und
lesende Leute und strickende Frauen malen.
Es sollen lebendige Menschen sein, die
atmen und fühlen und leiden und lieben.
Ich werde eine Reihe solcher Bilder malen.
Die Leute sollen das Heilige an ihnen

verstehen und davor wie in einer Kirche
den Hut abnehmen. »

Hatte er früher in einer Art dramatischer
Kunst den Kampf des menschlichen Ichs
und sein Unterliegen vor den Mächten des

Lebens dargestellt, so schilderte er nach
igo8 das bewahrte Ich, das sich hinter
dem Gesicht verpuppt hat, schildert es mit
Ergriffenheit, wo er Unschuld antrifft,
sonst aber mit ätzender Klarheit. Die
Dämonen sind jetzt machtlos und erscheinen

nur noch in den Tierdarstellungen, die
er uns in einer Reihe von Lithographien
aus dem Kopenhagener Zoologischen Garten

zeigt, wie ja auch das Drama des

menschlichen Lebens selbst, das für ihn
früher ein priesterliches Anliegen war,
jetzt zu einem Scherz geworden ist und
eine eigene, schöne, klare und ganz befreite
Form im satirischen Bildgedicht «Alpha
und Omega » erhält.

Man spürt deutlich den freien Atem des

Überstandenhabens, des «Nachher», in
der langen Reihe der Lithographien, die in
diesem Jahr ihren Anfang nimmt und bis
weit darüber hinaus, auch noch über das

Jahr 1920 hinaus, fortgesetzt wird. Munch
ist Mensch unter Menschen geworden. Er
hat sich mit dem Leben abgefunden,
verteidigt sich aber zugleich gegen die
Formen, in denen es offenbar existiert,
indem er diese mit sicherer Meisterschaft
schildert. War er früher der Dichter unter
den Malern gewesen, so ist er jetzt weit
mehr Maler als Dichter, wenngleich er
auch weiterhin noch oft auf seine alten
Visionen zurückgreift und ihm gerade in
der Graphik neue Fassungen dieser Motive
gelingen. Aber die neuen Höhepunkte, zu
denen es in diesem wesentlichen, wenn
nicht wesentlichsten Teil seines Werkes
kommen mußte, sind - abgesehen von einer
immer größer werdenden Stofflichkeit
seiner Holzschnitte - dort zu finden, wo
er wieder Seher wird und neue Dinge sieht.
So etwa in den Angstvisionen, die gegen
das Jahr 1920 in Holzschnitt und
Lithographie entstehen und mit denen er end-

67



gültig anerkennt und bekräftigt, daß eine
andere Wirklichkeit, ohne Antlitz und
Verwurzelung, begonnen hat, verschieden
von der, in welcher er seinen « Lebensfries »

schuf. Auch die schmerzlich-schönen
Frauenbildnisse, die um das Jahr 1930 im
Holzschnitt entstehen, zeigen eine Erlösung von
der kalten Meisterschaft des Porträtisten
an und sind ein Zeugnis dafür, daß sein

langer Kampf um das Erkennen der Frau
nun mit einem Sieg seinen Abschluß
gefunden hat. Eine bewundernswerte
Entwicklung, die schon genügte, Munch mit
Recht den Großen der Kunst zuzuzählen.

Edvard Munch war keine tragische
Gestalt, wie es große Persönlichkeiten oft
sind, sondern eher ein Lebenskünstler
neuer und ungewöhnlicher Art: der
erkennende, künstlerische Mensch, der nur
Rücksicht auf seine Konzentration nimmt
und auf nichts sonst. Es lag nicht die kalte,
erschreckende Einsamkeit des Genies über
seinem Leben in der Atelierburg Ekely bei
Oslo; sie war einfach die Lebensform und
der Existenzraum eines Menschen, der
seiner Berufung nach nur das eine sein will :

Künstler. - Vielleicht war Munchs Existenz

das reinste und, neben demjenigen van
Goghs, eines der größten Künstlerschicksale

unserer Epoche. Es ist symptomatisch
und fast symbolisch, wie Munch aus jenem
Geisteskampf der achtziger und neunziger
Jahre, welcher sich entweder in bürgerliches
Denken entleerte oder sich in Nihilismus
auflöste, als Individualität hervorging. Hier
trifft man ihn mitten im Kampf, sich das,
was der Zeit innewohnte, im Erlebnis
anzueignen, und zwar in der ausgeprägtesten

Form des künstlerischen Individualismus:

so nämlich, daß er das menschliche
Bewußtsein in einem eigenen Bilduniversum

einfängt, es begrenzt, es aber auch
unendlich klar werden läßt wie einen die
Welt widerspiegelnden Mikrokosmos - und
dabei doch zugleich erdrückt wird, weil er
sein All wie eine lastende Kathedrale über
sich erbaut hat. Dann aber sieht man, wie
er schließlich aus diesem Schmerz ausbricht
in das Licht und in den Tag, als Künstler
heil und als Mensch bestätigt, und wie er
schließlich in den späten Mannes- und
Greisenjahren reich an Erinnerungen in
den Ruinen der gesprengten «Kathedrale»
seines Bewußtseins umherstreift.

UM DEN «PAPIERTOD»

Zwei Briefe

Pfr. Dr. Markus Jenny, Zurich,
an Dr. Paul Scherrer, Zürich

Sehr geehrter Herr Präsident!
Darf ich mit einer Frage an Sie gelangen,

die öffentlich zu beantworten unter
Umständen dringend sein könnte?

Vor einigen Tagen vernahm ich, die
« Schaffhauser Nachrichten » hätten neulich
die sensationelle Nachricht verbreitet, alle
nach 1900 gedruckten Bücher seien zum
Sterben binnen längstens 200 Jahren ver¬

dammt. Es sei jetzt festgestellt worden, daß
in allen modernen Papierherstellungsverfahren

eine Säure verwendet werde, die
dieses Papier langsam, aber sicher innert
dieses Zeitraumes zerstöre. Ausgenommen
seien natürlich Büttenpapiere und andere,
nach älteren Verfahren hergestellte Schreibstoffe.

Ich war erschüttert, als ich das hörte.
Denn die Nachricht war für mich völlig
neu. (Mag sein, daß diese Tatsachen in
der Fachwelt bereits bekannt sind.) Natür-

68


	Edvard Munchs Graphik

