
Zeitschrift: Librarium : Zeitschrift der Schweizerischen Bibliophilen-Gesellschaft =
revue de la Société Suisse des Bibliophiles

Herausgeber: Schweizerische Bibliophilen-Gesellschaft

Band: 7 (1964)

Heft: 2

Artikel: Über das Lesen im Altertum

Autor: Rohde, Georg

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-388008

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-388008
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


GEORG ROHDE

ÜBER DAS LESEN IM ALTERTUM

Aus weithin zerstreuten Schriften, aus nachgelassenen Manuskripten und Vorträgen des bedeutenden deutschen
klassischen Philologen Georg Rohde i8gg-ig6o) haben Irmgard Rohde und Bernhard Kytzler einen Gedenkband

zusammengestellt, der vieles enthält, was nicht bloßfür den Erforscher des Altertums, sondern auch für den

gebildeten Laien von bleibendem menschlichem Wert ist. Wir haben die folgenden Partien mit freundlicher
Erlaubnis des Verlags Walter de Gruyter & Co. in Berlin dem Band «Studien und Interpretationen zur antiken
Literatur, Religion und Geschichte » entnommen.

Wie alt ist die Wertschätzung des Lesens
als einer würdigen, dem Menschen wohl
anstehenden, ethisch wertvollen Tätigkeit?
Welche Voraussetzungen sind für eine
solche Wertschätzung nötig Wir haben es mit
einem Gebiet der menschlichen
Kulturgeschichte zu tun, das eigentlich in einem
sehr weitgespannten, einem weltweiten Rahmen

betrachtet werden müßte. Was hier
geboten werden kann, ist nur ein Ausschnitt :

von der Stellung, die das griechisch-römische

Altertum zum Lesen einnahm, soll die
Rede sein. Aber selbst innerhalb dieser

Begrenzung kann es sich nur darum handeln,
an einige Tatsachen zu erinnern, die im
Grunde uns allen gegenwärtig sind.

Man hat die griechische Kultur «une
civilisation sans livres» genannt. Das
bedeutet nicht, daß das Buch innerhalb der
griechischen Kultur keine Bedeutung
gehabt hätte, sondern nur, daß die
Wertschätzung des Buches bei den Griechen eine
andere war als bei uns. Noch Friedrich

August Wolf war der Meinung, daß die
homerischen Epen zuerst nur mündlich
überliefert worden seien, weil die Griechen
die Schrift zur Zeit der Entstehung dieser
Werke noch nicht gekannt hätten oder doch
nicht allgemein angewendet hätten. Wir
wissen heute, daß diese Vorstellung falsch
ist. Nicht nur haben wir Einblick in die
Entstehungsgeschichte des griechischen Alphabetes,

wir müssen vielmehr auch bekennen,
daß die Entstehung so umfangreicher Werke
notwendig an das Vorhandensein der Schrift
gebunden ist. Die Griechen haben die
Schrift und den Papyros als Schreibmaterial
wesentlich früher gekannt, als man noch vor
gar nicht so langer Zeit annahm. Und wenn
Homer wirklich gelebt hat, so hat er ganz
gewiß seine Werke niedergeschrieben. Die
Frage ist nun : sind diese auch gelesen
worden? In späterer Zeit gewiß, aber für die
Zeit der Entstehung müssen wir diese Frage
verneinen : den einsamen Leser, der sich von
seinen Standes- oder Altersgenossen freiwillig

LEGENDEN ZU DEN SECHS VORANGEHENDEN ILLUSTRATIONEN
2 La Bohème et mon cœur, par Francis Carco.
Gravures de Daragnès, chez Emile Paulfrères, Montmartre

igsg. Illustration zu dem Gedicht «Retraite»
(i. Strophe), S. ig.

3 Pierre Louys: «Mimes des courtisanes de Lucien. »

Illustrations d'Edgar Degas. Editeur Ambroise
Vollard, Paris ig35- Chapitre «Le Retour malencontreux

».

4 Alphonse Daudet: «Aventures prodigieuses de

Tartarin de Tarascon». Lithographies originales en
couleurs de Raoul Dufy. Edition Scripta et Pietà,
Paris ig37. Szene: Tartarins erste Eindrücke in
Algier (Abb. S. gì).
5 Quinti Horatii Fiacri carmina. I. Odes d'Horace.

Texte latin et Traduction en vers par le Baron Delort.
Gravures sur bois d'Aristide Maillot. Editeur
Philippe Gonin, Paris ig3g. Liber secundus. IX. Ad
valgium. Non semper imbres.
6 «Bubu de Montparnasse» par Charles-Louis
Philippe avec des Eaux-fortes de André Dunoyer de

Segonzac. Edité par la Société lyonnaise «Les XXX»
igsg. Chapitre troisième - Szene: Pierre Hardy trifft
Berthe.

7 Johann Wolfgang von Goethe: « Geschichte Gottfriedens

von Berlichingen mit der eisernen Hand. » Berlin
in E. Steinthals eigenem kleinen Verlag, igsi/igs2.
Druck: Meisterpresse, Charlottenburg. Lovis Corinth
radierte die 27 Bilder und Initialen. C. F.

109



absondert, um sich mit einem Buch in der
Hand in die Welt der Dichtung zu entrük-
ken, hat jene Zeit noch nicht gekannt. Die
epische Dichtung ist für den öffentlichen
Vortrag geschaffen. Wenn die Werke
Homers und Hesiods aufgeschrieben wurden,
so dienten diese Texte und die davon
genommenen Abschriften nur dazu, dem
vortragenden Sänger oder Rhapsoden eine
Gedächtnishilfe zu bieten. Aber der Vortrag
selbst geschah auswendig; ein Rhapsode
mit dem Buch in der Hand würde
wahrscheinlich von seinen Hörern ausgelacht
und von seinen Berufsgenossen ausgestoßen
worden sein. Wer ein episches Werk
vortrug, behandelte dieses zweifellos stets wie
eine im Augenblick unter dem Anhauch der
Muse in ihm entstandene Dichtung, und die
Zuhörer werden ihm diese Selbsttäuschung,
wenn es eine war, nicht schwer gemacht
haben; keiner unter ihnen wird daran
gedacht haben, daß es sich hier um die Schöpfung

eines anderen, um ein durch die Schrift
vermitteltes Werk handelte. Das Werk ist
da für den Augenblick, in dem es vorgetragen

wird. Das geschriebene Buch und das

Benutzen dieses Buches sind Mittel zum
Zweck, die nach Möglichkeit verborgen
gehalten werden, nicht mehr; kein eigener
Wert wohnt ihnen inne. Diesen hat allein
das lebendige, im Augenblick erklingende,
den Augenblick machtvoll erfüllende Wort.

Das Gefühl dafür, daß es im Grunde
allein so richtig sei, ist dem Griechen immer
eigen geblieben. Logos ist mündliche Rede,
und diese hat ihren Vorrang gegenüber dem
aufgeschriebenen Wort immer behalten.
Das Buch und seine Lektüre stellt immer nur
ein klägliches Surrogat dar für den persönlich

anwesenden Sprecher; nur als solches
läßt man es gelten. Die Athener des 5.
Jahrhunderts haben unendlich viel an
Dichtwerken in sich aufgenommen; aber alle
diese Werke waren etwas Einmaliges, an die
Aufführung gebunden, in der allein sie

lebendig wurden. Das gilt für die Tragödie,
die Komödie und die Chorlyrik ebenso wie
für Prosawerke; denken wir daran, daß

Herodot sein Geschichtswerk öffentlich
vorgetragen hat. Es hat natürlich auch Bücher
gegeben, und sicher sind mit dem größten
Eifer Nachschriften der gehörten Werke
angefertigt worden. Und doch müssen wir
sagen: gelesen worden ist in dem uns
vertrauten Sinne in dieser Epoche nicht.

Nur von einem großen Bücherleser hören
wir aus jener Zeit, dem Tragiker Euripides.
Er ist der erste Grieche, von dem wir wissen,
daß er eine Bibliothek besessen hat, und daß
diese eine der Grundlagen seiner geistigen
Existenz war. Seine Tragödien zeigen
vielfache Spuren ausgedehnter Lektüre. Euripides

nimmt den Typ des einsamen Bücherlesers

vorweg, der erst etwa ein Jahrhundert
nach ihm allgemeiner werden sollte. Für ihn
ist es eine der Beglückungen, die das Leben
schenkt, Bücher zu lesen; er scheut sich
nicht, die Empfindung für dieses Glück
bereits den Gestalten der mythischen Welt
zuzuschreiben: In einer seiner Tragödien,
dem uns verlorenen Erechtheus, läßt er den
aus alten Männern bestehenden Chor
singen: «Rasten soll mein Speer, daß die Spinnen

ihren Faden darum flechten; in Ruhe
möchte ich das graue Alter durchleben;
singen will ich, das graue Haupt umkränzt,
den thrakischen Schild will ich aufhängen
im säulenumstandenen Hause der Athene,
entfalten möchte ich die Stimme der
Schreibtafeln, durch die die Weisen sich
vernehmlich machen. » Da haben wir den
einsamen Leser, der, entrückt der Umwelt
und ihrem Geschehen, in der geistigen Welt
heimisch ist, diese als die eigentliche
Wirklichkeit ansieht.

Aber selbst hier haben wir doch noch
nicht unsere Art von Lesen. Das Wort
« Stimme der Schreibtafeln » zeigt uns, daß
Lesen auch hier noch als Erklingenlassen
einer Stimme gefaßt ist, die geheimnisvoll
in den Schreibtafeln bewahrt ist; Lesen ist
immer noch Wiedergabe oder, wie der Grieche

sagt, Wiedererkennen des von einem
anderen Gesagten und dessen Aufnahme
durch das Ohr. Der antike Mensch hat bis
in die spätesten Zeiten des Altertums laut



gelesen, auch wenn er allein las; das
Aufnehmen von Geschriebenem nur durch das

Auge, das über den Text hingleitet, ohne

Vermittlung durch das Ohr, begegnet uns
erst in viel späterer Zeit.

Wir wissen, wie die Zeitgenossen auf
diese Eigentümlichkeit des Euripides
reagiert haben, und diese Reaktion zeigt uns,
daß sie diesen Mann als absonderlich
empfanden. In seinem Bücherlesen, seinem
rastlosen Studieren haben sie etwas gewittert,
was ihrer eigenen Lebensform feindlich war.
Sie sahen darin vor allem das Sichabsondern

von der Gemeinschaft. Daß der Dichter für
eine weitere Welt da ist als diejenige, die
durch das zufällig einer Aufführung
beiwohnende Publikum repräsentiert wird,
war ein Gedanke, der damals noch nicht
galt. So suchen sie hinter der Art des

Euripides Hochmut, und der Dichter hat
all die üble Nachrede, die dem Sonderling
anhängt, erdulden müssen. Unbarmherzig
hat die Komödie ihm sein Bücherlesen
vorgeworfen und dieses lächerlich zu machen
gesucht. Seine Chorlieder enthalten, sagt
Aristophanes, was er aus Büchern abgeseiht

hat; zwei Verse des Aischylos wiegen
schwerer als die ganze Bibliothek des

Euripides, das ist etwa die Ansicht des
Komödiendichters.

Man sieht, die Kulturkrise der Sophistenzeit

zeichnet sich auch in dem Sonderproblem

des Lesens, mit dem wir uns hier
beschäftigen, ab. Wie erwirbt man Bildung,
wie wird man zum Menschen, nachdem die
alten Lebensformen erschüttert sind: das
ist das Problem dieser Zeit, um das die
heftigsten Kämpfe ausgefochten worden
sind. Auch das Problem des Lesens ist
damals philosophisch erfaßt worden. Wir
besitzen darüber Ausführungen, die uns einen
tiefen Blick in das Verhältnis der Griechen
zum gesprochenen und geschriebenen Wort
tun lassen.

Die alten Formen der Öffentlichkeit,
wesentlich bedingt durch die politische
Form des Stadtstaates, verschwanden im
Laufe des 4.Jahrhunderts. Für das, was in

der geistigen Welt vor sich ging, war ein
weiter Widerhall vorhanden in der ganzen
griechischen Welt, von Kleinasien bis
Südfrankreich hin. Publikum war nicht mehr
nur der zufällige Kreis der persönlich
Anwesenden, sondern die ganze griechische
Welt. Und doch hat Piaton das Absurde, ja
fast Frevelhafte, das in der schriftlichen
Festlegung des lebendigen Wortes besteht,
tief empfunden und ausgesprochen. Er
erklärt, daß das, was in seinen Schriften stehe,
nicht das Eigentliche seiner Lehre sei, daß
sich die letzte philosophische Erkenntnis
überhaupt nicht der Schrift anvertrauen
lasse. Das Buch ist tot, läßt er den Sokrates

sagen; es kann nicht antworten, wenn man
es fragt, es stellt auch selbst keine Frage,
und wenn man es nach dem wenigen fragt,
was in ihm niedergelegt ist, so gibt es einen

Klang wie ein metallenes Becken, das,
einmal angeschlagen, immer weiter tönt (Prot.
329a). Man weiß auch nicht, in wessen
Hände das geschriebene Wort gelangt und
was es in dem Lesenden bewirkt. Weit
entfernt, eine Hilfe für Weisheit und Gedächtnis

zu sein, erzeugen die Buchstaben
vielmehr Vergessen in der Seele; die Kraft des

Gedächtnisses bleibt ungeübt und
ungenutzt. Die Griechen, die wenige Dinge ihrer
Welt ohne Anknüpfung an den Bereich des

Göttlichen gelassen haben, wußten nichts
von einem göttlichen Ursprünge der Schrift
und des Lesens wie etwa die Ägypter. Das
Bewußtsein der Unvollkommenheit und
Bedenklichkeit des Schreibens ist den Griechen
nie verlorengegangen, und für Piaton
insbesondere ist das Lesen nur ein Notbehelf,
eine bloße Widerspiegelung des eigentlichen
geistigen Geschehens, verständlich und
fruchtbar nur für den, der an der
widergespiegelten Wirklichkeit teilhatte. Wirkliches

Wissen ergibt sich nur aus langem
Umgang mit dem Wissenden; Lesen eines
Buches erzeugt nur die nichtige Illusion von
Wissen, das viel zu leicht erworben ist, um
solide zu sein.

Das sind Gedanken, wie sie ja aus dem
Dialog zwischen Faust und Wagner uns



vertraut sind. Wagner rühmt das Glück des

geistigen Genusses:

Wie anders tragen uns die Geistesfreuden
Von Buch zu Buch, von Blatt zu Blatt!
Da werden Winternächte hold und schön,
Ein selig Leben wärmet alle Glieder,
Und ach! entrollst du gar ein würdig
Pergamen,
So steigt der ganze Himmel zu dir nieder.

(1104-1109)
Daraufhat Faust schon vorher seine

Antwort gegeben:
Das Pergament, ist das der heil'ge Bronnen,
Aus dem ein Trunk den Durst aufewig stillt
Erquickung hast du nicht gewonnen,
Wenn sie dir nicht aus eigner Seele quillt.

(566-569)
Aus der Erkenntnis der Bedenklichkeit

und Unvollkommenheit des Schreibens heraus

hat Piaton, da doch nun einmal zu
seiner Zeit das Bücherschreiben die Form
der Gedankenvermittlung geworden war,
sich zeidebens einer schriftstellerischen
Form bedient, die dem Buch so fern wie
möglich steht: des Dialogs. Daß dieser
niedergeschrieben wird, ist ein Notbehelf;
aber, soweit das bei etwas Geschriebenem

möglich ist, bewahrt er doch den Charakter
des gesprochenen Wortes. Er zwingt den

Leser, zu einem Hörer und Teilnehmer an
dem Gespräche zu werden.

Piatons Dialoge stellen den letzten Widerstand

des griechischen Geistes gegen das

Abstraktwerden des lebendigen Wortes,

gegen seine Loslösung von der Gesamtexistenz

des Sprechenden dar.
Eine Sphäre hat es immer gegeben, in der

das Buch und das Vorlesen aus ihm stets
eine Rolle gespielt hat: die orphischen
Mysterien. Bezeichnenderweise kennt der
griechische Kult sonst keine Verwendung des

Buches im Ritual und kein rituelles Lesen.
Nur Orakelpriester und die Weihepriester
des Orpheus durchwanderten die griechischen

Lande, mit einem Haufen von
Büchern beladen, aus denen sie ihre Gebete
und Sprüche lasen und die Anweisungen zu
ihren Praktiken entnahmen. Die schriftliche

Aufzeichnung hatte hier den Sinn, Alter,
Echtheit und damit Wirksamkeit des Textes
zu gewährleisten; auf das lebendige Wort
kam es gar nicht an, nur auf die Reinheit
der Überlieferung. Es ist nun sehr bezeichnend,

wie die Griechen gerade die Benutzung

von Büchern bei den orphischen Weihen

als etwas Fremdartiges, dem Wesen des

Logos Widersprechendes empfunden haben.
Und gerade Piaton spricht sich über die
Bücherhaufen der Orphiker verächtlich aus.

Was Piaton über das Lesen und Schreiben

sagt, zeigt an, daß zu seiner Zeit diese

Dinge problematisch geworden waren. Seine

Stellungnahme als die allgemeine
anzusehen, soviel echt Griechisches ihr auch
zugrunde liegt, wäre falsch. Trotzdem darf
man wohl sagen, daß die Ablehnung des

Schreibens und Lesens als Mittel geistiger
Überlieferung das Kennzeichen einer
produktiven Zeit ist, die nicht ängstlich auf
Erhaltung der einmal zutage getretenen
Gedanken bedacht ist, sondern sich
imstande fühlt, immer neue aus sich zu
erschaffen.

Diese Haltung mußte sich naturgemäß
ändern, als man zu begreifen anfing, daß
die Epoche der großen geistigen Produktion

zu Ende ging, als man begann, gleichsam

eine Bestandsaufnahme der griechischen

Kultur zu unternehmen. Aristoteles,
der damit auf einer ganzen Reihe von
Gebieten gleichzeitig den Anfang gemacht hat,
war ein großer Leser. Es ist kein Zufall, daß
wir von seiner Bibliothek hören, die
seltsame Schicksale durchgemacht hat, bis ein
Teil von ihr schließlich nach Rom gelangte.
Aristoteles' Werke, seine umfassenden
wissenschaftlichen Pläne, sind gar nicht denkbar

ohne eine wohlgeordnete und schon

ganz in unserem Sinne benutzte Bibliothek
und intensives Studium. Es ist sehr bezeichnend,

daß gerade in der Epoche des Aristoteles

dem Buch als solchem, als einem Symbol

geistiger Werte, eine Art von Verehrung
entgegengebracht wird : so führte Alexander
auf seinen Feldzügen die Ilias in einem
kostbaren Schrein mit sich.

112



Die Epoche aber, in der das Buch und das

einsame Lesen die Bedeutung gewinnt, die
wir beiden heute noch zuerkennen, ist die
hellenistische. Wenn das Anhören der
Tragödienaufführungen für den Athener des

5.Jahrhunderts eine Art von Spiel war,
wenn auch ein ernstes Spiel, durch das ihm
geistige Nahrung mühelos vermittelt wurde,
so wird in der hellenistischen Zeit das
Sichaneignen der großen Werke der Vergangenheit

zu einer sehr ernsten, schwer zu
nehmenden Aufgabe. Mit Staunen und Schrek-
ken sieht man, mit welcher Sorglosigkeit die
geniale Zeit ihre herrlichen Schätze behandelt

hat, wieviel bereits verloren ist. Daraus
erwächst die Verpflichtung, zu retten, was
zu retten ist, und so gewinnt der geschriebene

Text und die Beschäftigung mit ihm
eine große Bedeutung. Nur, was schriftlich
festgelegt ist, ist von nun an wirklich
vorhanden. Und das Lesen dieses schriftlich
Festgelegten wird zu einer an sich verdienstlichen

Handlung. Die Gelehrten der Zeit
bemühen sich um Abschriften der klassischen

Werke; sie vergleichen diese miteinander

und machen Ausgaben mit einem
endgültigen Text, den man nun vor dem
Verlorengehen sorgsam zu bewahren sucht.
Die literargeschichtliche Forschung, von
Aristoteles begonnen, weitet sich ungeheuer
aus. Das wirkt zurück auf die zeitgenössische
Dichtung : diese hat nicht die großen, weithin

wahrnehmbaren, leicht aufzufassenden
Linien der alten Werke; die Dichtungen,
die nun entstehen, setzen den einsamen
Leser vor seinem Buche voraus und verlangen

von ihm eine Versenkung in den
geschriebenen Text, wie die klassischen Werke
es nicht taten.

Das alles führt zu einer hohen Bedeutung
des Buches und des Lesens. Das Lesen wird
zum Schlüssel, der den Zugang zur geistigen
Welt wie zur großen Vergangenheit öffnet.
Allmählich gibt es kein Gebiet des Lebens
mehr, bis zur Kochkunst hinunter, in dem
man ohne Lesen auskommt. Dem entspricht
es, daß in dieser Epoche die großen öffentlichen

Bibliotheken gegründet werden, daß

Städte wie Alexandria und Pergamon um
dieser Bibliotheken willen zu Zentren des

geistigen Lebens werden. Das Lesen wird
zum Zeichen des Menschseins überhaupt.
Bei der Beurteilung eines Menschen fällt
nicht mehr nur seine originelle Denkkraft
ins Gewicht, sondern auch sein durch Lesen
erworbenes Wissen, seine Vertrautheit mit
dem geistigen Erbe. Lesen an sich, sich mit
Gelesenem beschäftigen, wird zu einer
ethisch wertvollen Handlung. Der Typ des

rastlos um seine Bildung bemühten Lesers,
dem das Tageslicht nicht ausreicht und der
daher künstliches Licht in der Nacht zu
Hilfe nehmen muß, als einer menschlich
anerkennenswerten Figur entsteht.

Wenn wir nun, bevor wir zu den Römern
übergehen, nach den einzelnen Gründen
fragen, die die Menschen zum Lesen veranlassen,

so müssen wir vor allem drei hervorheben.

Lassen wir den Gelehrten beiseite;
bei ihm versteht sich das Lesen von selbst.
Erstens muß der junge Mensch die Dichter
lesen, um einzutreten in das geistige Erbe
seines Volkes. Nun war das mit mancherlei
Schwierigkeiten verbunden. Denn die
klassischen Werke waren ja für reife Menschen
gedacht. Es gab mancherlei in ihnen, in
sittlicher wie religiöser Beziehung, das den
jungen Seelen schaden konnte. Es galt, dieses

Gift unschädlich zu machen. So entstanden

Anweisungen, wie man lesen solle, wie
man den jungen Menschen die alten Werke
erklären solle. Den Niederschlag solcher
Anweisungen finden wir etwa in der uns
erhaltenen Schrift des Plutarch: Wie der
junge Mensch die Dichter kennenlernen
soll.

Ein zweiter Grund für die Lektüre ist
die Stilbildung des Redners. Auch hierfür
gab es eingehende Anweisungen. Aus diesen
ist der ganze Zweig der Stilkritik erwachsen,
ein Gebiet, aufdem wir oft unendlich feinen
und treffenden Erkenntnissen begegnen.
Eine solche literarische Stilkritik zum
Zwecke der Ausbildung des rednerischen
Stiles liegt uns zum Beispiel vor in dem
Werke des Redelehrers Quintilian aus dem

113



i .Jahrhundert der Kaiserzeit. Die hohe
stilistische Vollendung der meisten antiken
Werke ist oft mehr als wir ahnen erkauft
durch unendliche Sorgfalt, einen uns fast
unvorstellbaren Fleiß und systematisches
Vorgehen in der Lektüre der großen
Muster.

Die dritte Art von Lektüre ist die höchste

und wichtigste. Es ist diejenige, die der
menschlichen Vervollkommnung dient, die
philosophische Lektüre, die dem Menschen
dazu mithilft, seiner Leidenschaften Herr zu
werden und in seiner Seele Klarheit und
Ruhe zu schaffen.

Als die Römer nach einer langen Periode
des Abgeschiedenseins von der griechischen
Kultur erneut mit dieser in Berührung
traten, da war es zuerst die hellenistische Welt,
die sie beeinflußte. Und aus dieser übernahmen

sie von Anfang an die Wertschätzung
des Lesens. Der Zugang zum griechischen
Geiste erfolgte für sie nur ausnahmsweise
durch Vermittlung von Griechen, er wurde
in der Hauptsache durch fleißiges,
unausgesetztes Lesen gewonnen. So sind die
Römer große Leser geworden. Erstaunliche
Spuren von Belesenheit finden wir bereits in
den ältesten Werken der römischen Dichtung.

Noch ernster als die hellenistischen
Griechen nahmen die Römer die Aufgabe,
sich durch Versenkung in die klassischen
Werke einen Zugang zum Geiste der Vorzeit

zu schaffen. Was die Römer an bleibenden

Werken geschaffen haben, daran hat
intensive, hingebungsvolle Lektüre keinen
geringen Teil. Das Wort, das Horaz den
Dichtern seiner Zeit zugerufen hat: vos exem-

plaria Graeca nocturna versate manu, versate

diurna (ars 268/9), gilt bereits für eine sehr
viel frühere Zeit. Lesen gewinnt nun einen

ganz neuen Sinn; es ist nicht nur eine sehr
ernst zu nehmende geistige Tätigkeit, es

wird darüber hinaus zu einem Sichbekennen

zu einer bestimmten geistigen Haltung,
zu einem Sicheinordnen in einen großen
geistigen Zusammenhang. Dichter sprechen
von ihrem Lesen, am eindrucksvollsten
vielleicht Lukrez, dessen Erweckung durch

Epikur auf Lektüre beruht : « Du, Vater, bist
der Entdecker der Wahrheit, du gibst uns
väterlich Rat. Wie die Bienen auf blumiger
Halde allen Honig den Blüten entsaugen, so
schlürfen auch wir aus den Rollen, die du
Herrlicher schriebst, nun alle die goldenen
Worte, ja goldene und wert, bis in Ewigkeit
weiterzuleben» (3,9-13).

Wo wir nur hinschauen, treffen wir in
Rom auf Leser. In Ciceros Briefen ist sehr
oft von Lektüre, von entliehenen oder zu
beschaffenden Büchern die Rede. Ciceros
Freund Atticus verschmähte es, den Gästen,
die er zur Mahlzeit bei sich sah, eine andere
Annehmlichkeit zu bieten als das, was er für
den höchsten Genuß ansah: beim Mahle
wurde vorgelesen, und Atticus konnte es

sich erlauben, fern von aller gesellschaftlichen

Konvention nur solche Gäste bei sich

zu sehen, denen er mit einer solchen
Vorlesung Freude zu machen gewiß war. Und
auch wer allein speiste, hatte wohl bei der
Mahlzeit ein Buch neben sich, so wie es uns
von dem Kaiser Alexander Severus berichtet
wird. Daß bei dieser Ausdehnung der Lektüre

nun auch das Lesen aus bloßem
Unterhaltungsbedürfnis eine Rolle zu spielen
beginnt, ist begreiflich: Im Gepäck eines der
im Jahre 53 bei Carrhae gefallenen
römischen Offiziere fand sich ein Exemplar des

antiken Boccaccio, der milesischen Novellen
des Aristeides, eine Tatsache, die dem par-
thischen Befehlshaber Anlaß zu einer
propagandistisch stark ausgenutzten sittlichen
Entrüstung gab. Das Lesen zur Unterhaltung

gewinnt den Sinn einer Flucht aus der
Wirklichkeit; so wird die Zeit vom Ende des

2. bis zur Mitte des 3.Jahrhunderts n.Chr.
zu der Epoche, die den Höhepunkt des

antiken Romans darstellt. Ich kann mir weitere

Darlegungen darüber ersparen, nachdem

Franz Altheim in seiner Schrift «Roman

und Dekadenz» (Tübingen 1951)
darüber gehandelt hat.

Die Überzeugung von der Wichtigkeit
des Lesens hat in Rom und im römischen
Reich vor allem in der Kaiserzeit zur
Anlage öffentlicher Bibliotheken geführt. Be-

114



sonders die Kaiser selbst haben in dieser

Richtung miteinander gewetteifert. Davon
soll hier nicht weiter die Rede sein. Nur ein

Monument, das Werk eines Privatmannes,
sei hier erwähnt: es ist die schönste Ruine
in Ephesos, die Bibliothek des römischen
Senators Celsus, die über seinem Sarkophage
errichtet worden ist. Der Gedanke, sich als

Grabmal eine Bibliothek zu erbauen,
kennzeichnet die Zeit (es ist das 2.Jahrhundert
n. Chr.) aufs beste. In einem anderen Sinne,
als Seneca es meint, ist diese Bibliothek für
ihren Stifter eine Hilfe gegen den Tod - ad-

versus mortem auxilium - geworden : sein Name
ist durch diesen Bau vor der Vergessenheit
bewahrt geblieben.

Und schließlich müssen wir in diesem
Zusammenhange noch der letzten Jahrhunderte

Roms gedenken. Das Reich ist
erschüttert. Von außen drohen andringende
Feinde Verderben, von innen bedroht das
immer mehr vordringende Christentum den
Bestand der alten Kultur. Die vornehmen
Geschlechter der Stadt Rom sind aus dem
politischen Leben ausgeschaltet, von außen
gekommene Eindringlinge nehmen die
höchsten Stellen im Staate ein, ja sind oft
mächtiger als die Kaiser selbst. Da übernehmen

die vornehmsten Männer Roms die
Aufgabe, wenigstens die geistigen Werte der
alten Kultur und des alten Glaubens und
die stolzen Erinnerungen der römischen
Geschichte hinüberzuretten in die dunkle
Zukunft. Sie lesen die alten Texte in dem
Gefühl, daß sie mit diesem Lesen eine
Verantwortung gegenüber der Vergangenheit und
der Zukunft auf sich nehmen. An den Fest¬

tagen des alten Kultes versammeln sie sich,
um über das Gelesene zu sprechen und es

aus ihrem Wissen um die alte Zeit heraus zu
deuten. Vor allem aber suchen sie die Fehler

zu verbessern, die durch die Sorglosigkeit

früherer Zeiten sich in die Texte
eingeschlichen haben. Diese Tätigkeit wird
geradezu erblich in den vornehmen Familien,

und noch in den uns erhaltenen
Handschriften finden wir Vermerke wie : ich, der
erlauchte Iulius Celsus Constantinus, habe
dies gelesen. Sieht man eine solche
Subskription, so weiß man, daß man auf sicherem

Boden steht. Diese Tätigkeit des Lesens
und Verbesserns der alten Texte haben diese

Männer so hoch gehalten, daß sie selbst in
ihren Grabschriften erscheint. Ein kostbares
Denkmal ist die in Rom gefundene
Grabschrift des im Jahre 384 n. Chr. gestorbenen
Vettius Agorius Praetextatus, die ihm seine

kurz nach ihm gestorbene Frau gesetzt hat.
Da heißt es unter anderem: «Was in beiden
Sprachen (der griechischen und der lateinischen)

hervorgebracht worden ist durch die
Bemühung der Weisen, denen des Himmels
Pforte offensteht, seien es Gedichte, die sie

voller Kunstverstand verfaßt haben, sei es

Prosa, alles legst du besser aus deiner Hand,
als du es, um es zu lesen, in sie genommen
hast. »

Den Männern, die das Lesen in einem so
hohen Sinne aufgefaßt und ihr ganzes Leben
in den Dienst der geistigen Überlieferung
gestellt haben, verdanken wir nichtnur, daß wir
die alten Texte heute noch lesen können:
sie sind für uns Vorbilder einer Haltung,
die auch für unsere Zeit ihren Wert hat.

* # #

»5


	Über das Lesen im Altertum

