Zeitschrift: Librarium : Zeitschrift der Schweizerischen Bibliophilen-Gesellschaft =
revue de la Société Suisse des Bibliophiles

Herausgeber: Schweizerische Bibliophilen-Gesellschaft
Band: 7 (1964)

Heft: 2

Artikel: Uber das Lesen im Altertum

Autor: Rohde, Georg

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-388008

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-388008
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

GEORG ROHDE
UBER DAS LESEN IM ALTERTUM

Aus weithin zerstreuten Schriften, aus nachgelassenen Manuskripten und Vortrigen des bedeutenden deutschen
klassischen Philologen Georg Rohde (1899—1960) haben Irmgard Rohde und Bernhard Kytzler einen Gedenk-
band zusammengestellt, der vieles enthdlt, was nicht blof fiir den Erforscher des Altertums, sondern auch fiir den
gebildeten Laien von bleibendem menschlichem Wert ist. Wir haben die folgenden Partien mit freundlicher Er-
laubnis des Verlags Walter de Gruyter & Co. in Berlin dem Band «Studien und Interpretationen zur antiken

Laiteratur, Religion und Geschichte » entnommen.

Wie alt ist die Wertschiatzung des Lesens
als einer wiirdigen, dem Menschen wohl an-
stehenden, ethisch wertvollen Tatigkeit?
Welche Voraussetzungen sind fiir eine sol-
che Wertschatzung notig ? Wir haben es mit
einem Gebiet der menschlichen Kultur-
geschichte zu tun, das eigentlich in einem
sehr weitgespannten, einem weltweiten Rah-
men betrachtet werden mii3te. Was hier ge-
boten werden kann, ist nur ein Ausschnitt:
von der Stellung, die das griechisch-rémi-
sche Altertum zum Lesen einnahm, soll die
Rede sein. Aber selbst innerhalb dieser Be-
grenzung kann es sich nur darum handeln,
an einige Tatsachen zu erinnern, die im
Grunde uns allen gegenwiartig sind.

Man hat die griechische Kultur «une
civilisation sans livres» genannt. Das be-
deutet nicht, daB das Buch innerhalb der
griechischen Kultur keine Bedeutung ge-
habt hitte, sondern nur, daB die Wert-
schitzung des Buches bei den Griechen eine
andere war als bei uns. Noch Friedrich

August Wolf war der Meinung, daf3 die
homerischen Epen zuerst nur miindlich
uberliefert worden seien, weil die Griechen
die Schrift zur Zeit der Entstehung dieser
Werke noch nicht gekannt héatten oder doch
nicht allgemein angewendet hitten. Wir
wissen heute, daB diese Vorstellung falsch
ist. Nicht nur haben wir Einblick in die Ent-
stehungsgeschichte des griechischen Alpha-
betes, wir miissen vielmehr auch bekennen,
daB die Entstehung so umfangreicher Werke
notwendig an das Vorhandensein der Schrift
gebunden ist. Die Griechen haben die
Schrift und den Papyros als Schreibmaterial
wesentlich frither gekannt, als man noch vor
gar nicht so langer Zeit annahm. Und wenn
Homer wirklich gelebt hat, so hat er ganz
gewil3 seine Werke niedergeschrieben. Die
Frage ist nun: sind diese auch gelesen wor-
den? In spiterer Zeit gewiB, aber fir die
Zeit der Entstehung miissen wir diese Frage
verneinen: den einsamen Leser, der sich von
seinen Standes- oder Altersgenossen freiwillig

LEGENDEN ZU DEN SECHS VORANGEHENDEN ILLUSTRATIONEN

2 La Bohéme et mon ceur, par Francis Carco.
Gravures de Daragnés, chez Emile Paul fréres, Mont-
martre 1929. Hllustration zu dem Gedicht « Retraite »
(1. Strophe), S. 19.

3 Pierre Louys: « Mimes des courtisanes de Lucien. »
Hllustrations d’Edgar Degas. Editeur Ambroise Vol-
lard, Paris 1935. Chapitre «Le Retour malencon-
treux ».

¢ Alphonse Daudet: «Aventures prodigieuses de
Tartarin de Tarascon». Lithographies originales en
couleurs de Raoul Dufy. Edition Scripta et Picta,
Paris 1937. Szene: Tartarins erste Eindriicke in
Algier (Abb. S. g1).

5 Quinti Horatii Flacci carmina. I. Odes d’ Horace.

Texte latin et Traduction en vers par le Baron Delort.
Gravures sur bois d’Aristide Maillol. Editeur Phi-
lippe Gonin, Paris 1939. Liber secundus. IX. Ad
valgium. Non semper imbres.

6 «Bubu de Montparnasse» par Charles-Louis
Philippe avec des Eaux-fortes de André Dunoyer de
Segonzac. Edité par la Société lyonnaise « Les XXX »
1929. Chapitre troisiéme — Szene: Pierre Hardy trifft
Berthe.

2 FohannWolfeang von Goethe: « Geschichte Gottfrie-
dens von Berlichingen mit der eisernen Hand. » Berlin
in E. Steinthals eigenem kleinen Verlag, 1921[1922.
Druck: Meisterpresse, Charlotienburg. Lovis Corinth
radierte die 27 Bilder und Initialen. C.F.

109



absondert, um sich mit einem Buch in der
Hand in die Welt der Dichtung zu entriik-
ken, hat jene Zeit noch nicht gekannt. Die
epische Dichtung ist fiir den 6ffentlichen
Vortrag geschaffen. Wenn die Werke Ho-
mers und Hesiods aufgeschrieben wurden,
so dienten diese Texte und die davon ge-
nommenen Abschriften nur dazu, dem vor-
tragenden Singer oder Rhapsoden eine Ge-
dichtnishilfe zu bieten. Aber der Vortrag
selbst geschah auswendig; ein Rhapsode
mit dem Buch in der Hand wiirde wahr-
scheinlich von seinen Horern ausgelacht
und von seinen Berufsgenossen ausgestoBen
worden sein. Wer ein episches Werk vor-
trug, behandelte dieses zweifellos stets wie
eine im Augenblick unter dem Anhauch der
Muse in ihm entstandene Dichtung, und die
Zuhorer werden ihm diese Selbsttduschung,
wenn es eine war, nicht schwer gemacht
haben; keiner unter ihnen wird daran ge-
dacht haben, daB3 es sich hier um die Schop-
fung eines anderen, um ein durch die Schrift
vermitteltes Werk handelte. Das Werk ist
da fiir den Augenblick, in dem es vorgetra-
gen wird. Das geschriebene Buch und das
Benutzen dieses Buches sind Mittel zum
Zweck, die nach Moglichkeit verborgen ge-
halten werden, nicht mehr; kein eigener
Wert wohnt ihnen inne. Diesen hat allein
das lebendige, im Augenblick erklingende,
den Augenblick machtvoll erfiillende Wort.

Das Gefithl dafiir, daB es im Grunde
allein so richtig sei, ist dem Griechen immer
eigen geblieben. Logos ist miindliche Rede,
und diese hat ihren Vorrang gegeniiber dem
aufgeschriebenen Wort immer behalten.
Das Buch und seine Lektiire stellt immer nur
ein klagliches Surrogat dar fiir den person-
lich anwesenden Sprecher; nur als solches
148t man es gelten. Die Athener des 5. Jahr-
hunderts haben unendlich viel an Dicht-
werken in sich aufgenommen; aber alle
diese Werke waren etwas Einmaliges, an die
Auffithrung gebunden, in der allein sie
lebendig wurden. Das gilt fiir die Tragédie,
die Komodie und die Chorlyrik ebenso wie
fiir Prosawerke; denken wir daran, daf

II10

Herodot sein Geschichtswerk éffentlich vor-
getragen hat. Es hat natiirlich auch Biicher
gegeben, und sicher sind mit dem grofB3ten
Eifer Nachschriften der gehérten Werke an-
gefertigt worden. Und doch miissen wir
sagen: gelesen worden ist in dem uns ver-
trauten Sinne in dieser Epoche nicht.

Nur von einem groBen Biicherleser horen
wir aus jener Zeit, dem Tragiker Euripides.
Er ist der erste Grieche, von dem wir wissen,
daB er eine Bibliothek besessen hat, und daB3
diese eine der Grundlagen seiner geistigen
Existenz war. Seine Tragédien zeigen viel-
fache Spuren ausgedehnter Lektiire. Furi-
pides nimmt den Typ des einsamen Biicher-
lesers vorweg, der erst etwa ein Jahrhundert
nach ihm allgemeiner werden sollte. Fiir ihn
ist es eine der Begliickungen, die das Leben
schenkt, Biicher zu lesen; er scheut sich
nicht, die Empfindung fiir dieses Gliick be-
reits den Gestalten der mythischen Welt
zuzuschreiben: In einer seiner Tragédien,
dem uns verlorenen Erechtheus, 148t er den
aus alten Minnern bestehenden Chor sin-
gen: «Rasten soll mein Speer, daB3 die Spin-
nen ihren Faden darum flechten; in Ruhe
mochte ich das graue Alter durchleben;
singen will ich, das graue Haupt umkrianzt,
den thrakischen Schild will ich aufhingen
im siaulenumstandenen Hause der Athene,
entfalten mochte ich die Stimme der
Schreibtafeln, durch die die Weisen sich
vernehmlich machen. » Da haben wir den
einsamen Leser, der, entriickt der Umwelt
und ihrem Geschehen, in der geistigen Welt
heimisch ist, diese als die eigentliche Wirk-
lichkeit ansieht.

Aber selbst hier haben wir doch noch
nicht unsere Art von Lesen. Das Wort
«Stimme der Schreibtafeln » zeigt uns, da3
Lesen auch hier noch als Erklingenlassen
einer Stimme gefaBt ist, die geheimnisvoll
in den Schreibtafeln bewahrt ist; Lesen ist
immer noch Wiedergabe oder, wie der Grie-
che sagt, Wiedererkennen des von einem
anderen Gesagten und dessen Aufnahme
durch das Ohr. Der antike Mensch hat bis
in die spatesten Zeiten des Altertums laut



gelesen, auch wenn er allein las; das Auf-
nehmen von Geschriebenem nur durch das
Auge, das tiber den Text hingleitet, ohne
Vermittlung durch das Ohr, begegnet uns
erst in viel spéterer Zeit.

Wir wissen, wie die Zeitgenossen auf
diese Eigentiimlichkeit des Euripides re-
agiert haben, und diese Reaktion zeigt uns,
daB sie diesen Mann als absonderlich emp-
fanden. In seinem Biicherlesen, seinem rast-
losen Studieren haben sie etwas gewittert,
was ihrer eigenen Lebensform feindlich war.
Sie sahen darin vor allem das Sichabsondern
von der Gemeinschaft. Da3 der Dichter fiir
eine weitere Welt da ist als diejenige, die
durch das zufallig einer Auffithrung bei-
wohnende Publikum reprasentiert wird,
war ein Gedanke, der damals noch nicht
galt. So suchen sie hinter der Art des
Euripides Hochmut, und der Dichter hat
all die iible Nachrede, die dem Sonderling
anhingt, erdulden miissen. Unbarmherzig
hat die Komédie ihm sein Biicherlesen vor-
geworfen und dieses lacherlich zu machen
gesucht. Seine Chorlieder enthalten, sagt
Aristophanes, was er aus Biichern abge-
seiht hat; zwei Verse des Aischylos wiegen
schwerer als die ganze Bibliothek des Euri-
pides, das ist etwa die Ansicht des Komo-
diendichters.

Man sieht, die Kulturkrise der Sophisten-
zeit zeichnet sich auch in dem Sonderpro-
blem des Lesens, mit dem wir uns hier be-
schaftigen, ab. Wie erwirbt man Bildung,
wie wird man zum Menschen, nachdem die
alten Lebensformen erschiittert sind: das

. ist das Problem dieser Zeit, um das die
heftigsten Kampfe ausgefochten worden
sind. Auch das Problem des Lesens ist da-
mals philosophisch erfaf3t worden. Wir be-
sitzen dariiber Ausfiithrungen, die uns einen
tiefen Blick in das Verhiltnis der Griechen
zum gesprochenen und geschriebenen Wort
tun lassen.

Die alten Formen der Offentlichkeit,
wesentlich bedingt durch die politische
Form des Stadtstaates, verschwanden im
Laufe des 4.Jahrhunderts. Fiir das, was in

der geistigen Welt vor sich ging, war ein
weiter Widerhall vorhanden in der ganzen
griechischen Welt, von Kleinasien bis Siid-
frankreich hin. Publikum war nicht mehr
nur der zufillige Kreis der persénlich An-
wesenden, sondern die ganze griechische
Welt. Und doch hat Platon das Absurde, ja
fast Frevelhafte, das in der schriftlichen
Festlegung des lebendigen Wortes besteht,
tief empfunden und ausgesprochen. Er er-
klart, dall das, was in seinen Schriften stehe,
nicht das Eigentliche seiner Lehre sei, da
sich die letzte philosophische Erkenntnis
uberhaupt nicht der Schrift anvertrauen
lasse. Das Buch ist tot, 1Bt er den Sokrates
sagen; es kann nicht antworten, wenn man
es fragt, es stellt auch selbst keine Frage,
und wenn man es nach dem wenigen fragt,
was in ihm niedergelegt ist, so gibt es einen
Klang wie ein metallenes Becken, das, ein-
mal angeschlagen, immer weiter tont (Prot.
329a). Man wei3 auch nicht, in wessen
Hiande das geschriebene Wort gelangt und
was es in dem Lesenden bewirkt. Weit ent-
fernt, eine Hilfe fiir Weisheit und Gedicht-
nis zu sein, erzeugen die Buchstaben viel-
mehr Vergessen in der Seele; die Kraft des
Gediachtnisses bleibt ungeiibt und unge-
nutzt. Die Griechen, die wenige Dinge ihrer
Welt ohne Ankniipfung an den Bereich des
Gottlichen gelassen haben, wuBten nichts
von einem gottlichen Ursprunge der Schrift
und des Lesens wie etwa die Agypter. Das
BewuBtsein der Unvollkommenheit und Be-
denklichkeit des Schreibens ist den Griechen
nie verlorengegangen, und fir Platon ins-
besondere ist das Lesen nur ein Notbehelf,
eine bloBe Widerspiegelung des eigentlichen
geistigen Geschehens, verstandlich und
fruchtbar nur fiir den, der an der wider-
gespiegelten Wirklichkeit teilhatte. Wirk-
liches Wissen ergibt sich nur aus langem
Umgang mit dem Wissenden; Lesen eines
Buches erzeugt nur die nichtige Illusion von
Wissen, das viel zu leicht erworben ist, um
solide zu sein.

Das sind Gedanken, wie sie ja aus dem
Dialog zwischen Faust und Wagner uns

I11I



vertraut sind. Wagner riithmt das Gliick des

geistigen Genusses:

Wie anders tragen uns die Geistesfreuden

Von Buch zu Buch, von Blatt zu Blatt!

Da werden Winternichte hold und schén,

Ein selig Leben wirmet alle Glieder,

Und ach! entrollst du gar ein wiirdig

Pergamen,

So steigt der ganze Himmel zu dir nieder.
(1104-1100)

Darauf hat Faust schon vorher seine Ant-
wort gegeben:

Das Pergament, ist das der heil’ge Bronnen,
Ausdem ein Trunk den Durst aufewig stillt ?
Erquickung hast du nicht gewonnen,
Wenn sie dir nicht aus eigner Seele quillt.
(566-569)

Aus der Erkenntnis der Bedenklichkeit
und Unvollkommenheit des Schreibens her-
aus hat Platon, da doch nun einmal zu
seiner Zeit das Biicherschreiben die Form
der Gedankenvermittlung geworden war,
sich zeitlebens einer schriftstellerischen
Form bedient, die dem Buch so fern wie
moglich steht: des Dialogs. Daf3 dieser nie-
dergeschrieben wird, ist ein Notbehelf;
aber, soweit das bei etwas Geschriebenem
moglich ist, bewahrt er doch den Charakter
des gesprochenen Wortes. Er zwingt den
Leser, zu einem Horer und Teilnehmer an
dem Gesprache zu werden.

Platons Dialoge stellen den letzten Wider-
stand des griechischen Geistes gegen das
Abstraktwerden des lebendigen Wortes,
gegen seine Loslésung von der Gesamtexi-
stenz des Sprechenden dar.

Eine Sphire hat es immer gegeben, in der
das Buch und das Vorlesen aus ihm stets
eine Rolle gespielt hat: die orphischen My-
sterien. Bezeichnenderweise kennt der grie-
chische Kult sonst keine Verwendung des
Buches im Ritual und kein rituelles Lesen.
Nur Orakelpriester und die Weihepriester
des Orpheus durchwanderten die griechi-
schen Lande, mit einem Haufen von Bi-
chern beladen, aus denen sie ihre Gebete
und Spriiche lasen und die Anweisungen zu

ihren Praktiken entnahmen. Die schriftliche

Aufzeichnung hatte hier den Sinn, Alter,
Echtheit und damit Wirksamkeit des Textes
zu gewahrleisten; auf das lebendige Wort
kam es gar nicht an, nur auf die Reinheit
der Uberlieferung. Es ist nun sehr bezeich-
nend, wie die Griechen gerade die Benut-
zung von Biichern bei den orphischen Wei-
hen als etwas Fremdartiges, dem Wesen des
Logos Widersprechendes empfunden haben.
Und gerade Platon spricht sich iiber die
Biicherhaufen der Orphiker verachtlich aus.

Was Platon iiber das Lesen und Schrei-
ben sagt, zeigt an, daB zu seiner Zeit diese
Dinge problematisch geworden waren. Seine
Stellungnahme als die allgemeine anzu-
sehen, soviel echt Griechisches ihr auch zu-
grunde liegt, ware falsch. Trotzdem darf
man wohl sagen, dal3 die Ablehnung des
Schreibens und Lesens als Mittel geistiger
Uberlieferung das Kennzeichen einer pro-
duktiven Zeit ist, die nicht #ngstlich auf
Erhaltung der einmal zutage getretenen
Gedanken bedacht ist, sondern sich im-
stande fiihlt, immer neue aus sich zu er-
schaffen.

Diese Haltung muBte sich naturgemial
andern, als man zu begreifen anfing, daB3
die Epoche der groBen geistigen Produk-
tion zu Ende ging, als man begann, gleich-
sam eine Bestandsaufnahme der griechi-
schen Kultur zu unternehmen. Aristoteles,
der damit auf einer ganzen Reihe von Ge-
bieten gleichzeitig den Anfang gemacht hat,
war ein groBer Leser. Es ist kein Zufall, daB3
wir von seiner Bibliothek héren, die selt-
same Schicksale durchgemacht hat, bis ein
Teil von ihr schlieBlich nach Rom gelangte.
Aristoteles” Werke, seine umfassenden wis-
senschaftlichen Pline, sind gar nicht denk-
bar ohne eine wohlgeordnete und schon
ganz in unserem Sinne benutzte Bibliothek
und intensives Studium. Es ist sehr bezeich-
nend, dafB3 gerade in der Epoche des Aristo-
teles dem Buch als solchem, als einem Sym-
bol geistiger Werte, eine Art von Verehrung
entgegengebracht wird: so fithrte Alexander
auf seinen Feldziigen die Ilias in einem kost-
baren Schrein mit sich.



Die Epoche aber, in der das Buch und das
einsame Lesen die Bedeutung gewinnt, die
wir beiden heute noch zuerkennen, ist die
hellenistische. Wenn das Anhoren der Tra-
godienauffithrungen fiir den Athener des
5.Jahrhunderts eine Art von Spiel war,
wenn auch ein ernstes Spiel, durch das ihm
geistige Nahrung miihelos vermittelt wurde,
so wird in der hellenistischen Zeit das Sich-
aneignen der groBen Werke der Vergangen-
heit zu einer sehr ernsten, schwer zu neh-
menden Aufgabe. Mit Staunen und Schrek-
ken sieht man, mit welcher Sorglosigkeit die
geniale Zeit ihre herrlichen Schitze behan-
delt hat, wieviel bereits verloren ist. Daraus
erwichst die Verpflichtung, zu retten, was
zu retten ist, und so gewinnt der geschrie-
bene Text und die Beschaftigung mit ihm
eine groBe Bedeutung. Nur, was schriftlich
festgelegt ist, ist von nun an wirklich vor-
handen. Und das Lesen dieses schriftlich
Festgelegten wird zu einer an sich verdienst-
lichen Handlung. Die Gelehrten der Zeit
bemiihen sich um Abschriften der klassi-
schen Werke; sie vergleichen diese mitein-
ander und machen Ausgaben mit einem
endgiiltigen Text, den man nun vor dem
Verlorengehen sorgsam zu bewahren sucht.
Die literargeschichtliche Forschung, von
Aristoteles begonnen, weitet sich ungeheuer
aus. Das wirkt zuriick auf die zeitgendssische
Dichtung: diese hat nicht die groBen, weit-
hin wahrnehmbaren, leicht aufzufassenden
Linien der alten Werke; die Dichtungen,
die nun entstehen, setzen den einsamen
Leser vor seinem Buche voraus und verlan-
gen von ihm eine Versenkung in den ge-
schriebenen Text, wie die klassischen Werke
es nicht taten.

Das alles fiihrt zu einer hohen Bedeutung
des Buches und des Lesens. Das Lesen wird
zum Schlissel, der den Zugang zur geistigen
Welt wie zur groBen Vergangenheit éffnet.
Allmihlich gibt es kein Gebiet des Lebens
mehr, bis zur Kochkunst hinunter, in dem
man ohne Lesen auskommt. Dem entspricht
es, daB in dieser Epoche die groBen offent-
lichen Bibliotheken gegriindet werden, daf3

Stadte wie Alexandria und Pergamon um
dieser Bibliotheken willen zu Zentren des
geistigen Lebens werden. Das Lesen wird
zum Zeichen des Menschseins iiberhaupt.
Bei der Beurteilung eines Menschen fillt
nicht mehr nur seine originelle Denkkraft
ins Gewicht, sondern auch sein durch Lesen
erworbenes Wissen, seine Vertrautheit mit
dem geistigen Erbe. Lesen an sich, sich mit
Gelesenem beschiftigen, wird zu einer
ethisch wertvollen Handlung. Der Typ des
rastlos um seine Bildung bemiihten Lesers,
dem das Tageslicht nicht ausreicht und der
daher kiinstliches Licht in der Nacht zu
Hilfe nehmen muf}, als einer menschlich
anerkennenswerten Figur entsteht.

Wenn wir nun, bevor wir zu den Rémern
ubergehen, nach den einzelnen Griinden
fragen, die die Menschen zum Lesen veran-
lassen, so miissen wir vor allem drei hervor-
heben. Lassen wir den Gelehrten beiseite;
bei thm versteht sich das Lesen von selbst.
Erstens muB3 der junge Mensch die Dichter
lesen, um einzutreten in das geistige Erbe
seines Volkes. Nun war das mit mancherlei
Schwierigkeiten verbunden. Denn die klas-
sischen Werke waren ja fiir reife Menschen
gedacht. Es gab mancherlei in ihnen, in
sittlicher wie religioser Beziehung, das den
jungen Seelen schaden konnte. Es galt, die-
ses Gift unschédlich zu machen. So entstan-
den Anweisungen, wie man lesen solle, wie
man den jungen Menschen die alten Werke
erklaren solle. Den Niederschlag solcher
Anweisungen finden wir etwa in der uns
erhaltenen Schrift des Plutarch: Wie der
junge Mensch die Dichter kennenlernen
soll.

Ein zweiter Grund fiir die Lektiire ist
die Stilbildung des Redners. Auch hierfiir
gab es eingehende Anweisungen. Aus diesen
ist der ganze Zweig der Stilkritik erwachsen,
ein Gebiet, auf dem wir oft unendlich feinen
und treffenden Erkenntnissen begegnen.
Eine solche literarische Stilkritik zum
Zwecke der Ausbildung des rednerischen
Stiles liegt uns zum Beispiel vor in dem
Werke des Redelehrers Quintilian aus dem

113



1. Jahrhundert der Kaiserzeit. Die hohe sti-
listische Vollendung der meisten antiken
Werke ist oft mehr als wir ahnen erkauft
durch unendliche Sorgfalt, einen uns fast
unvorstellbaren Fleil und systematisches
Vorgehen in der Lektire der groBen
Muster.

Die dritte Art von Lektiire ist die héch-
ste und wichtigste. Es ist diejenige, die der
menschlichen Vervollkommnung dient, die
philosophische Lektiire, die dem Menschen
dazu mithilft, seiner Leidenschaften Herr zu
werden und in seiner Seele Klarheit und
Ruhe zu schaffen.

Als die Romer nach einer langen Periode
des Abgeschiedenseins von der griechischen
Kultur erneut mit dieser in Bertihrung tra-
ten, da war es zuerst die hellenistische Welt,
die sie beeinflu8te. Und aus dieser iibernah-
men sie von Anfang an die Wertschatzung
des Lesens. Der Zugang zum griechischen
Geiste erfolgte fiir sie nur ausnahmsweise
durch Vermittlung von Griechen, er wurde
in der Hauptsache durch fleiBiges, unaus-
gesetztes Lesen gewonnen. So sind die Ro-
mer grofle Leser geworden. Erstaunliche
Spuren von Belesenheit finden wir bereits in
den altesten Werken der romischen Dich-
tung. Noch ernster als die hellenistischen
Griechen nahmen die Rémer die Aufgabe,
sich durch Versenkung in die klassischen
Werke einen Zugang zum Geiste der Vor-
zeit zu schaffen. Was die Rémer an bleiben-
den Werken geschaffen haben, daran hat
intensive, hingebungsvolle Lektiire keinen
geringen Teil. Das Wort, das Horaz den
Dichtern seiner Zeit zugerufen hat: vos exem-
plaria Graeca nocturna versate manu, versate
diurna (ars 268/9), gilt bereits fiir eine sehr
viel frithere Zeit. Lesen gewinnt nun einen
ganz neuen Sinnj es ist nicht nur eine sehr
ernst zu nehmende geistige Tatigkeit, es
wird dariiber hinaus zu einem Sichbeken-
nen zu einer bestimmten geistigen Haltung,
zu einem Sicheinordnen in einen groBen
geistigen Zusammenhang. Dichter sprechen
von ihrem Lesen, am eindrucksvollsten viel-
leicht Lukrez, dessen Erweckung durch

114

Epikur auf Lektiire beruht: «Du, Vater, bist
der Entdecker der Wahrheit, du gibst uns
vaterlich Rat. Wie die Bienen auf blumiger
Halde allen Honig den Bliiten entsaugen, so
schliirfen auch wir aus den Rollen, die du
Herrlicher schriebst, nun alle die goldenen

*Worte, ja goldene und wert, bis in Ewigkeit

weiterzuleben » (3,9—13).

Wo wir nur hinschauen, treffen wir in
Rom auf Leser. In Ciceros Briefen ist sehr
oft von Lektiire, von entlichenen oder zu
beschaffenden Biichern die Rede. Ciceros
Freund Atticus verschmihte es, den Géasten,
die er zur Mahlzeit bei sich sah, eine andere
Annehmlichkeit zu bieten als das, was er fiir
den héchsten Genul3 ansah: beim Mahle
wurde vorgelesen, und Atticus konnte es
sich erlauben, fern von aller gesellschaft-
lichen Konvention nur solche Giste bei sich
zu sehen, denen er mit einer solchen Vor-
lesung Freude zu machen gewill war. Und
auch wer allein speiste, hatte wohl bei der
Mahlzeit ein Buch neben sich, so wie es uns
von dem Kaiser Alexander Severus berichtet
wird. Dal3 bei dieser Ausdehnung der Lek-
tiire nun auch das Lesen aus bloBem Unter-
haltungsbediirfnis eine Rolle zu spielen be-
ginnt, ist begreiflich: Im Gepack eines der
im Jahre 53 bei Carrhae gefallenen rémi-
schen Offiziere fand sich ein Exemplar des
antiken Boccaccio, der milesischen Novellen
des Aristeides, eine Tatsache, die dem par-
thischen Befehlshaber Anlal3 zu einer propa-
gandistisch stark ausgenutzten sittlichen
Entriistung gab. Das Lesen zur Unterhal-
tung gewinnt den Sinn einer Flucht aus der
Wirklichkeit; so wird die Zeit vom Ende des
2. bis zur Mitte des 3.Jahrhunderts n. Chr.
zu der Epoche, die den Hoéhepunkt des
antiken Romans darstellt. Ich kann mir wei-
tere Darlegungen dariiber ersparen, nach-
dem Franz Altheim in seiner Schrift «Ro-
man und Dekadenz » (Tiibingen 1951) dar-
iiber gehandelt hat.

Die Uberzeugung von der Wichtigkeit
des Lesens hat in Rom und im rémischen
Reich vor allem in der Kaiserzeit zur An-
lage offentlicher Bibliotheken gefiihrt. Be-



sonders die Kaiser selbst haben in dieser
Richtung miteinander gewetteifert. Davon
soll hier nicht weiter die Rede sein. Nur ein
Monument, das Werk eines Privatmannes,
sei hier erwahnt: es ist die schonste Ruine
in Ephesos, die Bibliothek des rémischen
Senators Celsus, die iiber seinem Sarkophage
errichtet worden ist. Der Gedanke, sich als
Grabmal eine Bibliothek zu erbauen, kenn-
zeichnet die Zeit (es ist das 2.Jahrhundert
n.Chr.) aufs beste. In einem anderen Sinne,
als Seneca es meint, ist diese Bibliothek fiir
ihren Stifter eine Hilfe gegen den Tod — ad-
versus mortem auxilium — geworden: sein Name
ist durch diesen Bau vor der Vergessenheit
bewahrt geblieben.

Und schlieBlich miissen wir in diesem Zu-
sammenhange noch der letzten Jahrhun-
derte Roms gedenken. Das Reich ist er-
schiittert. Von auflen drohen andringende
Feinde Verderben, von innen bedroht das
immer mehr vordringende Christentum den
Bestand der alten Kultur. Die vornehmen
Geschlechter der Stadt Rom sind aus dem
politischen Leben ausgeschaltet, von auBen
gekommene Eindringlinge nehmen die
hochsten Stellen im Staate ein, ja sind oft
miéchtiger als die Kaiser selbst. Da iiberneh-
men die vornehmsten Minner Roms die
Aufgabe, wenigstens die geistigen Werte der
alten Kultur und des alten Glaubens und
die stolzen Erinnerungen der rémischen Ge-
schichte hiniiberzuretten in die dunkle Zu-
kunft. Sie lesen die alten Texte in dem Ge-
fiihl, daB sie mit diesem Lesen eine Verant-
wortung gegeniiber der Vergangenheit und
der Zukunft auf sich nehmen. An den Fest-

B
e

i

tagen des alten Kultes versammeln sie sich,
um iiber das Gelesene zu sprechen und es
aus ihrem Wissen um die alte Zeit heraus zu
deuten. Vor allem aber suchen sie die Feh-
ler zu verbessern, die durch die Sorglosig-
keit fritherer Zeiten sich in die Texte ein-
geschlichen haben. Diese Téatigkeit wird
geradezu erblich in den vornehmen Fami-
lien, und noch in den uns erhaltenen Hand-
schriften finden wir Vermerke wie: ich, der
erlauchte Tulius Celsus Constantinus, habe
dies gelesen. Sieht man eine solche Sub-
skription, so weil3 man, daf3 man auf siche-
rem Boden steht. Diese Téatigkeit des Lesens
und Verbesserns der alten Texte haben diese
Minner so hoch gehalten, daB sie selbst in
ihren Grabschriften erscheint. Ein kostbares
Denkmal ist die in Rom gefundene Grab-
schrift des im Jahre 384 n. Chr. gestorbenen
Vettius Agorius Praetextatus, die ihm seine
kurz nach ihm gestorbene Frau gesetzt hat.
Da heiBt es unter anderem: «Was in beiden
Sprachen (der griechischen und der lateini-
schen) hervorgebracht worden ist durch die
Bemiihung der Weisen, denen des Himmels
Pforte offensteht, seien es Gedichte, die sie
voller Kunstverstand verfallt haben, sei es
Prosa, alles legst du besser aus deiner Hand,
als du es, um es zu lesen, in sie genommen
hast. »

Den Méannern, die das Lesen in einem so
hohen Sinne aufgefal3t und ihr ganzes Leben
in den Dienst der geistigen Uberlieferung ge-
stellt haben, verdanken wir nicht nur, dafl wir
die alten Texte heute noch lesen kénnen:
sie sind fiir uns Vorbilder einer Haltung,
die auch fiir unsere Zeit ihren Wert hat.

115



	Über das Lesen im Altertum

