Zeitschrift: Librarium : Zeitschrift der Schweizerischen Bibliophilen-Gesellschaft =
revue de la Société Suisse des Bibliophiles

Herausgeber: Schweizerische Bibliophilen-Gesellschaft
Band: 4 (1961)

Heft: 1

Artikel: Kirchliche Handschriften aus Altbayern
Autor: Hormann, Wolfgang

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-387930

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-387930
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

gabe, Material iiber die Sammler zu vereini-
gen (Biographien, Bibliographien ihrer Ver-
offentlichungen, Literatur iiber sie, Photos,
Exlibris, Aufnahmen von Rarissima und
Unika, wie Widmungsexemplare etc.). Der
am 17.April dieses Jahres verstorbene Poly-
histor der Bibliophilie, G. A. E. Bogeng,
nannte die Sammler die «XKlassiker der
Bibliophilie, die die Epochen der Biblio-
philie gestaltet » haben. Das Archiv sammelt
und bearbeitet das Schrifitum iiber Biblio-
philie. Dieses Schrifttum wird erfaBt, auch
wenn es nicht in der Bibliothek ist. Das Ar-

chiv richtet ferner eine Auskunfis- und Presse-
stelle ein. Die Griindung des Archivs ist auch
als positiver Beitrag gedacht, die Bestre-
bungen der Bibliophilie zu férdern und
neue Krifte fiir sie zu gewinnen. Dariiber
hinaus leistet es mit seiner Forschungsauf-
gabe, deren Ergebnisse auch in Verdflent-
lichungen niedergelegt werden sollen, einen
Beitrag zur Kunst und Wissenschaft, Aus-
kiinfte erteilt gerne das Sekretariat der Ge-
sellschaft der Bibliophilen, Miinchen-Solln,
SambergerstralBe 27. R.A.

)

WOLFGANG HORMANN (MUNCHEN)

KIRCHLICHE HANDSCHRIFTEN AUS ALTBAYERN

Wer sich in die Geschichte der bayeri-
schen Kirche im Mittelalter versenkt und
den Spuren nachgeht, die ihr kulturelles
Wirken zuriickgelassen hat, erstaunt immer
von neuem iiber den Reichtum und die Viel-
falt geistigen Lebens, die sich hier auf ver-
hiltnism#Big kleinem Raum entfaltet ha-
ben. Unter den ehrwiirdigen Namen, denen
der Betrachter auf seiner Wanderung durch
das geschichtsgesattigte Land zwischen
Donau und Alpen immer wieder begegnet,
haben Salzburg und Regensburg einen be-
sonders hellen Klang. Und dies mit vollem
Recht. War doch Salzburg, das seine christ-
lichen Anfange noch in die Zeit der Romer-
herrschaft zuriickfiihren kann und mit seiner
westlichen Grenze im Mittelalter bis an den

Inn heranreicht, seit karolingischer Zeit die
Metropole Altbayerns, der die Bistiimer
Freising, Regensburg, Passau und Siben
unterstellt waren. Regensburg ragt unter
den bayerischen Bischofsstadten schon da-
durch hervor, dal es Jahrhunderte lang
auch Sitz der bayerischen Herzoge war.
Dariiber hinaus ist es aber im Mittelalter
Triger eines intensiven, sich gerade auch
in der Kunst manifestierenden kirchlichen
Lebens. Es entsprach diesen geschichtlichen
Gegebenheiten, wenn in der umfassenden
Ausstellung mittelalterlicher kirchlicher
Handschriften und Urkunden aus dem
bayerischen Raum, die im Sommer 1960
anlaBlich des Eucharistischen Weltkongres-
ses in der Miinchener Staatsbibliothek ge-

57



zeigt wurdel, diesen beiden oft durch enge
Beziehung verbundenen Bistiimern ein be-
vorzugter Platz angewiesen war. Einige
Handschriften aus diesem Kreis sollen im
folgenden eine eingehendere Wiirdigung
erfahren.

Unter den salzburgischen Handschriften
aus karolingischer Zeit verdient ein in der
Hauptsache chronologische und astrono-
mische Texte enthaltender, im Jahre 818
geschriebener Codex (Miinchen, Bayerische
Staatsbibliothek, Cod.lat. 210) besondere
Beachtung, nicht zuletzt auch deswegen,
weil er — ein seltener Fall in der hand-
schriftlichen Uberlieferung der Friihzeit —
in einer heute in Wien verwahrten Hand-
schrift einen Zwillingsbruder besitzt, mit
dem er in der Anordnung der Texte, vor
allem aber in den Illustrationen véllig iiber-
einstimmt. Beide Handschriften sind in
Salzburg vermutlich nach einer aus Frank-
reich stammenden Vorlage kopiert worden,
die vielleicht Arno selbst, der erste Erz-
bischof von Salzburg und Metropolit der
789 geschaffenen bayerischen Kirchenpro-
vinz, aus dem nordfranzosischen Kloster
St-Amand, dessen Abt er vor seiner Be-
rufung nach Salzburg war, mitgebracht
hat. Threr heute verlorenen Vorlage eni-
nahmen die Schreiber des Salzburger, wohl
mit der Benediktinerabtei St. Peter verbun-
denen Skriptoriums neben anderen Illustra-
tionen astronomischen Inhalts eine Dar-
stellung der Monatsarbeiten, und diese
Miniatur (Abb. 2) ist fir uns die alteste
erhaltene Behandlung dieses Themas aus
dem Mittelalter. Es iiberrascht nicht, einem
solchen Bild, dessen ikonographische Tra-
dition sich bis in die Spatantike zuriickver-
folgen 1aBt, in einem Codex aus karolin-
gischer Zeit zu begegnen, die mit BewuBt-
heit auf das Altertum und seine Kunst
zuriickgreift. Eine Erinnerung an die Rolle,

1 Ein ausfithrlicher Katalog mit 8 Farb- und
64 SchwarzweiBtafeln und 65 Seiten Text ist
vom Hirmer-Verlag, Miinchen 19, Marées-
straBe 15, zum Preis von DM 6.— zu beziehen.

58

die klassische Form des antiken literarischen
Buches, klingt auf, wenn die Personen, die
in ihrem Tun die einzelnen Monate repri-
sentieren, auf dem Blatte in vier Streifen
angeordnet sind und ohne Rahmen und
Hintergrund erscheinen, und ebenso lassen
die antikisierenden Gewinder, wie sie etwa
bei den Figuren des Februar und Mirz so-
fort ins Auge springen, keinen Zweifel iiber
ihre stilistische Herkunft aus dem Altertum.
Was aber dem Salzburger Blatt, bzw. seiner
Vorlage, einen besonderen Platz in der Ge-
schichte der Monatsbilder anweist, ist die
Entschiedenheit, mit der hier der Gedanke
der Monatsarbeiten durchgefiihrt ist. Er ist
gewiBl dem Altertum nicht fremd, das je-
doch, soweit die spirlichen Reste noch
ein Urteil erlauben, in seinen Monatsbil-
dern die mit Attributen versehene Personi-
fikation ohne Hervorhebung einer speziellen
Tatigkeit bevorzugt hat. Diese Tradition
scheint sich noch in dem Mirzbild unseres
Codex zu spiegeln. Eine mannliche Figur
hilt hier in der Rechten einen Vogel und
faBt mit der anderen Hand eine Schlange
am Schwanz. Es handelt sich offenbar um
eine Personifikation des Mirz, der die Vigel
nach den Wintermonaten zu freierer Be-
wegung ermuntert und die Schlangen aus
ihren Verstecken hervorlockt. Diese Auf-
fassung bestitigt auch ein vielleicht eben-
falls in Salzburg im g. Jahrhundert geschrie-
benes Monatsgedicht, das auch sonst wie
eine Erlduterung unseres Bildes sich aus-
nimmt und ausdriicklich sagt: «Martius
educit serpentes, alite gaudet». Auch das
Aprilbild (Mann mit Grasbiindel [?], der
auf einen blithenden Baum hinweist) und
das Maibild (Mann mit Blumenstrau3 und
Pflanze mit Knollen an langem Stengel)
stellen kein monats-bedingtes Tun dar, son-
dern schlagen nur die Motive «Friihling»,
«Blumen » an. Ebenso ist im Oktoberbild
der stilisierte Weinstock, der von einem
Mann gefal3t wird, nur ein Hinweis auf die
Weinernte, das Abfiillen des gepreBten
Traubensaftes in ein Fall dagegen eine
diesen Monat charakterisierende Tatigkeit.



—

__\

\\9
7Ny

_ flsreng ceel ofte Asexus erute-
ertess tfie amuarimng sl ifie cyaetbans
CRLIRILS 006 100l casteLenstes CO2ssLi i)
s Connt OREBRS Aus (OIS toy Ofi
eves pfaTlens eusechn el caunttetrens evessas O
tre lasefoens At ifie At alLmng:

=

cosetesonsents seel ddunron fert tiie reqelas

autt tpa roguieste-
I8 IMOLLENES €08 f1ef cienoed conssts
Cfterts 08 AIC tPA requitena-

Tuvesnt uferpivia
ot1es beblothon$
ot

L00e tagle (s nd it € magiie
tffe tstzaeerd resgetenss ool tpe eptetstd
alaenditiens tr020s-

i et e
it ¥ e Dbt emrune

tte Lapto i ota Dittaced-

ific paudus ud tde Gipeno:

At e asmants ol o mnuimag-

tfie aatts twel wfle Crrotes-

tfe ernstd o8 ecl 1R ALLeLIaR Cutrd

SEEsTES SEel ERtLILemy-

ate uequts T rnquees comm B 1%
Y- Aorens uel guunnAns:

e,
—
7\9"

flozentes uTammnants-

ha veel el sereoentaee

1 Ausschnitt aus der Schlufseite der Salzburger Bibel, 1428



So scheint den Salzburger Monatsbildern
eine besondere Stellung in der Geschichte
dieser dankbaren, reicher Variation fahigen
Bildmotive zuzukommen, die sich in der
Folgezeit vor allem in den Kalendarien
mittelalterlicher liturgischer Handschriften
eingenistet, ihre reichste kiinstlerische Aus-
gestaltung aber wohl erst in den Kalender-
bildern der franzésischen und flamischen
Stundenbiicher des 15. und 16. Jahrhunderts
gefunden haben.

Den hohen Stand der Salzburger Schreib-
schule unter Erzbischof Arno bestitigt auch
eine wohl am Ende des 8. Jahrhunderts ent-
standene Kanones-Handschrift (Miinchen,
Bayerische Staatsbibliothek, Cod. lat. 5508),
eine Sammlung kirchlicher Rechtsvor-
schriften. Der geistliche Schreiber, der den
Hauptteil des umfangreichen Bandes in
herrlicher, regelmiaBiger Minuskel frith-
karolingischer Prigung schrieb, hat An-
spruch auf unsere Bewunderung. Er ist sich
aber seiner Leistung auch bewuBt. Wie er
in der monumentalen, nach Zeilen abwech-
selnd rot und schwarz geschriebenen
SchluBschrift (Abb. 3) nicht ohne Stolz
hervorhebt, hat er sein Werk an den Ka-
lenden des April begonnen und an den Iden
des September abgeschlossen. Wir werden
es dem Schreiber kaum als Pedanterie an-
rechnen, wenn er, allerdings nicht ganz
exakt, diesen Zeitraum in 166 Tage =
23 Wochen umrechnet, aber doch bedauern,
daB die gespriachige SchluBschrift uns das
genaue Jahr der Entstehung, ebenso den
Namen des Schreibers, vorenthalt. Wenn
im Anschlu3 an diese Mitteilung, ebenfalls
in wohlbedachter Anordnung, dem Leser
eine genuBvolle Lektiire und Verstindnis
des schwierigen Textes gewiinscht und die
Aufforderung an ihn gerichtet wird, die
kirchenrechtlichen Weisungen des Buches
in die Tat umzusetzen, so begegnet solcher
Zuspruch hiufigin Handschriften des Mittel-
alters, und ebenso steht der Schreiber ganz
in geistlicher Tradition, wenn er zum
SchiuB3 Leben fiir den Leser, dauernden
Frieden fiir den Besitzer des Buches, fiir sich

60

~ selbst aber ewiges Leben erbittet. Von den

Empfindungen, die ihn etwa bei dem
schweren Geschift des Kopierens erfiillten,
héren wir kein Wort. Dem Ausdruck solcher
personlichen Regungen waren in einer Zeit,
die den Akt des Schreibens als eine Art
Gottesdienst betrachtete, naturgemil enge
Grenzen gezogen. Erst in der Spatzeit des
Mittelalters tritt hier, sicher auch unter dem
EinfluB des Laienschreibers, eine merkliche
Lockerung ein, und in der SchluBschrift
kommen nun neben anderen Stimmungen
auch Humor und Sarkasmus, der sich nicht
selten zu zynischer Betrachtung von Welt
und Menschen steigert, zu Wort. Wenn auf
der letzten Seite (Abb. 1) einer in miih-
seliger dreijihriger Arbeit 1428 beendeten,
fir das Salzburger Domstift bestimmten
riesigen lateinischen Bibelhandschrift (Miin-
chen, Bayerische Staatsbibliothek, Cod.lat.
15%01), die sich in der Regelm#Bigkeit ihres
Schriftbildes kaum von einem Druck unter-
scheidet, als einziger deutscher Satz die Wor-
te stehen: « Merck o wie hart es ankchumbit,
freunt meyn », so ist dieser véllig unerwar-
tete Ubergang in die Muttersprache inner-
halb der lateinischen SchluBschrift gewil3 ein
echter, aus dem Herzen kommender Stof3-
seufzer, der uns einmal einen Blick in das
Innere des geplagten und von seiner Arbeit
erschépften Schreibers tun 148t.

In der wechselvollen Kirchengeschichte
Regensburgs kommt den letzten Jahrzehn-
ten des 10. Jahrhunderts eine besondere Be-
deutung zu, in denen der hl. Wolfgang den
Bischofsthron innehatte und zusammen mit
Ramwold, dem Abt des beriihmten Bene-
diktinerklosters St.Emmeram, den Ideen
der von Gorze in Lothringen und von Trier
ausgehenden, auf eine Erneuerung des klo-
sterlichen Lebens zielenden Reform auch
in seinem Sprengel und dariiber hinaus im
siidostdeutschen Bereich zur Geltung ver-
half. Im Zusammenhang mit dieser eine
strengere Auffassung monastischer Ideale
vertretenden Bewegung steht auch die Um-
wandlung des adeligen Kanonissenstifts
Niedermiinster in Regensburg in ein Bene-



diktinerinnenkloster, die in dieser Zeit auf
Betreiben des Bayernherzogs Heinrich des
Zinkers (955-995), des Vaters Kaiser
Heinrichs II., und unter tiatiger Mitwirkung
des hl. Wolfgang, vor allem aber der Abtis-
sin Uta, einer schwabischen Adeligen, er-
folgte. Ein eindrucksvolles Zeugnis dieser
Reform liegt heute noch in dem Regelbuch
von Niedermiinster (Bamberg, Staatliche
Bibliothek, Lit.142) vor, einer wohl in St.
Emmeram am Ende des 10.Jahrhunderts
geschriebenen Handschrift, in der nebender
Regel des hl. Benedikt auch die fiir Frauen-
kloster bestimmte Regel des hl. Caesarius
von Arles Aufnahme fand. Die hohe Schit-
zung, die dem Wirken der Abtissin Uta ent-
gegengebracht wurde, erhellt auch daraus,
daB in dem Codex neben den Darstellungen
der beiden Monchsheiligen und Heinrichs
des Zankers auch Uta selbst begegnet. Wih-
rend die Verse, die der Miniatur (Abb. 4)
zur Erliuterung beigegeben sind, bald be-
richtend, bald charakterisierend ein Bild
der Abtissin aus einer Addition von Einzel-
ziigen und -fakten zu gewinnen suchen, war
es dem Miniator sichtlich darum zu tun,
einen Gesamteindruck ihrer Personlichkeit
zu geben. In strenger Vorderansicht zeigt
sich Uta dem Beschauer; in der Linken hilt
sie das Regelbuch, wihrend ihre Rechte
wie zum Segnen erhoben ist. Wenn die
Abtissin mit ihren weitgedfineten, forschen-
den Augen wie eine Erscheinung aus einer
héheren Welt anmutet, so tragt dazu auch
ihre Umgebung bei. Der Maler hat von
jeder Andeutung eines realen Hintergrun-
des, etwa ecines Innenraumes oder einer
Landschaft, abgesechen und Utas Gestalt
vor einen gemusterten, die Erinnerung
an Purpurstoffe weckenden Hintergrund
gestellt, wie ihn auch andere Prachthand-
schriften ottonischer Zeit bei Reprisenta-
tionsbildern gerne zeigen. Der doppelte
Rahmen, der die Abtissin umschlieBt, 48t
in der Einfachheit seiner geometrischen
Formen den dekorativen Charakter des
Blattes, aber auch das Geheimnisvolle ihrer
Erscheinung noch stiarker hervortreten. Fiir

baren

die Entstehung des Regelbuches in St. Em-
meram spricht die Tatsache, da3 dergleiche
Doppelrahmen bei dem Bilde des Abtes
Ramwold begegnet, das dieser dem kost-
barsten Besitz seiner Klosterbibliothek, dem
berithmten, auf seine Veranlassung restau-
rierten Codex aureus aus spatkarolingischer
Zeit, hat einfiigen lassen. An den Ecken des
rautenformigen inneren Rahmens erschei-
nen dort in Medaillons Personifikationen
von vier Tugenden; im Regelbuch dagegen
ist Uta von den Brustbildern von Nonnen
ihres Konvents umgeben. Es darf als eine
Gunst der Uberlieferung gelten, daB auch
eine andere Handschrift, das einzigartige,
von Uta selbst gestiftete Evangelistar, eine
zweite Darstellung dieser bedeutenden Frau’
bewahrt hat. Beide Bilder ergédnzen sich in
ghiicklicher Weise. Wahrend im Regelbuch
das Herrscherliche an Uta den Eindruck
bestimmt, zeigt sie das spitere, wohl im
ersten Viertel des 11.Jahrhunderts entstan-
dene Werk in demiitiger Haltung vor der
Mutter Gottes, der sie das Evangelistar
uberreicht.

Mit Regensburg in Verbindung steht
auch das Wirken eines vielleicht aus Eng-
land stammenden, vielseitigen und frucht-
theologischen Schriftstellers des
12. Jahrhunderts, der das Geheimnis seiner
Person unter dem Pseudonym Honorius
Augustodunensis verbirgt. Kein selbstin-
diger Theologe, aber ein gewandter Vul-
garisator mittelalterlicher theologischer An-
schauungen, hat er mit seinen Werken,
deren Handschriften fast ausschlieBlich in
Bibliotheken im siidostdeutschen Raum
nachzuweisen sind, auch auf die bildende
Kunst seiner Zeit gewirkt. Mag es auch
zweifelhaft bleiben, ob das romanische Por-
tal der Schottenkirche in Regensburg in
seinem plastischen Schmuck von dem
Hohelied-Kommentar des Honorius an-
geregt ist, so hat doch diese in nicht wenigen
Handschriften verbreitete Auslegung jeden-
falls die Miniaturenmaler beschiftigt. Es
war der zweite Versuch einer Erklarung des
ritselvollen Gedichtes, den Honorius unter-

61



nahm, und er rithmt sich, mit dieser Ar-
beit alle fritheren Erkliarer in den Schat-
ten gestellt zu haben. GewiBl mit Recht in-
sofern, als er in der Handhabung der alle-
gorischen Methode, die christlichem Ver-
stindnis von jeher den Schliissel zu dem
Gedicht zu bieten schien, weiter als einer
seiner Vorgianger gegangen ist. Honorius
bleibt in seinem Kommentar nicht bei der
dem Mittelalter geldufigen theologischen
Anschauung stehen, die Braut und Brauti-
gam des Hohen Liedes auf die Kirche und
Christus deutet. Das Wundermittel der
Zahlensymbolik, deren Zauber Honorius
wie viele seiner Zeitgenossen verfallen ist,
gibt ihm die Maéglichkeit noch reicherer
Differenzierung. Eine besondere Anzie-
hungskraft hat dabei auf Honorius und das
symbolische Denken seiner Zeit die Zahl
vier ausgeiibt. Nicht genug damit, dal3 sie
im Bereich biblischer und christlicher Uber-
lieferung nicht zu iibersehen war, wo die
Vierzahl der Paradiesfliisse, der Evange-
listen und der lateinischen Kirchenlehrer
eine Quelle fast unerschopflicher Spekula-
tion geworden ist; auch die vier antiken
Kardinaltugenden, ebenso die vier Him-
melsrichtungen bestétigten die Sonderstel-
lung dieser geheimnisvollen Zahl, die dann
den Sinn des Betrachters wieder auf den
Gedanken der Einheit lenkt. Ganz in diesen
Vorstellungen lebt Honorius, wenn er das
salomonische Liebesgedicht in ein Drama
von vier Akten zerlegt. Die fithrenden Perso-
nen der einzelnen Akte sind ihm vier Koni-
ginnen, die, Vertreterinnen der Menschheit,
Christus aus den vier Himmelsrichtungen
zugefiihrt werden. Als letzte Braut kommt
zu Christus aus dem Norden, der seit alters
als der Bereich des Bosen, der Harésie und
des Antichrist gilt, die Kénigin Mandra-
gora, die ihren Namen, aber auch manche
ihrer dunklen Eigenschaften mit der men-
schenihnlichen, unheimlichen Alraunwur-
zel teilt. Sie ist das Symbol der unglaubigen,
unvollkommenen Menschheit und entbehrt
daher des Hauptes, das sie erst in der End-
zeit durch ihre Vermahlung mit Christus

62

erhialt. Auf der zarten, der Regensburg-
Priifeninger Kunst des 12.Jahrhunderts
nahestehenden Federzeichnung einer Hand-
schrift aus Benediktbeuern (Miinchen, Baye-
rische Staatsbibliothek, Cod. lat. 4550) ist
auch dieser letzte Akt (Abb. 5) dargestellt.
Der sorgfaltige Zeichner hat hier nicht ver-
gessen, am unteren Rand seines Bildes das
abgeschlagene Haupt des gehérnten Anti-
christ und den kriftig blasenden Nordwind
anzubringen.

Kaum geringere Verbreitung als die
Schriften des Honorius Augustodunensis
haben die zahlreichen Werke des Abtes Ru-
pert von Deutz (1070-1129) gefunden. Eine
schone Handschrift aus der Mitte des
12. Jahrhunderts, frither im Besitz des Klo-
sters St. Emmeram in Regensburg (Miin-
chen, Bayerische Staatsbibliothek, Cod. lat.
14055), enthilt das geschichtstheologische
Werk De victoria verbi dei, das Rupert um
1120 noch als einfacher Benediktinerménch
des rheinischen Klosters Siegburg auf An-
regung seines damaligen Abtes Cuno, des
spateren Bischofs von Regensburg (1126—
1132), verfat hat. Das groBe Thema, das
Rupert in dieser Schrift behandelt und
durch die Geschichte verfolgt, ist der Sieg
des Wortes Gottes iiber den Satan. Es ver-
rat stilistische Absichten, wenn der Autor
sein Buch mit dem Wort Victoriam wie mit
einem Posaunenstof3 erdffnet, und auch der
Kiinstler, der auf der ersten Seite, den Text
gleichsam sprengend, die méchtige, durch
diskrete Farbténung noch gehobene In-
itiale V (Abb. 6) schuf, hat sich von
dem Geist des Werkes berithren lassen.
Denn Kampf und Sieg kommen auch in
der Initiale, die ihr Motiv dem 12.Kapitel
der Apokalypse entnimmt, iiberzeugend
zum Ausdruck. In der Mitte erblickt man
den Erzengel Michael, den Streiter Gottes,
in kriegerischer Riistung, wie er mit dem
Schwert zum Schlag gegen den Satans-
drachen ausholt, der, an den unteren Bild-
rand gedringt, ebenfalls mit einem Schwert
bewafinet, sich ohnmichtig gegen seinen
Gegner aufbiaumt. Die mittelalterliche



Buchmalerei verdankt der Ausbildung und
Pflege der Zierbuchstaben, in denen sich
Kalligraphie und Ornament gegenseitig
durchdringen, eine ihrer schénsten Wir-
kungen, aber erst seit dem 11.Jahrhundert
hat in stirkerem MaBe die menschliche
Figur und in ihrem Gefolge auch die be-
wegte Szene in die zunichst rein ornamen-
tal gedachte Initiale ihren Einzug gehalten.
Auch die spiralférmigen Blattranken, die in
unserem Bild den Buchstabenkérper wie ein
Schlinggewichs iiberwuchern und aus dem
gedflneten Satansrachen hervorzuquellen
scheinen, erfiillen zunichst eine rein deko-
rative Funktion, erheben sich jedoch zur
Hohe eines echten Sinnbildes: Ganz um-
garnt scheint der Erzengel Michael von
diesen Teufelsschlingen zu sein, aus deren
Umstrickung er sich jedoch befreit. Vom
Kampfgeist ist die Initiale auch sonst er-
fullt; kleine Streiterfiguren stiirmen in den
Blattranken einher oder balancieren kithn
auf der Spitze des Buchstabenschafts. Auch
sie gehéren zu dem Repertoire der roma-
nischen Initiale, in deren Geiste diese klei-
nen Droleriefiguren mit akrobatischem
Geschick oft miiig herumklettern. Auf
unserem Bild sind dagegen diese spieleri-
schen Gymnasten zu Mitstreitern der gro-
Ben Auseinandersetzung geworden.

Nur kurze Zeit ist der bedeutendste
deutsche Theologe des Mittelalters, der
Dominikaner Albertus, dem schon die
Zeitgenossen den Beinamen des GroBen
gegeben haben, Bischof von Regensburg
gewesen. 1260 in kritischer Stunde auf den
bischoflichen Stuhl berufen, hat er durch
Sparsamkeit und Umsicht die Schulden
seines Vorgingers getilgt, aber, eine echte
Gelehrtennatur, auf die Dauer keine Be-
friedigung in den kirchlichen Verwaltungs-
geschiiften gefunden. Schon im Mérz 1262
wurde er auf seine Bitte von seinem Amt
entbunden, aber kurz darauf vom Papst
zum Kreuzzugsprediger fiir die Lénder
deutscher Zunge bestellt. Aus der Zeit seiner
neuen Titigkeit stammt ein 1267 wahr-
scheinlich in Wiirzburg ausgestellter und

heute im Allgemeinen Staatsarchiv in Miin-
chen (Regensburg Dominikaner Urk. 94)
verwahrter AblaB (Abb. 7), der den gro-
Ben Dominikaner noch einmal in Bezie-
hung zu Regensburg zeigt. «Bruder Alber-
tus, einstmals Bischof von Regensburg»,
gewahrt auf Bitten der dortigen Domini-
kaner all denen, die deren Kirche an den
Festtagen der Seligen Dominicus und Pe-
trus Martyr und des Kirchenpatrons Bla-
sius besuchen, einen Ablafl von 40 Tagen.
Vielleicht darf man in der kleinen, sorg-
faltig geschriebenen Urkunde ein Auto-
graph des Albertus erblicken, der auch als
Theoretiker des Ablasses hervorgetreten ist.

Die Geschichte der bayerischen Kirche
im Mittelalter ist unaufléslich mit dem Wir-
ken der Benediktiner, des dltesten und ehr-
wiirdigsten Ordens des Abendlandes, ver-
bunden. Gewil3 bezeichnen das frithe und
hohe Mittelalter den Hohepunkt seiner
Geltung, doch ist seine geistige und kiinst-
lerische Kraft auch in der Spitzeit nicht
erloschen, als ihm in anderen, neue Wege
einschlagenden moénchischen Gemeinschaf-
ten Konkurrenten erwachsen waren. Spre-
chende Zeugen fiir die immer noch be-
wahrte geistige Lebendigkeit sind zwei im
Benediktinerkloster Metten 1414 im Auf-
trag des Abtes Petrus I. entstandene Bilder-
handschriften, die zu den Glanzleistungen
nicht nur der bayerischen, sondern der
deutschen Buchmalerei dieser Zeit gehéren.
Neben einem Codex mit ungewohnlich rei-
chen Federzeichnungen, der unter anderem
eine berithmte Armenbibel und ein Evan-
geliar mit Evangelistenbildern von seltener
Schénheit enthilt, steht die vielleicht von
den gleichen Kiinstlern, sicher aber in dem
Donaukloster geschaffene «Mettener Re-
gel» (Miinchen, Bayerische Staatsbiblio-
thek, Cod.lat. 8201%). In dem Codex finden
sich zu Beginn der einzelnen Kapitel des
lateinischen und deutschen Textes der Bene-
diktinerregel kleine Bilder in Deckfarben
und Federzeichnung mit Szenen aus dem
Leben des Ordensgriinders. Den Stoff zu
ibhren Darstellungen konnten die Kiinstler

63



nur dem zweiten Buch der Dialoge Papst
Gregors d.Gr. (590—604) entnehmen, der
uns allein, allerdings oft in verklarender
Legende, das Leben des hl. Benedikt er-
zahlt. Es kann nicht iiberraschen, daB3 zu-
erst in Italien, dem Heimatland des Ordens,
kiinstlerische Darstellungen des hl. Bene-
dikt und einzelner Szenen aus seinem Leben
begegnen und daB8 um 10%2 in dem Mutter-
kloster Monte Cassino in der Bliitezeit unter
Abt Desiderius eine Handschrift entstand,
in der wohl zum ersten Mal die Wunder-
taten des Ordensgriinders im AnschluBl an
Gregors Erzihlung in einem umfangreichen
INlustrationszyklus behandelt wurden. Fir
die spatmittelalterliche deutsche Buch-
malerei scheint dann vor allem eine in dem
oberrheinischen Kloster Schuttern zwischen
1265 und 1295 geschaffene Bearbeitung des
Benediktuslebens in Versen von Bedeutung
gewesen zu sein, die den iiberlieferten Stoff
in 115 Einzelszenen zerlegte. Diese Tradi-
tion spiegelt auch die Mettener Handschrift,
in der eine gleiche Anzahl von Illustra-
tionen vorgesehen war und den kleinen Bil-
dern in senkrechter Richtung je zwei Verse
dieser metrischen Fassung als Erliuterung
beigegeben sind. Die Verbindung der Mi-
niaturen mit dem Text der Regel, in den
sie eingestreut sind, mag vielleicht auf den
Wunsch des Auftraggebers, des Abtes Pe-
trus, zuriickgehen. Dem Zauber dieser
schonen, leider nicht ganz ausgefithrten
Bilderfolge kann sich auch der heutige Be-
trachter kaum entziehen. Die Kiinstler er-
zahlen das Leben des Heiligen in der

Sprache ihrer Zeit und haben dadurch
Kulturbilder von hohem Rang geschaffen.
Aber nicht darauf allein beruht der Wert
der kleinen Gemilde, die sich durch liebe-
volle Naturbeobachtung auszeichnen und
gelegentlich als Hintergrund die Hiigel-
landschaft der Donaugegend mit ihren
Fernblicken vor das Auge des Beschauers
zaubern. Was von ihnen ausstrémt, ist vor
allem eine benediktinische Stimmung, die
auch furchtbare Begebenheiten, an denen
es in der Legende des Heiligen nicht man-
gelt, mildert und verklirt. In den Gestalten
Benedikts und seiner Gefihrten mit ihren
feinen Hinden, ihren blassen Gesichtern
und dem nach innen gewandten Blick ist
keine Individualisierung angestrebt, da es
den Malern sichtlich um den Typus des
vollkommenen Monches zu tun war. Auch
das Wunder, von dem diese Bilder so gern
berichten, vollzieht sich nicht mit lautem
theatralischem Effekt, sondern in einer in-
timen, oft auch durch die zartgemusterten,
aus der bohmischen Buchmalerei iibernom-
menen teppichartigen Hintergrinde ver-
starkten Atmosphare der Stille. Jedes laute
Pathos ist aus dieser Welt des Wunders ver-
bannt, aber auch keine duBerlich sichtbare
Anstrengung ist vonnodten: miihelos fiigt
sich durch die Kraft, die von Benedikt aus-
geht, das in den FluB versunkene Sensen-
blatt des Bauern wieder an den Griff, und
durch das Gebet des Heiligen wird dem zur
Rettung seines Mitbruders Placidus ausge-
sandten Maurus die Gnade zuteil, gleich
Petrus iiber den Wogen zu wandeln (Abb. 8).

KIRCHLICHE HANDSCHRIFTEN AUS ALTBAYERN
Legenden zu den nachfolgenden 7 Bildern (Kommentar im Text S. 58ff.)

2 Monatsarbeiten aus einer astronomischen Hand-
schrift, Salzburg 818

3 SchlupBseite aus einer Kanoneshandschrift, Salzburg,
Ende des 8. Jahrhunderts

4 Abtissin Uta aus dem Regelbuch von Nieder-

miinster. Regensburg, Ende des 10, Jahrhunderts
5 Mandragora als Braut Christi aus: Honorius
Augustodunensis, Kommentar zum Hohen Lied.
12. Fahrhundert

64

6 Grofe Initiale V aus: Rupert von Deutz, De vic-
toria verbi Dei. 12, Fahrhundert
7 Urkunde mit Siegel: Albertus Magnus, AblaB fiir
die Regensburger Predigerkirche, 1267
8 Zwei Szenen aus dem Leben des hl. Benedikt.
Meitener Regel, 1414






&Kuntrarpoteftanr pamtnefcleo
v dic cre qens rd UINTTATEM (EPATAT T LG@[LTINN”I%R\

nrraur Pmrd 7 &fljurdr v &rpr

T:;Lf;:f:,:;g::;;; INTELIEREN

erzodermic rarplurerfacrc-um

e, - YT

- nhumerurnene- Stc unufd‘f

;;‘:':i;,:::zf;’: e IEENTIVITA

catho ljwfﬂ ﬂr oreftd 1

i ?;,, :.::m;rn:ﬂn&;ﬁd;j’ b P@ SDENT] |

. ueritxrem rebdlv'eﬂf

euayNy  PRPRIVE
NONSETREBS S@“

MIA A6T€RNA

IBRISED A 2 W
QVODINGOAVI 7 € @%«% e
KEAPRETEGNSVM &“Tﬁ%ﬁx o Zi

rr
~ MVHIDVS-SEPTB
TDIST DIEBVS- Clxvr-*
GBbomf\Twﬁ 7(1(:1]'9,‘*












% ‘“"ﬂl g‘ TS«@ ’uwsw'r) \uu\l{;‘b ‘Qf& \L f}w wm 1/_3""“‘3““{’ ‘. *CW

’13' W Q./ruy \\ ‘arw jﬁlﬁg na| 2\91ar {j?w’ m em‘bw zfm“ o “b:s&m; f‘f """

wmu} jﬁ’ E : nx)z m ffz[;gvam amfiww’f“\éa 24 fgvmu"" .

’ ?e«wmey ‘9 oh ﬁhe&i’& eataTey’ »aifmr F’“’ ?mmu;a w 2@99 f’muxLa o~
| ' J‘“ a‘t’*e‘cmau; f?—f‘:;mjﬂf}{% mﬁ:mucsgg@{ ?m) m‘[waﬂ

_ s r = 'S‘wy u)) jﬂft‘“ﬂ;/&iﬂu‘i‘fﬁ;?mwb}? fgﬁ;“

- @v_ am* Wﬂy W ; ,‘ﬂ} ‘;« SM

e R s




nt-obmgente pulblint

mm&r anilis-4on gcm
g | e fic coprenent i
e tollsgut quitis pena fit
e eammmnonsfil
AR e e
Lns oty mudiedy’ ngal
tda
Dx: mmnmumamw X
fuI Tt L=
SN s R
o umn
N anutime -
Wi lediens -
N=s) aut fag
b*:ﬁ UL IS

eimalguo mnaang - Qualdoe ¢ modus
trafhens (o€ wegte. ot
precepas femo gy
s e fitls
i fate Qotg w Srepol
anmmanéat femdl of
(che ferrere afengeis |
fing: i non emeudaug mﬁ ul* mlaplue bet

T

t planius Jum @ﬁmhut
et of bt -

L

s t‘i‘tg!
1 pcﬂ'u:} frigne tuﬂ‘qmﬁ nv

P

0 *mmutumamtw :2 ;

PRI SRR SRS el - O






	Kirchliche Handschriften aus Altbayern

