
Zeitschrift: Librarium : Zeitschrift der Schweizerischen Bibliophilen-Gesellschaft =
revue de la Société Suisse des Bibliophiles

Herausgeber: Schweizerische Bibliophilen-Gesellschaft

Band: 4 (1961)

Heft: 1

Artikel: Kirchliche Handschriften aus Altbayern

Autor: Hörmann, Wolfgang

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-387930

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-387930
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


gäbe, Material über die Sammler zu vereinigen

(Biographien, Bibliographien ihrer
Veröffentlichungen, Literatur über sie, Photos,
Exlibris, Aufnahmen von Rarissima und
Unika, wie Widmungsexemplare etc.). Der
am 17. April dieses Jahres verstorbene
Polyhistor der Bibliophilie, G. A. E. Bogeng,
nannte die Sammler die «Klassiker der
Bibliophilie, die die Epochen der Bibliophilie

gestaltet » haben. Das Archiv sammelt
und bearbeitet das Schrifttum über Bibliophilie.

Dieses Schrifttum wird erfaßt, auch

wenn es nicht in der Bibliothek ist. Das Ar¬

chiv richtet ferner eine Auskunfts- und Pressestelle

ein. Die Gründung des Archivs ist auch
als positiver Beitrag gedacht, die
Bestrebungen der Bibliophilie zu fördern und
neue Kräfte für sie zu gewinnen. Darüber
hinaus leistet es mit seiner Forschungsaufgabe,

deren Ergebnisse auch in Veröffentlichungen

niedergelegt werden sollen, einen
Beitrag zur Kunst und Wissenschaft.
Auskünfte erteilt gerne das Sekretariat der
Gesellschaft der Bibliophilen, München-Solln,
Sambergerstraße 27. R.A.

WOLFGANG HÖRMANN (MÜNCHEN)

KIRCHLICHE HANDSCHRIFTEN AUS ALTBAYERN

Wer sich in die Geschichte der bayerischen

Kirche im Mittelalter versenkt und
den Spuren nachgeht, die ihr kulturelles
Wirken zurückgelassen hat, erstaunt immer
von neuem über den Reichtum und die Vielfalt

geistigen Lebens, die sich hier auf
verhältnismäßig kleinem Raum entfaltet
haben. Unter den ehrwürdigen Namen, denen
der Betrachter auf seiner Wanderung durch
das geschichtsgesättigte Land zwischen
Donau und Alpen immer wieder begegnet,
haben Salzburg und Regensburg einen
besonders hellen Klang. Und dies mit vollem
Recht. War doch Salzburg, das seine
christlichen Anfange noch in die Zeit der
Römerherrschaft zurückführen kann und mit seiner
westlichen Grenze im Mittelalter bis an den

Inn heranreicht, seit karolingischer Zeit die
Metropole Altbayerns, der die Bistümer
Freising, Regensburg, Passau und Säben
unterstellt waren. Regensburg ragt unter
den bayerischen Bischofsstädten schon
dadurch hervor, daß es Jahrhunderte lang
auch Sitz der bayerischen Herzöge war.
Darüber hinaus ist es aber im Mittelalter
Träger eines intensiven, sich gerade auch
in der Kunst manifestierenden kirchlichen
Lebens. Es entsprach diesen geschichtlichen
Gegebenheiten, wenn in der umfassenden

Ausstellung mittelalterlicher kirchlicher
Handschriften und Urkunden aus dem
bayerischen Raum, die im Sommer i960
anläßlich des Eucharistischen Weltkongresses

in der Münchener Staatsbibliothek ge-

57



zeigt wurde1, diesen beiden oft durch enge
Beziehung verbundenen Bistümern ein
bevorzugter Platz angewiesen war. Einige
Handschriften aus diesem Kreis sollen im
folgenden eine eingehendere Würdigung
erfahren.

Unter den salzburgischen Handschriften
aus karolingischer Zeit verdient ein in der
Hauptsache chronologische und astronomische

Texte enthaltender, im Jahre 818

geschriebener Codex (München, Bayerische
Staatsbibliothek, Cod.lat. 210) besondere

Beachtung, nicht zuletzt auch deswegen,
weil er — ein seltener Fall in der
handschriftlichen Überlieferung der Frühzeit -
in einer heute in Wien verwahrten Handschrift

einen Zwillingsbruder besitzt, mit
dem er in der Anordnung der Texte, vor
allem aber in den Illustrationen völlig
übereinstimmt. Beide Handschriften sind in
Salzburg vermutlich nach einer aus Frankreich

stammenden Vorlage kopiert worden,
die vielleicht Arno selbst, der erste
Erzbischof von Salzburg und Metropolit der
789 geschaffenen bayerischen Kirchenprovinz,

aus dem nordfranzösischen Kloster
St-Amand, dessen Abt er vor seiner
Berufung nach Salzburg war, mitgebracht
hat. Ihrer heute verlorenen Vorlage
entnahmen die Schreiber des Salzburger, wohl
mit der Benediktinerabtei St. Peter verbundenen

Skriptoriums neben anderen Illustrationen

astronomischen Inhalts eine
Darstellung der Monatsarbeiten, und diese

Miniatur (Abb. 2) ist für uns die älteste
erhaltene Behandlung dieses Themas aus
dem Mittelalter. Es überrascht nicht, einem
solchen Bild, dessen ikonographische
Tradition sich bis in die Spätantike zurückverfolgen

läßt, in einem Codex aus karolingischer

Zeit zu begegnen, die mit Bewußtheit

auf das Altertum und seine Kunst
zurückgreift. Eine Erinnerung an die Rolle,

1 Ein ausführlicher Katalog mit 8 Färb- und
64 Schwarzweißtafeln und 65 Seiten Text ist
vom Hirmer-Verlag, München 19, Marées-
straße 15, zum Preis von DM 6.— zu beziehen.

die klassische Form des antiken literarischen
Buches, klingt auf, wenn die Personen, die
in ihrem Tun die einzelnen Monate
repräsentieren, auf dem Blatte in vier Streifen
angeordnet sind und ohne Rahmen und
Hintergrund erscheinen, und ebenso lassen

die antikisierenden Gewänder, wie sie etwa
bei den Figuren des Februar und März
sofort ins Auge springen, keinen Zweifel über
ihre stilistische Herkunft aus dem Altertum.
Was aber dem Salzburger Blatt, bzw. seiner

Vorlage, einen besonderen Platz in der
Geschichte der Monatsbilder anweist, ist die
Entschiedenheit, mit der hier der Gedanke
der Monatsarbeiten durchgeführt ist. Er ist
gewiß dem Altertum nicht fremd, das

jedoch, soweit die spärlichen Reste noch
ein Urteil erlauben, in seinen Monatsbildern

die mit Attributen versehene Personifikation

ohneHervorhebung einer speziellen
Tätigkeit bevorzugt hat. Diese Tradition
scheint sich noch in dem Märzbild unseres
Codex zu spiegeln. Eine männliche Figur
hält hier in der Rechten einen Vogel und
faßt mit der anderen Hand eine Schlange
am Schwanz. Es handelt sich offenbar um
eine Personifikation des März, der die Vögel
nach den Wintermonaten zu freierer
Bewegung ermuntert und die Schlangen aus
ihren Verstecken hervorlockt. Diese
Auffassung bestätigt auch ein vielleicht ebenfalls

in Salzburg im 9.Jahrhundert geschriebenes

Monatsgedicht, das auch sonst wie
eine Erläuterung unseres Bildes sich
ausnimmt und ausdrücklich sagt: «Martius
educit serpentes, alite gaudet». Auch das

Aprilbild (Mann mit Grasbündel [?], der
auf einen blühenden Baum hinweist) und
das Maibild (Mann mit Blumenstrauß und
Pflanze mit Knollen an langem Stengel)
stellen kein monats-bedingtes Tun dar,
sondern schlagen nur die Motive «Frühling»,
«Blumen» an. Ebenso ist im Oktoberbild
der stilisierte Weinstock, der von einem
Mann gefaßt wird, nur ein Hinweis auf die
Weinernte, das Abfüllen des gepreßten
Traubensaftes in ein Faß dagegen eine
diesen Monat charakterisierende Tätigkeit.

58



'"Wtttitn

— nC

5LÏ

i w\

ftittngttdtfltrUg»$ cutset

am tûtatttstuatm t ta tat «caconaia
Wm«ttagKflBUttUWIIflBMW-(tl

COlUUtOflttUBSfltttfttngtSCOgQCSitl-

tmn^llfttgtptdnttflmtiflnrtnniCTmiCl
Iffiaaftmsattttfltflmatioutfr

gtttpattftttifttû
(tttttttfittè

tllttntttttâ tttozttttt ttcl toc tttttuts
fllmttottttwi ntotftf-
m—-- " '-'—---¦-¦-

tflr touts tfltflaùttnoa-
tospauiöustiütü? utptuöi-

mutütemammtOnammmau-
tflt autansu&tttt mumts-
mmnudamm amtnoa eu»

miitt»wtmt<mtm»- „an tmgtttig rriugîtttaa comte- ft}p~»
ftoitngttttgcfflntflttS'

atütXUEd tn/fttttttiatMtt^

fta fltttuftutft tBtmwuufr

gCTlmwtfwttflntfó
•ESSEAaa lA ¦- - Ma

IMIIIHI
fornita

u
flftmo èrtmtfrflfflfe
Ò tptf 9tat (8 sa Ktattatw jffltttf ttttytt >

i Ausschnitt aus der Schlußseite der Salzburger Bibel, 1428



So scheint den Salzburger Monatsbildern
eine besondere Stellung in der Geschichte
dieser dankbaren, reicher Variation fähigen
Bildmotive zuzukommen, die sich in der
Folgezeit vor allem in den Kaiendarien
mittelalterlicher liturgischer Handschriften
eingenistet, ihre reichste künstlerische
Ausgestaltung aber wohl erst in den Kalenderbildern

der französischen und flämischen
Stundenbücher des 15. und 16.Jahrhunderts
gefunden haben.

Den hohen Stand der Salzburger Schreibschule

unter Erzbischof Arno bestätigt auch
eine wohl am Ende des 8.Jahrhunderts
entstandene Kanones-Handschrift (München,
Bayerische Staatsbibliothek, Cod.lat. 5508),
eine Sammlung kirchlicher Rechtsvorschriften.

Der geistliche Schreiber, der den

Hauptteil des umfangreichen Bandes in
herrlicher, regelmäßiger Minuskel früh-
karolingischer Prägung schrieb, hat
Anspruch auf unsere Bewunderung. Er ist sich
aber seiner Leistung auch bewußt. Wie er
in der monumentalen, nach Zeilen abwechselnd

rot und schwarz geschriebenen
Schlußschrift (Abb. 3) nicht ohne Stolz
hervorhebt, hat er sein Werk an den
Kaienden des April begonnen und an den Iden
des September abgeschlossen. Wir werden
es dem Schreiber kaum als Pedanterie
anrechnen, wenn er, allerdings nicht ganz
exakt, diesen Zeitraum in 166 Tage
23 Wochen umrechnet, aber dochbedauern,
daß die gesprächige Schlußschrift uns das

genaue Jahr der Entstehung, ebenso den
Namen des Schreibers, vorenthält. Wenn
im Anschluß an diese Mitteilung, ebenfalls
in wohlbedachter Anordnung, dem Leser
eine genußvolle Lektüre und Verständnis
des schwierigen Textes gewünscht und die
Aufforderung an ihn gerichtet wird, die
kirchenrechtlichen Weisungen des Buches
in die Tat umzusetzen, so begegnet solcher

Zuspruch häufig inHandschriften des Mittelalters,

und ebenso steht der Schreiber ganz
in geistlicher Tradition, wenn er zum
Schluß Leben für den Leser, dauernden
Frieden für den Besitzer des Buches, für sich

selbst aber ewiges Leben erbittet. Von den
Empfindungen, die ihn etwa bei dem
schweren Geschäft des Kopierens erfüllten,
hören wir kein Wort. Dem Ausdruck solcher
persönlichen Regungen waren in einer Zeit,
die den Akt des Schreibens als eine Art
Gottesdienst betrachtete, naturgemäß enge
Grenzen gezogen. Erst in der Spätzeit des

Mittelalters tritt hier, sicher auch unter dem
Einfluß des Laienschreibers, eine merkliche
Lockerung ein, und in der Schlußschrift
kommen nun neben anderen Stimmungen
auch Humor und Sarkasmus, der sich nicht
selten zu zynischer Betrachtung von Welt
und Menschen steigert, zu Wort. Wenn auf
der letzten Seite (Abb. 1) einer in
mühseliger dreijähriger Arbeit 1428 beendeten,
für das Salzburger Domstift bestimmten
riesigen lateinischen Bibelhandschrift (München,

Bayerische Staatsbibliothek, Cod.lat.
15 701), die sich in der Regelmäßigkeit ihres
Schriftbildes kaum von einem Druck
unterscheidet, als einziger deutscher Satz die Worte

stehen: «Merck o wie hart es ankchumbt,
freunt meyn», so ist dieser völlig unerwartete

Übergang in die Muttersprache innerhalb

der lateinischen Schlußschrift gewiß ein
echter, aus dem Herzen kommender
Stoßseufzer, der uns einmal einen Blick in das

Innere des geplagten und von seiner Arbeit
erschöpften Schreibers tun läßt.

In der wechselvollen Kirchengeschichte
Regensburgs kommt den letzten Jahrzehnten

des 10.Jahrhunderts eine besondere
Bedeutung zu, in denen der hl. Wolfgang den
Bischofsthron innehatte und zusammen mit
Ramwold, dem Abt des berühmten
Benediktinerklosters St.Emmeram, den Ideen
der von Gorze in Lothringen und von Trier
ausgehenden, auf eine Erneuerung des

klösterlichen Lebens zielenden Reform auch
in seinem Sprengel und darüber hinaus im
südostdeutschen Bereich zur Geltung
verhalf. Im Zusammenhang mit dieser eine

strengere Auffassung monastischer Ideale
vertretenden Bewegung steht auch die
Umwandlung des adeligen Kanonissenstifts
Niedermünster in Regensburg in ein Bene-

60



diktinerinnenkloster, die in dieser Zeit auf
Betreiben des Bayernherzogs Heinrich des

Zänkers (955-995), des Vaters Kaiser
Heinrichs IL, und unter tätiger Mitwirkung
des hl. Wolfgang, vor allem aber der Äbtissin

Uta, einer schwäbischen Adeligen,
erfolgte. Ein eindrucksvolles Zeugnis dieser
Reform liegt heute noch in dem Regelbuch
von Niedermünster (Bamberg, Staatliche
Bibliothek, Lit. 142) vor, einer wohl in St.

Emmeram am Ende des 10.Jahrhunderts
geschriebenen Handschrift, in der neben der
Regel des hl. Benedikt auch die für Frauenklöster

bestimmte Regel des hl. Caesarius

von Arles Aufnahme fand. Die hohe Schätzung,

die dem Wirken der Äbtissin Uta
entgegengebracht wurde, erhellt auch daraus,
daß in dem Codex neben den Darstellungen
der beiden Mönchsheiligen und Heinrichs
des Zänkers auch Uta selbst begegnet. Während

die Verse, die der Miniatur (Abb. 4)

zur Erläuterung beigegeben sind, bald
berichtend, bald charakterisierend ein Bild
der Äbtissin aus einer Addition von Einzelzügen

und -fakten zu gewinnen suchen, war
es dem Miniator sichtlich darum zu tun,
einen Gesamteindruck ihrer Persönlichkeit
zu geben. In strenger Vorderansicht zeigt
sich Uta dem Beschauer; in der Linken hält
sie das Regelbuch, während ihre Rechte
wie zum Segnen erhoben ist. Wenn die
Äbtissin mit ihren weitgeöffneten, forschenden

Augen wie eine Erscheinung aus einer
höheren Welt anmutet, so trägt dazu auch
ihre Umgebung bei. Der Maler hat von
jeder Andeutung eines realen Hintergrundes,

etwa eines Innenraumes oder einer
Landschaft, abgesehen und Utas Gestalt

vor einen gemusterten, die Erinnerung
an Purpurstoffe weckenden Hintergrund
gestellt, wie ihn auch andere Prachthandschriften

ottonischer Zeit bei Repräsentationsbildern

gerne zeigen. Der doppelte
Rahmen, der die Äbtissin umschließt, läßt
in der Einfachheit seiner geometrischen
Formen den dekorativen Charakter des

Blattes, aber auch das Geheimnisvolle ihrer
Erscheinung noch stärker hervortreten. Für

die Entstehung des Regelbuches in St.

Emmeram spricht die Tatsache, daß dergleiche
Doppelrahmen bei dem Bilde des Abtes
Ramwold begegnet, das dieser dem
kostbarsten Besitz seiner Klosterbibliothek, dem
berühmten, auf seine Veranlassung restaurierten

Codex aureus aus spätkarolingischer
Zeit, hat einfügen lassen. An den Ecken des

rautenförmigen inneren Rahmens erscheinen

dort in Medaillons Personifikationen
von vier Tugenden; im Regelbuch dagegen
ist Uta von den Brustbildern von Nonnen
ihres Konvents umgeben. Es darf als eine
Gunst der Überlieferung gelten, daß auch
eine andere Handschrift, das einzigartige,
von Uta selbst gestiftete Evangelistar, eine
zweite Darstellung dieser bedeutenden Frau
bewahrt hat. Beide Bilder ergänzen sich in
glücklicher Weise. Während im Regelbuch
das Herrscherliche an Uta den Eindruck
bestimmt, zeigt sie das spätere, wohl im
ersten Viertel des 1 I.Jahrhunderts entstandene

Werk in demütiger Haltung vor der
Mutter Gottes, der sie das Evangelistar
überreicht.

Mit Regensburg in Verbindung steht
auch das Wirken eines vielleicht aus England

stammenden, vielseitigen und fruchtbaren

theologischen Schriftstellers des

12.Jahrhunderts, der das Geheimnis seiner
Person unter dem Pseudonym Honorius
Augustodunensis verbirgt. Kein selbständiger

Theologe, aber ein gewandter Vul-
garisator mittelalterlicher theologischer
Anschauungen, hat er mit seinen Werken,
deren Handschriften fast ausschließlich in
Bibliotheken im südostdeutschen Raum
nachzuweisen sind, auch auf die bildende
Kunst seiner Zeit gewirkt. Mag es auch
zweifelhaft bleiben, ob das romanische Portal

der Schottenkirche in Regensburg in
seinem plastischen Schmuck von dem
Hohelied-Kommentar des Honorius
angeregt ist, so hat doch diese in nicht wenigen
Handschriften verbreitete Auslegung jedenfalls

die Miniaturenmaler beschäftigt. Es

war der zweite Versuch einer Erklärung des

rätselvollen Gedichtes, den Honorius unter-

61



nahm, und er rühmt sich, mit dieser
Arbeit alle früheren Erklärer in den Schatten

gestellt zu haben. Gewiß mit Recht
insofern, als er in der Handhabung der
allegorischen Methode, die christlichem
Verständnis von jeher den Schlüssel zu dem
Gedicht zu bieten schien, weiter als einer
seiner Vorgänger gegangen ist. Honorius
bleibt in seinem Kommentar nicht bei der
dem Mittelalter geläufigen theologischen
Anschauung stehen, die Braut und Bräutigam

des Hohen Liedes auf die Kirche und
Christus deutet. Das Wundermittel der
Zahlensymbolik, deren Zauber Honorius
wie viele seiner Zeitgenossen verfallen ist,
gibt ihm die Möglichkeit noch reicherer
Differenzierung. Eine besondere
Anziehungskraft hat dabei auf Honorius und das

symbolische Denken seiner Zeit die Zahl
vier ausgeübt. Nicht genug damit, daß sie

im Bereich biblischer und christlicher
Überlieferung nicht zu übersehen war, wo die
Vierzahl der Paradiesflüsse, der Evangelisten

und der lateinischen Kirchenlehrer
eine Quelle fast unerschöpflicher Spekulation

geworden ist; auch die vier antiken
Kardinaltugenden, ebenso die vier
Himmelsrichtungen bestätigten die Sonderstellung

dieser geheimnisvollen Zahl, die dann
den Sinn des Betrachters wieder auf den
Gedanken der Einheit lenkt. Ganz in diesen

Vorstellungen lebt Honorius, wenn er das

salomonische Liebesgedicht in ein Drama
von vier Akten zerlegt. Die führenden Personen

der einzelnen Akte sind ihm vier
Königinnen, die, Vertreterinnen der Menschheit,
Christus aus den vier Himmelsrichtungen
zugeführt werden. Als letzte Braut kommt
zu Christus aus dem Norden, der seit alters
als der Bereich des Bösen, der Häresie und
des Antichrist gilt, die Königin Mandragora,

die ihren Namen, aber auch manche
ihrer dunklen Eigenschaften mit der
menschenähnlichen, unheimlichen Alraunwurzel

teilt. Sie ist das Symbol der ungläubigen,
unvollkommenen Menschheit und entbehrt
daher des Hauptes, das sie erst in der Endzeit

durch ihre Vermählung mit Christus

erhält. Auf der zarten, der Regensburg-
Prüfeninger Kunst des 12.Jahrhunderts
nahestehenden Federzeichnung einer Handschrift

aus Benediktbeuern (München,
Bayerische Staatsbibliothek, Cod. lat. 4550) ist
auch dieser letzte Akt (Abb. 5) dargestellt.
Der sorgfältige Zeichner hat hier nicht
vergessen, am unteren Rand seines Bildes das

abgeschlagene Haupt des gehörnten
Antichrist und den kräftig blasenden Nordwind
anzubringen.

Kaum geringere Verbreitung als die
Schriften des Honorius Augustodunensis
haben die zahlreichen Werke des Abtes
Rupert von Deutz (1070-112g) gefunden. Eine
schöne Handschrift aus der Mitte des

I2.jahrhunderts, früher im Besitz des Klosters

St. Emmeram in Regensburg (München,

Bayerische Staatsbibliothek, Cod.lat.
14055), enthält das geschichtstheologische
Werk De victoria verbi dei, das Rupert um
1120 noch als einfacher Benediktinermönch
des rheinischen Klosters Siegburg auf
Anregung seines damaligen Abtes Cuno, des

späteren Bischofs von Regensburg (1126-
1132), verfaßt hat. Das große Thema, das

Rupert in dieser Schrift behandelt und
durch die Geschichte verfolgt, ist der Sieg
des Wortes Gottes über den Satan. Es verrät

stilistische Absichten, wenn der Autor
sein Buch mit dem Wort Victoriam wie mit
einem Posaunenstoß eröffnet, und auch der
Künstler, der auf der ersten Seite, den Text
gleichsam sprengend, die mächtige, durch
diskrete Farbtönung noch gehobene
Initiale V (Abb. 6) schuf, hat sich von
dem Geist des Werkes berühren lassen.

Denn Kampf und Sieg kommen auch in
der Initiale, die ihr Motiv dem 12.Kapitel
der Apokalypse entnimmt, überzeugend
zum Ausdruck. In der Mitte erblickt man
den Erzengel Michael, den Streiter Gottes,
in kriegerischer Rüstung, wie er mit dem
Schwert zum Schlag gegen den
Satansdrachen ausholt, der, an den unteren Bildrand

gedrängt, ebenfalls mit einem Schwert
bewaffnet, sich ohnmächtig gegen seinen

Gegner aufbäumt. Die mittelalterliche

62



Buchmalerei verdankt der Ausbildung und
Pflege der Zierbuchstaben, in denen sich

Kalligraphie und Ornament gegenseitig
durchdringen, eine ihrer schönsten
Wirkungen, aber erst seit dem i I.Jahrhundert
hat in stärkerem Maße die menschliche
Figur und in ihrem Gefolge auch die
bewegte Szene in die zunächst rein ornamental

gedachte Initiale ihren Einzug gehalten.
Auch die spiralförmigen Blattranken, die in
unserem Bild den Buchstabenkörper wie ein
Schlinggewächs überwuchern und aus dem
geöffneten Satansrachen hervorzuquellen
scheinen, erfüllen zunächst eine rein
dekorative Funktion, erheben sich jedoch zur
Höhe eines echten Sinnbildes: Ganz
umgarnt scheint der Erzengel Michael von
diesen Teufelsschlingen zu sein, aus deren
Umstrickung er sich jedoch befreit. Vom
Kampfgeist ist die Initiale auch sonst
erfüllt; kleine Streiterfiguren stürmen in den
Blattranken einher oder balancieren kühn
auf der Spitze des Buchstabenschafts. Auch
sie gehören zu dem Repertoire der
romanischen Initiale, in deren Geäste diese kleinen

Droleriefiguren mit akrobatischem
Geschick oft müßig herumklettern. Auf
unserem Bild sind dagegen diese spielerischen

Gymnasten zu Mitstreitern der großen

Auseinandersetzung geworden.
Nur kurze Zeit ist der bedeutendste

deutsche Theologe des Mittelalters, der
Dominikaner Albertus, dem schon die
Zeitgenossen den Beinamen des Großen
gegeben haben, Bischof von Regensburg
gewesen. 1260 in kritischer Stunde auf den
bischöflichen Stuhl berufen, hat er durch
Sparsamkeit und Umsicht die Schulden
seines Vorgängers getilgt, aber, eine echte

Gelehrtennatur, auf die Dauer keine
Befriedigung in den kirchlichen Verwaltungsgeschäften

gefunden. Schon im März 1262

wurde er auf seine Bitte von seinem Amt
entbunden, aber kurz darauf vom Papst
zum Kreuzzugsprediger für die Länder
deutscher Zunge bestellt. Aus der Zeit seiner

neuen Tätigkeit stammt ein 1267
wahrscheinlich in Würzburg ausgestellter und

heute im Allgemeinen Staatsarchiv in München

(Regensburg Dominikaner Urk. 94)
verwahrter Ablaß (Abb. 7), der den großen

Dominikaner noch einmal in Beziehung

zu Regensburg zeigt. «Bruder Albertus,

einstmals Bischof von Regensburg»,
gewährt auf Bitten der dortigen Dominikaner

all denen, die deren Kirche an den

Festtagen der Seligen Dominicus und
Petrus Martyr und des Kirchenpatrons Bla-
sius besuchen, einen Ablaß von 40 Tagen.
Vielleicht darf man in der kleinen,
sorgfältig geschriebenen Urkunde ein
Autograph des Albertus erblicken, der auch als

Theoretiker des Ablasses hervorgetreten ist.
Die Geschichte der bayerischen Kirche

im Mittelalter ist unauflöslich mit dem Wirken

der Benediktiner, des ältesten und
ehrwürdigsten Ordens des Abendlandes,
verbunden. Gewiß bezeichnen das frühe und
hohe Mittelalter den Höhepunkt seiner

Geltung, doch ist seine geistige und
künstlerische Kraft auch in der Spätzeit nicht
erloschen, als ihm in anderen, neue Wege
einschlagenden mönchischen Gemeinschaften

Konkurrenten erwachsen waren.
Sprechende Zeugen für die immer noch
bewahrte geistige Lebendigkeit sind zwei im
Benediktinerkloster Metten 1414 im Auftrag

des Abtes Petrus I. entstandene Bilder-
handschriften, die zu den Glanzleistungen
nicht nur der bayerischen, sondern der
deutschen Buchmalerei dieser Zeit gehören.
Neben einem Codex mit ungewöhnlich
reichen Federzeichnungen, der unter anderem
eine berühmte Armenbibel und ein Evan-
geliar mit Evangelistenbildern von seltener
Schönheit enthält, steht die vielleicht von
den gleichen Künstlern, sicher aber in dem
Donaukloster geschaffene «Mettener
Regel» (München, Bayerische Staatsbibliothek,

Cod.lat. 8201*). In dem Codex finden
sich zu Beginn der einzelnen Kapitel des

lateinischen und deutschen Textes der
Benediktinerregel kleine Bilder in Deckfarben
und Federzeichnung mit Szenen aus dem
Leben des Ordensgründers. Den Stoff zu
ihren Darstellungen konnten die Künstler

63



nur dem zweiten Buch der Dialoge Papst
Gregors d.Gr. (590-604) entnehmen, der
uns allein, allerdings oft in verklärender
Legende, das Leben des hl. Benedikt
erzählt. Es kann nicht überraschen, daß
zuerst in Italien, dem Heimatland des Ordens,
künstlerische Darstellungen des hl. Benedikt

und einzelner Szenen aus seinem Leben
begegnen und daß um 1072 in dem Mutterkloster

Monte Cassino in der Blütezeit unter
Abt Desiderius eine Handschrift entstand,
in der wohl zum ersten Mal die Wundertaten

des Ordensgründers im Anschluß an
Gregors Erzählung in einem umfangreichen
Illustrationszyklus behandelt wurden. Für
die spätmittelalterliche deutsche
Buchmalerei scheint dann vor allem eine in dem
oberrheinischen Kloster Schuttern zwischen
1265 und 1295 geschaffene Bearbeitung des

Benediktuslebens in Versen von Bedeutung
gewesen zu sein, die den überlieferten Stoff
in 115 Einzelszenen zerlegte. Diese Tradition

spiegelt auch die Mettener Handschrift,
in der eine gleiche Anzahl von Illustrationen

vorgesehen war und den kleinen
Bildern in senkrechter Richtung je zwei Verse
dieser metrischen Fassung als Erläuterung
beigegeben sind. Die Verbindung der
Miniaturen mit dem Text der Regel, in den
sie eingestreut sind, mag vielleicht auf den
Wunsch des Auftraggebers, des Abtes
Petrus, zurückgehen. Dem Zauber dieser
schönen, leider nicht ganz ausgeführten
Bilderfolge kann sich auch der heutige
Betrachter kaum entziehen. Die Künstler
erzählen das Leben des Heiligen in der

Sprache ihrer Zeit und haben dadurch
Kulturbilder von hohem Rang geschaffen.
Aber nicht darauf allein beruht der Wert
der kleinen Gemälde, die sich durch liebevolle

Naturbeobachtung auszeichnen und
gelegentlich als Hintergrund die
Hügellandschaft der Donaugegend mit ihren
Fernblicken vor das Auge des Beschauers
zaubern. Was von ihnen ausströmt, ist vor
allem eine benediktinische Stimmung, die
auch furchtbare Begebenheiten, an denen
es in der Legende des Heiligen nicht mangelt,

mildert und verklärt. In den Gestalten
Benedikts und seiner Gefährten mit ihren
feinen Händen, ihren blassen Gesichtern
und dem nach innen gewandten Blick ist
keine Individualisierung angestrebt, da es

den Malern sichtlich um den Typus des

vollkommenen Mönches zu tun war. Auch
das Wunder, von dem diese Bilder so gern
berichten, vollzieht sich nicht mit lautem
theatralischem Effekt, sondern in einer
intimen, oft auch durch die zartgemusterten,
aus der böhmischen Buchmalerei übernommenen

teppichartigen Hintergründe
verstärkten Atmosphäre der Stille. Jedes laute
Pathos ist aus dieser Welt des Wunders
verbannt, aber auch keine äußerlich sichtbare
Anstrengung ist vonnöten: mühelos fügt
sich durch die Kraft, die von Benedikt
ausgeht, das in den Fluß versunkene Sensenblatt

des Bauern wieder an den Griff, und
durch das Gebet des Heiligen wird dem zur
Rettung seines Mitbruders Placidus
ausgesandten Maurus die Gnade zuteil, gleich
Petrus über den Wogen zu wandeln (Abb. 8).

KIRCHLICHE HANDSCHRIFTEN AUS ALTBAYERN
Legenden zu den nachfolgenden 7 Bildern (Kommentar im Text S. 58ff.)

2 Monatsarbeiten aus einer astronomischen Hand¬

schrift, Salzburg 818
3 Schlußseite aus einer Kanoneshandschrift, Salzburg,

Ende des 8.Jahrhunderts
4 Äbtissin Uta aus dem Regelbuch von

Niedermünster. Regensburg, Ende des 1O.Jahrhunderts
5 Mandragora als Braut Christi aus: Honorius
Augustodunensis, Kommentar zum Hohen Lied.

12. Jahrhundert

6 Große Initiale V aus: Rupert von Deutz, De vic¬

toria verbi Dei. 12.Jahrhundert
7 Urkunde mit Siegel: Albertus Magnus, Ablaß für

die Regensburger Predigerkirche, 1267
8 Zwei Szenen aus dem Leben des hl. Benedikt.

Mettener Regel, 1414

64



SS! <—^ r;

fBR,**ttIVN <¦»'
<-->

^

* M

„i
ïmm~ xlt&S

êè

^M, êr:'M:,.'-'/ -~*

ï>

11 s / ti^i /¦iiiiU'. > ¦

IH i

j: akM! 't.

?ft»NOM «TO

s
71

_?



6XmrtArvoreiì:ATìr ^Amxrefcleor
i iWtrauiduimiT.m*rnfepAr«u: tri
nttJtttr pAterJf &fA)utdr dLffr
fcrdr-&trefunutnrUnr miKuiCPo-

Trtm^xr- for-rnAexe^unA^ovtttAr-
er^dtuerfitATplurerfActruni
t^ueroporefbwarexcUidtrrtu
tneriauArrttT*tem - quiAumrAf
nutneruCnotre- $tt1t*u-. unurdr
WìXflder- unurr»t>ApnfmA

^iautrueror»AncfidcmnonV»At&^
CAtbolicufnorwotefl dici- auiA.ca

-tliot^cAin nomen&Yiclem-

"Mjenurêpr-ofâwiMré- *4ucrtur
ueriTJtrem rekeU»reftrr'

efflfiVNT
«S6ÎRi§
UBR1S61DTC
QVOD1NOCAV1

KiAPReKsNSVM
e /

MVì-!DVSS6PTB:
1THST. DTEBVS- Clcxvi- '

e&òocryvri iiv. XX m

INleUtfìlas

e

tossiva
smom
Ml\'AeT6RNA

"ff""*4 l?*cî,Jr**Y^*^ ?£,



Ci CT. Ci

s:

\

£

¦^.

a
4w& i-'.'lÄ

vj•-2Pw»^ ¦-, -



A. A G

T^VÂi-rf CO M. IT 9(«ii g.A»*-» EOI»!'Aß-
Ä al * S tBHTV I £

V

Iß*m
g iaai^rä2"ï^tf

ciIaBfimi'l)FSrojfrfAA4^^iiciL0EiLur»JLA
OST QUIA TOTVS C0AlTAT5VlfA-^e0XjL-

o k»4 mmdnautk rmfc rwtprVrtwalib
' nu\mi,^miiiW-roccc4b^qtitloncno
tu ÇyonÇxcû tnjgnoappviraru Çatnun

dtaqvnL{tmcApttz;fyonfoAddüa£<iiu
übeoMirtä CA.pimyontvdi<idcmstt reditntvr

J^0^' tnnayUifnctpr^Surummfqppedmrbce^tk.

v S/^inumrcmandraOTraiTgafcpudlafiric&tprrcirix
"^^tnBUWTltt-cui ninnü cömp-diioftuin^c ngflàobntrc

JlùppUcjrter feed ùxr'miiert fi&umurRêxgcii (utumitt
M$iru<rru uemenfamifeä niiferabilrrnuda muanenf- daist-
^Xudte-aurrócapurimponrc-adn^

ilragomëbertu fornii hutruni cörpifbabenfune capire-<si*»i

•

tonrrrundr.



IfteliW'eßr fa*"** CwroœSw JivK#, 6 -

dinrpirrrgni'iüud t\cquoanUAfàmrrrg}<°fucrœcbuLiœgmmfbumani.-iuuàltmatr'ddectRz
munir rmicemodi-rtpcmr lini uotra-iijnfhSrnirraluYii de uicìoru liti «fi -Hoc mdïrtpemtf
trzbrv mlUnfn. nie ufijt uebtrmtr mliarr ndrfiruEpuzajif<pf Mc lctuccr nrr&faifufmenzkuirii
boni opirdfbdcrr pofltf- fcdm dignraitmuli <ji«V pfa-iil,.ur uoar ütrrdr uu:'faru üiudìCcrr
nftn.u(n-iri«d doqumdu'diifìcilil'-immoiinpuflliuVfadurnrühifamfafw quiA uichru.nu%
nj f - >»•¦<?! rfs <i uiar-tibi qpprd«r.mjgn'impjï;)fern/-fqmmat.ynugnbomrquiàrufeft-
rmernacrram-ymiçtriç ûiuff ctrraTnmirS-.whBcinma.quumjgna.caiitcîiotuaqufad-if
tud-mr côpdlw-yjTutgn debet rr ffraor fafhiditadpUcendulieo(fipa^fìim^foc'b.vquoo
(Um liberai fmrcui'çpn nrmo mu ic-annr^ipRiüliü.ipraOipimtucjuf apuir ofmito jlm
mi^mfnmìuftrirdifÒTar-fu^-ormnilaudtrrcpI^ajrurairiTrcj&m ytnjicmrtuiiineei.ti3.ta:
nTtbi(ucr^r1HfrrymobTi^rrMrc--'.iUcuilemffcpûa^r. ].imnctxt>urboc incrrrdietiT-dtcpiuirbi
TriTrJÓtpronocji>wioct»niin.idrmpniifdicfnrrum"iu cauf.r rar uoccr-tg^fouiclöria muffì-

ûlcbofaCqtiÇnd {jwinr Ûr qyf>Jiïni ci juitrritolujr.yàdbuc ecnztnâxr -eu çaxdcnr yiWöfHfuiefc'1

ftrAtwliftnrucl^uanr iUe t&^feaco tteg?? rnhtft-h^enfV-Jinm frpri- ¦ -.¦ cornu.i d*rr-draco ïqtfe*

TmiffnTfiTpenTarnTquuf.iwctrij»dMÌwl"f:*ûrïwri/if.or&tf im mfï Ceduchn" J <*« c adm-rfiri ulhj*fi

vcuTal.racram-Vrr putrido?rrpu^ :

H fcf"m<4pnaÄiciitjawd&«7Möfp&iHn7^pd€fhTiaurra>nfrrnicf fitri inutpmf vwJCdc uerb
h'JI tl.. /•... _ ._ — it~.ä ...» w. .,.-.-. tuf ».. rr « 1 »fii tifi il fu lì i-jin.'i f'tf ;: i n tiifn fijui 1

fcf"mch>n'* «ti di .<j«md'^cjitûff(rruir^pdefiroaurr confvrmçf fimmugmif eiufdf u*rî'i
tide ftU* fui-«ce wtCMirr-1ufaftàutw magnificatirr p ipfiû ufiu imi curnê fàc tu .£ iffii fi!;u (u j

dm y};{>mii^ f}rm.vpm-eui'ê~utcixir}-na.nvA-tii nohihC irt in<h> ¦/~a>nfuf& dmamf udicnM«i
(Un

¦'•«:;r*Sb
-fc'

F"

prppffm tin.
adijuii&r rpftuf

muicîj.ijuj.î
v -HTf. fWff HtfJ- '¦

Vir.! -î«|-::tfrVÏ

f-a] tn':

nfrj:iâTiîm.n*g;
fi*rrmid<?-naj>

ahtmau-ncq--f

fiiudir-n«j: err

i ¦

ttri ii

#
i i-rnin

h«i ucrr la*

¦^ d.iiiiUf-7tr •".!•"A



Jj^ -Htm Ä^TVW«» J^A^f^Ssn*»-»^! -sêîjt&dti« [^^^^ ^nX^iaewnl,j (aUÏ?^

Mt) Aw, knvy VVvC ,& Ilaria«ffiôlew twP ^xgnar \vc miew»i»>*c-4ptn«Ht«^>y&mm /'

^

if

-./

3»J

¦ 3 #



•: "
XX XX«>.'K¦ ;

3 -
XXX X XX Xa :¦

%% c« ^ X
-. :.î.

K.,¦"
5"_

^^Bi rat;

ìr>cccnjmwunmouc
mtoanuu* :**•

îîîttîSF

IdttttQÛ

trotta ftntae ßmv
amtüiüitm mm& fior/
ttr fiültt am tmüicpen

fctofmmafcmonttf

^almttgtturjmljla?
mm omtufo*£nufttt
turçGrnmt^w^m

tanM^m murium

ßiti a^tttt

s r,M5P
:.:.-

J3 M-

58
M K
.:;.,:,

'l---
&è
iE

li¦k a.

ftti lift tftt ttlûOllS
ticronmtttfitouiitf* '3*

Cnmtm
mosti
culate
tjcttftmi
menno



.-¦:¦. t

»S

iV
3

v: W«J* K^ •¦

:

% ^ a ?:

*̂t

>.

..'-

sss AL*.—g^^ffi^s i'."SX


	Kirchliche Handschriften aus Altbayern

