Zeitschrift: Librarium : Zeitschrift der Schweizerischen Bibliophilen-Gesellschaft =

revue de la Société Suisse des Bibliophiles

Herausgeber: Schweizerische Bibliophilen-Gesellschaft

Band: 2 (1959)

Heft: 3

Artikel: Konnen sie lesen? : Das Gedicht "Uber die Geburt Jesu"
Autor: Trunz, Erich / Gryphius, Andreas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-387882

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-387882
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

KONNEN SIE LESEN?

Das Gedicht «Uber die Geburt Jesu» von Andreas Gryphius

interpretiert von Erich Trunz.

Uber die Geburt Fesu

Nacht, mehr denn lichte Nacht! Nacht, lichter als der Tag!
Nacht, heller als die Sonn’! in der das Licht geboren,

Das Gott, der Licht in Licht wohnhaftig, thm erkoren!

O Nacht, die alle Nécht’ und Tdge trotzen mag!

O freudenreiche Nacht, in welcher Ach und Klag

Und Finsternis, und was sich auf die Welt verschworen,
Und Furcht und Hollenangst und Schrecken war verloren,
Der Himmel bricht; doch fillt nunmehr kein Donnerschlag.

Der Zeit und Ndchte schuf, ist diese Nacht ankommen
Und hat das Recht der Zeit und Fleisch an sich genommen
Und unser Fleisch und Leit der Ewigkeit vermacht.

Der Fammer triibe Nacht, die schwarze Nacht der Siinden,
Des Grabes Dunkelheit mufl durch die Nacht verschwinden.
Nacht, lichter als der Tag! Nacht, mehr denn lichte Nacht!

Der Titel des Gedichts nennt das Thema,
einen Gegenstand aus der Heilsgeschichte,
der jedem Leser bekannt ist. Das Gedicht
beginnt mit einem Anruf: feiernd und prei-
send wird die Nacht der Geburt des Hei-
lands angesprochen. Auffallend ist, da3 zu
dem Worte «Nacht» das Eigenschaftswort
«licht » hinzugesetzt ist; das wiederholt sich
sogleich noch zweimal: «lichter », «heller ».
Das Wort «Nacht » meint zeitlich die Nacht
der Geburt Jesu, die Zeit der physischen
Dunkelheit. « Hell » ist sie, weil das « Licht »
der Welt geboren wird; hier wird also in
tibertragenem Sinne gesprochen.

Der ersten Halbzeile entspricht die
zweite und ebenso die erste Halbzeile des
2. Verses: jedesmal der Anruf «Nachty,
dann eine Apposition im Komparativ,
jedesmal der gleiche Rhythmus. Der Tenor
des Gedichts ist hier bereits gegeben:

192

Strenger Parallelismus, feiernde Anrufe
iibersteigernde Paradoxe; dadurch wirkt
der Stil formbetont, rhetorisch-feierlich.
Die Komparative (in 1,2 und 2,1 als gram-
matische Komparative, in 1,1 durch «mehr
denn », in 4 verbal umschrieben) verleihen
allem etwas Steigerndes, Bewegtes.
...in der das Licht geboren,
Das Gott, der Licht in Licht wohnhaftig,
thm erkoren!

Das Pronomen «ihm» kann im 17. Jahr-
hundert noch reflexiv gebraucht werden
(= «sich»). Der heilsgeschichtlich-dogma-
tische Zusammenhang ist in dichterischer
Bildersprache ausgesagt: Gott, seinem We-
sen nach Licht, und in Licht wohnend, hat
Licht, also ein Stiick von sich, auf der Erde
geboren werden lassen in dieser Nacht.
Dieser Satz fiillt drei Halbzeilen, so viel wie
vorher die Anrufe; diesmal sind die Halb-



zeilen nicht mehr scharf getrennt, der Zu-
sammenhang verbindet sie inhaltlich wie
klanglich, und sogar die Verszisur macht
kaum einen Einschnitt.

Uberhaupt ist die Gliederung der Verse
wechselreich. In Vers 1 und 2 sitzen die
Einschnitte nach dem 3. Takt. In Vers 3
sind sie da, wo die barocken Schragstriche,
die «Virgeln» stehn (und diese gliederten
sichtbarer als die modernen Kommata, die
wir dafiir setzen): «Das Gott / der licht in
licht wohnhaftig / ihm erkoren!» Vers 4 hat
den Einschnitt schon nach dem ersten Takt.
Blickt man weiter, so sieht man: zwischen
scharf eingehaltenen Zisuren und iiber-
deckten Zisuren kommen alle Zwischen-
stufen vor, und der Langvers erhilt durch
die wechselnde Gliederung groB8e Mannig-
faltigkeit. Dadurch ist er fahig zu kurzen
Ausrufen, aber auch zu wortkriftig-langen
Sitzen, die in der Fiille des Geschauten und
Durchdachten sich nicht genugtun kénnen.
Eine bewegte und zugleich eine geformte
und strenge Sprache. (Auch der Glaube
jener Epoche war ein Zugleich von echter
starker Innerlichkeit und formaler, logisch
aufgebauter Dogmatik.) Die vierte Zeile
faBt abklingend zusammen: Diese Nacht
ist mehr als alle anderen Tage und Nachte
der Weltgeschichte, ist ihr Angelpunkt.

Das zweite Quartett beginnt ebenfalls als
Anruf. In dem Adjektiv «freudenreich »
(aber nur hier) klingt das Gefithl der Men-
schen auf. Gryphius liebt die substantivische
Verwendung von «Ach », weil sie lebendiger
und kiirzer ist als abstrakte Worter (wie
«Triitbsal » usw.). «Finsternis » ist hier wie-
der emblematisch benutzt fiir Siindhaftig-
keit, Gottesferne. Zu diesem Bereich gehort,
«was auf die Welt schwort », was nur irdisch
denkt, denn rein weltlicher Sinn ist Seelen-
fang des Bosen. Aber diese Macht des Bésen
st nun gebrochen («verloren») durch die
Heilstat. Sie erscheint im dichterischen
Bilde — wie schon vorher — als Licht vom
Himmel; als Blitz («der Himmel bricht»);
aber kein Donner folgt: was kam, ist nur
Licht, nur Gutes, kein Zorn. Die Art, wie

dieser ganze Gedankengang geformt wird,
ist kunstvoll: Zwischen die Anrufung des
Heils am Anfang (« O freudenreicheNacht »)
und die Darstellung des Heils am Ende der
Strophe («Der Himmel bricht») wird die
Schilderung der Welt eingeschoben, deren
Disternis durch Wortwahl («Ach», «Hol-
lenangst» usw.) und Haufung angedeutet
wird: erst eine substantivische Dreier-
gruppe («Ach und Klag und Finsternis »),
am Ende noch einmal eine solche («Furcht
und Hoéllenangst und Schrecken »), dazwi-
schen ein Substantivsatz («was sich auf die
Welt verschworen»). Diese Teile stehen
nicht parallel im Verse; dadurch erhilt die-
ser seine Mannigfaltigkeit und Bewegung;
er eilt vorwarts; wieder befinden sich die
Innenpausen an verschiedenen Stellen der
Zeilen.

Im ersten Terzett ist grammatisch der
einleitende Relativsatz das Subjekt des fol-
genden Hauptsatzes, inhaltlich dort Gott-
Vater, hier Gott-Sohn, so daf3 die mystische
Identitat sprachlich symbolisiert wird ; zwei
Halbverse; die normale Zasur tritt wieder
in ihr Recht. Die Formulierung des Folgen-
den, fliissig im Klanglichen und pointiert in
der antithetischen Wortwahl, ist zugleich -
wie immer — theologisch sehr genau: Gott
nimmt das Gesetz der Zeitlichkeit (mit
Schmerz und Tod) auf sich; der Mensch
gibt es nicht auf, sondern aus dem Zeit-
lichen entwickelt sich sein Ewiges, er bleibt
dabei erhalten als Person,auchals « Fleisch »,
denn im himmlischen Jerusalem erhalten
die Seligen neue verklarte Leiber. Scharf
die Parallelen und Antithesen: «Zeit und
Fleisch » gegen «Fleisch und Zeit»; «an-
nehmen » gegen «vermachen »; «die Nach-
te», die Gott-Vater schuf, gegen «diese
Nacht », in welcher Gott-Sohn in das Ge-
schaffene eintritt. Jedesmal ist es ein Para-
doxon, ein Uberschneiden der Bereiche:
Gott nicht mehr Gott, unterworfen irdischer
Bedingtheit; der Mensch nicht mehr
Mensch, erhoben in die Freiheit der Ewig-
keit. Eben darin liegt das religiose Ereignis.
Die Formulierung driickt es gerade durch

193



ihre Pointierung und Antithetik aus: das
Ratselhafte, das iiber irdisches Gesetz Hin-
ausgehende, die Verschmelzung der Spha-
ren.

Das zweite Terzett beginnt mit einer drei-
gliedrigen Haufung, je ein Hauptwort und
dazu ein anderes im Genitiv, Adjektive tre-
ten verstarkend hinzu. Noch einmal ist von
der stindhaften unerlosten Welt die Rede,
und wieder wird sie emblematisch be-
zeichnet: das Grab ist « Dunkelheit », weil
vor Christi Erscheinen der durch die Erb-
sunde belastete Mensch dort ohne Erls-
sungshoffnung lag. Dies alles «mul3 durch
die Nacht verschwinden »: das Pradikat hat
eine Halbzeile fir sich, wie jedes der drei
Subjekte; auf dem Verb liegt der Ton, es
steht am Ende, triumphierend, inhaltliche
Auflosung des Reimworts «Siinden ». Das
Verspaar ist nun geschlossen; es ist aufge-
baut auf den Gegensatz: Die Nacht ver-
schwindet durch die Nacht. Der letzte Vers
greift zuriick: seine Wortwahl auf das gegen
den SchluB hin immer haufiger werdende,
fast wie ein Wortspiel benutzte Wort
«Nacht»; sein Reim auf das erste Terzett;
sein Inhalt auf das ganze Sonett; und sein
Wortlaut auf die 1. Zeile (Wiederholung,
nur mit Umstellung der Halbverse). So
steht am SchluB3 wieder der preisende,
erstaunte, iberwaltigte Anruf mit der con-
tradictio in adiecto, die ein Zeichen dafiir
ist, dafB3 auf etwas gezielt wird, was im Be-
reich der Menschen unméglich ist. Vom
Beginn des Gedichts bis zum Ende ist das
Wunder der Erlésung bejubelt und zugleich
durchdacht; im Durchdenken wird es nicht
weniger wunderbar, sondern erst recht als
Wunder deutlich, darum steht am Ende der
gleiche Ausruf wie am Anfang.

Versuchen wir jetzt, das Gedicht als
Ganzes zu iiberblicken. Sein Thema ist «die
Geburt Jesu ». Das Thema, an sich fest um-
rissen, gab dem Dichter (ahnlich wie den
Malern, die es auch immer wieder zu be-
handeln hatten) verschiedene Moglichkei-
ten. Man konnte die menschlich-legendare
Seite darstellen, die Nacht im Stall mit

194

Ochs und Esel; oder die weihnachtlich-
festliche mit den Chéren der Engel und der
Freude der Glaubigen; oder die heilsge-
schichtlich-dogmatische, die Ankunft des
Erlosers, der zwischen Siindenfall und
Jungstem Gericht das Schicksal der Men-
schen ins Heil wendet. Entsprechend waren
die Stilméglichkeiten: idyllisch-ausmalend,
lyrisch-stimmungsvoll, sachlich-belehrend.
Der Charakter dieses Gedichts von Gry-
phius ist feierlich-preisendes Ansprechen
des heilsgeschichtlichen Geschehens. Hinter
den bildhaften Woértern und rhetorischen
Wendungen steht ein dogmatisch genauer
Inhalt. Das Gedicht kann sachlich nichts
Neues mitteilen, sondern es kommt alles
darauf an, wie es sein Thema zur Darstel-
lung bringt. Das, wovon es spricht, sind Zu-
sammenhinge, die man weil3 und doch nie
zu Ende begreift, weil inhaltliches Wissen
nicht religioses Besitzen ist. Darum kann
das Gedicht am Ende zum Anfang zuriick-
kehren: das alles durchgriibelnde religiése
Denken kommt schlieBlich wieder auf das
Wunder des Heilsgeschehens hinaus, von
dem es ausging.

Das Thema ist die Geburt Jesu, das sagt
der Titel deutlich und einfach; das Gedicht
behandelt abernicht dieses Geschehen selbst,
sondern seine Bedeutung. Nach biblischem
Bericht geschah die Geburt Jesu nachts.
Dadurch ist das Motiv der «Nacht» vom
Stoff her gegeben (als reale Zeit). Das Ge-
dicht will nun aber von der Bedeutung
dieser Geburt sprechen, Sie besteht darin,
daBl in die siindige, unerloste Welt der
Heiland kam, bildhaft gesprochen: in die
néachtlich-dunkle Welt das Licht. Dadurch
ist das Motiv der «Nacht» vom Gehalt her
gegeben (als Bild, als Emblem). Die Be-
zeichnung «Nacht » fiir die unerléste siin-
dige Welt ist nicht willkiirlich und nicht
dekorativ. Man kann sie nur recht ver-
stehen, wenn man weil3, in welcher Weise
Gryphius und seine Zeitgenossen die Dinge
der Naturordnung auf die Heilsordnung
bezogen. Das ganze Weltbild war «emble-
matisch». Dal3 es Tag und Nacht gibt, ist



bereits ein Hinweis auf Gott und Teufel;
der Mensch legt das nicht in die Dinge
hinein, sondern diese Bedeutung liegt gott-
gewollt in ihnen. Der Mensch mul3 an-

schauend und denkend diesen tieferen Sinn

der Erscheinungen wahrnehmen. Natur-
ordnung und Heilsordnung haben geheime
Beziehungen. DafB die Geburt des Heilands
nachts erfolgte, hat also bereits eine sinn-
bildliche Bedeutung: Er wird in die nacht-
liche, das hei3t dem géttlichen Lichte abge-
wandte Welt hineingeboren. Hier liegt fiir
das Gedicht die innere Beziehung zwischen
der Nacht als zeitlichem Motiv und der
Nacht als sinnbildlichem Motiv. Dadurch
ergibt sich die Moglichkeit, im Gedicht
«Nacht » (= unerloste Welt) gegen «Nacht »
(= Ankunft des Erlosers) zu setzen, und
diese Moglichkeit wird nun formal virtuos
durchgespielt. In der Geburt Jesu vereint
sich ein allgemeiner heilsgeschichtlich-
theologischer Verhalt mit einem einmaligen
Geschehen; in der Sprache des Gedichts
wird jener durch die emblematische Sprach-
schicht angedeutet, dieses durch die zeitlich-
reale. Weil nun der theologische und der
reale Bereich in der Geburt Jesu zusammen-
fallen, haben auch die beiden Sprachbe-
reiche in dem Gedicht ihren Berithrungs-
punkt: das gleiche Wort. DaB3 Tiefsinn und
Wortspiel einander nicht ausschlieBen,
sondern einander steigern, gehért zu den
Besonderheiten des Barock und zugleich
von Gryphius; nicht alle Barock-Dichter
haben es versucht, und nicht allen, die es
versuchten, ist es gelungen.

Das Thema des Gedichts gehért zu dem-
jenigen Bereich, welchen das Barock, das

eine Rangordnung der Themen kannte, als

hohen, ja hochsten Bereich ansah. Dem
«hohen » Gegenstand muB3 nun eine «hohe »
Form entsprechen. Das Barock hatte fiir die
Formen seiner Kunst — auch der Dichtung —
feste Ordnungen. Der «ordo» der Kunst-
form symbolisiert den «ordo » der Welt und
gehort insofern gerade zu dem religiosen
Thema. Vom ersten bis letzten Wort ist das
Gedicht formbewuf3t und formbetont. Das

Sonett ist eine der wenigen lyrischen For-
men, deren Lange von vornherein feststeht;
in dem Bereich von 14 Zeilen muf3 alles
zu Sagende Raum finden; sein Geist ist
Form und Grenze. Von vornherein sind die
zwel Quartette und die zwei Terzette als
Gliederung gegeben. In diesem Gedicht nun
geht die gedankliche Gliederung genau mit
der vorgegebenen formalen Gliederung
iiberein. Jede der kurzen Strophen ist ein
Anschwellen und ruhig-volles Austonen.
Trotz der keineswegs immer einfachen Ge-
danken- und Satzfiigungen liest sich das
Sonett fliissig und glatt. Zu seinem rheto-
rischen Charakter gehért auch die Vir-
tuositat des Verses. Selbst das Grauenhafte,
das unzweifelhaft mit tiefem Ernst gesagt
ist («Furcht und Hoéllenangst und Schrek-
ken »), fiigt sich der formalen Gelaufigkeit
ein. Trotz der starken Bewegung in den An-
rufen ruht jede Strophe in sich; das Gedicht
drangt nicht (wie andere Sonette des Dich-
ters) auf einen SchluB-Hohepunkt hin.
Das hidngt damit zusammen, dalB3 es ein
objektives, seine Losung von vornherein in
sich tragendes Thema hat. In der ersten und
in der letzten Strophe kommt das Wort
«Nacht » je 6mal vor; aber Gryphius weil3,
daf3 man dergleichen Formen nicht uiber-
spitzen darf; die Binnenstrophen haben es
nur einmal beziehungsweise zweimal. An-
rufe, Hiaufungen, Antithesen, Bildlichkeit
sind allgemeine Stilmittel des Barock. Sie
sind hier aber so benutzt, da3 sie immer
sinngemil sind; der Anruf: Preis des gott-
lichen Wunders; die Haufung: Schilderung
der Furchtbarkeit der dem Bésen verfalle-
nen Welt; die Antithese: Ausdruck der
religiosen Paradoxie; die Emblematik: Hin-
weis auf geheime Zusammenhinge. Und
die zwei Bereiche der Sprache versinnbild-
lichen die zwei Spharen (die gottliche und
die menschliche), die sich im Wunder
beriihren.

Die Geschliffenheit der Form (fiir Augen
der nachromantischen Zeit scheinbar eine
Kiihle) ist gepaart mit einer leidenschaft-
lichen Religiositat. Diese duBert sich aber

195



nur mittelbar; es gibt in dem Gedicht kein
«ich». Alles ist Objektivitat als Inhalt
(Heilsordnung, Dogma) und Objektivitit
als Form (rhetorische Figuren, Strenge der
Einzelfiigung). Die Religiositat des Dich-
ters durchlebt griiblerisch das Heilswunder.
Preis der Weltordnung, Zeichen der Er-
griffenheit wird nun seine Ordnung der
Form - eine Ordnung, die zur Virtuositit
werden kann und darf. In glanzvoll-poin-
tierter Rhetorik wird das Thema durchge-
fithrt, und diese Erlesenheit und Meister-
schaft ist gewollt, weil sie allein dieses

Religiosen Jubel und Durchdenken sich
nicht ausschlieBen, so schlieBen hier er-
griffener Anruf und geschliffenes Formspiel
einander nicht aus. Sie gehoren im Barock
zusammen. Eine starke Religiositat des Er-
lebens, eine reine Objektivitit des Motivs
und eine virtuos durchgefiihrte formale
Rhetorik werden in Spannung gesetzt und
werden vereinigt zu fruchtbarem Leben, zu
einem charaktervollen Organismus. So
macht die Einheit dieser Elemente den
besonderen Wesenszug und auch die GroBe
dieses Gedichts aus.

héchsten Stoffes wiirdig erscheint. So wie im

Vor drei Jahren gab der Germanist Benno von Wiese im August Bagel-Verlag in Dissel-
dorf zwei Bande Gedichterlauterungen aus der Werkstatt einer ganzen Reihe von Inter-
preten heraus. Was diese Anthologie von Interpretationen unter dem Titel «Die deutsche
Lyrik. Form und Geschichte » darbietet, hat vor allem den Vorteil der zeitlichen und der
geistigen Weite, denn die Gedichte reichen vom Hochmittelalter bis zur Gegenwart, und
die Interpretierenden (Helmut de Boor, Johannes Pfeiffer, Herbert Cysarz, Fritz Martini,
Albrecht Schone und viele andere) kommen von den verschiedensten Ausgangspunkten
her. Der Herausgeber war beherzt genug, allen Mitarbeitern volle Freiheit — und damit
dem Freund der Dichtung die nachgerade etwas seltene Wohltat zu gewéhren, anhand
einzelner Werkproben tiefer in die Geschichte der deutschen Lyrik hineingefiithrt zu wer-
den, ohne die Zwinge einer dogmatischen engen Lehrmeinung erdulden zu miissen. —
Der oben mitgeteilte Text steht im ersten Band: «Vom Mittelalter bis zur Frithromantik. »

&

DER GRUNDUNGSAKT DER UNIVERSITAT BASEL

Die dlteste Basler Universititsmatrikel hebt mit der auf der nebenstehenden Beilage wiedergegebenen kolorierten
Federzeichnung an. Sie stellt die Griindungsfeier vom 4. April 1460 dar. Vor dem Hochaltar des Basler Miinsters
iiberreicht der Bischof von Basel, Fohannes von Venningen, als Kanzler der Universitit dem Altbiirgermeister
Hans von Flachsland die Stiftungsbulle des Papstes Pius I1. Links vorn kniet Georg von Andlau, der erste Rektor
der Universitdt, wahrend im Hintergrund uschauer aus Rat und Biirgerschaft sich dringen. Der Maler ist
unbekannt.

Die ¥. R. Geigy AG in Basel hat dieses ihren Freunden zum Neujahr 1960 gestiftete Blatt in sehr dankens-
werter Weise auch unsern Lesern zur Verfiigung gestellt. Es weist voraus auf die kommenden Festlichkeiten zum
500. Griindungstag der Basler Hochschule. — Wir erinnern gern an Christoph Vischers Aufsatz «Zu einigen
Miniaturen der Basler Mairikel » in der «Stultifera Navis» (4, S.110ff., 1947).

196



	Können sie lesen? : Das Gedicht "Über die Geburt Jesu"

