
Zeitschrift: Librarium : Zeitschrift der Schweizerischen Bibliophilen-Gesellschaft =
revue de la Société Suisse des Bibliophiles

Herausgeber: Schweizerische Bibliophilen-Gesellschaft

Band: 2 (1959)

Heft: 3

Artikel: Können sie lesen? : Das Gedicht "Über die Geburt Jesu"

Autor: Trunz, Erich / Gryphius, Andreas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-387882

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-387882
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


KÖNNEN SIE LESEN?

Das Gedicht «Über die Geburt Jesu» von Andreas Gryphius
interpretiert von Erich Trunz.

Über die Geburt Jesu

Nacht, mehr denn lichte Nacht! Nacht, lichter als der Tag!
Nacht, heller als die Sonn'! in der das Licht geboren,

Das Gott, der Licht in Licht wohnhaftig, ihm erkoren!

O Nacht, die alle Nacht' und Tage trotzen mag!

O freudenreiche Nacht, in welcher Ach und Klag
Und Finsternis, und was sich auf die Welt verschworen,

Und Furcht und Höllenangst und Schrecken war verloren,
Der Himmel bricht; doch fällt nunmehr kein Donnerschlag.

Der Zeit und Nächte schuf, ist diese Nacht ankommen

Und hat das Recht der Zeit und Fleisch an sich genommen
Und unser Fleisch und Zeit der Ewigkeit vermacht.

Der Jammer trübe Nacht, die schwarze Nacht der Sünden,

Des Grabes Dunkelheit muß durch die Nacht verschwinden.

Nacht, lichter als der Tag! Nacht, mehr denn lichte Nacht!

Der Titel des Gedichts nennt das Thema,
einen Gegenstand aus der Heilsgeschichte,
der jedem Leser bekannt ist. Das Gedicht
beginnt mit einem Anruf: feiernd und preisend

wird die Nacht der Geburt des
Heilands angesprochen. Auffallend ist, daß zu
dem Worte «Nacht» das Eigenschaftswort
«licht » hinzugesetzt ist; das wiederholt sich
sogleich noch zweimal: «lichter», «heller».
Das Wort «Nacht » meint zeitlich die Nacht
der Geburt Jesu, die Zeit der physischen
Dunkelheit. «Hell » ist sie, weil das «Licht »

der Welt geboren wird; hier wird also in
übertragenem Sinne gesprochen.

Der ersten Halbzeile entspricht die
zweite und ebenso die erste Halbzeile des

2. Verses: jedesmal der Anruf «Nacht»,
dann eine Apposition im Komparativ,
jedesmal der gleiche Rhythmus. Der Tenor
des Gedichts ist hier bereits gegeben:

Strenger Parallelismus, feiernde Anrufe
übersteigernde Paradoxe; dadurch wirkt
der Stil formbetont, rhetorisch-feierlich.
Die Komparative (in 1,2 und 2,1 als
grammatische Komparative, in 1,1 durch «mehr
denn», in 4 verbal umschrieben) verleihen
allem etwas Steigerndes, Bewegtes.

...in der das Licht geboren,

Das Gott, der Licht in Licht wohnhaftig,
ihm erkoren!

Das Pronomen «ihm» kann im 17.Jahr¬
hundert noch reflexiv gebraucht werden

«sich»). Der heilsgeschichtlich-dogmatische

Zusammenhang ist in dichterischer
Bildersprache ausgesagt: Gott, seinem Wesen

nach Licht, und in Licht wohnend, hat
Licht, also ein Stück von sich, auf der Erde
geboren werden lassen in dieser Nacht.
Dieser Satz füllt drei Halbzeilen, so viel wie
vorher die Anrufe; diesmal sind die Halb-

192



Zeilen nicht mehr scharf getrennt, der
Zusammenhang verbindet sie inhaltlich wie
klanglich, und sogar die Verszäsur macht
kaum einen Einschnitt.

Überhaupt ist die Gliederung der Verse
wechselreich. In Vers 1 und 2 sitzen die
Einschnitte nach dem 3. Takt. In Vers 3

sind sie da, wo die barocken Schrägstriche,
die «Virgeln» stehn (und diese gliederten
sichtbarer als die modernen Kommata, die
wir dafür setzen) : « Das Gott / der licht in
licht wohnhaftig / ihm erkoren » Vers 4 hat
den Einschnitt schon nach dem ersten Takt.
Blickt man weiter, so sieht man: zwischen
scharf eingehaltenen Zäsuren und
überdeckten Zäsuren kommen alle Zwischenstufen

vor, und der Langvers erhält durch
die wechselnde Gliederung große
Mannigfaltigkeit. Dadurch ist er fähig zu kurzen
Ausrufen, aber auch zu wortkräftig-langen
Sätzen, die in der Fülle des Geschauten und
Durchdachten sich nicht genugtun können.
Eine bewegte und zugleich eine geformte
und strenge Sprache. (Auch der Glaube
jener Epoche war ein Zugleich von echter
starker Innerlichkeit und formaler, logisch
aufgebauter Dogmatik.) Die vierte Zeile
faßt abklingend zusammen: Diese Nacht
ist mehr als alle anderen Tage und Nächte
der Weltgeschichte, ist ihr Angelpunkt.

Das zweite Quartett beginnt ebenfalls als

Anruf. In dem Adjektiv «freudenreich»
(aber nur hier) klingt das Gefühl der
Menschen auf. Gryphius liebt die substantivische
Verwendung von «Ach », weil sie lebendiger
und kürzer ist als abstrakte Wörter (wie
«Trübsal» usw.). «Finsternis» ist hier wieder

emblematisch benutzt für Sündhaftigkeit,

Gottesferne. Zu diesem Bereich gehört,
«was aufdie Welt schwört », was nur irdisch
denkt, denn rein weltlicher Sinn ist Seelenfang

des Bösen. Aber diese Macht des Bösen
ist nun gebrochen («verloren») durch die
Heilstat. Sie erscheint im dichterischen
Bilde - wie schon vorher - als Licht vom
Himmel, als Blitz («der Himmel bricht»);
aber kein Donner folgt: was kam, ist nur
Licht, nur Gutes, kein Zorn. Die Art, wie

dieser ganze Gedankengang geformt wird,
ist kunstvoll: Zwischen die Anrufung des

Heils am Anfang («O freudenreicheNacht »)

und die Darstellung des Heils am Ende der
Strophe («Der Himmel bricht») wird die
Schilderung der Welt eingeschoben, deren
Düsternis durch Wortwahl («Ach»,
«Höllenangst » usw.) und Häufung angedeutet
wird: erst eine substantivische Dreiergruppe

(«Ach und Klag und Finsternis»),
am Ende noch einmal eine solche («Furcht
und Höllenangst und Schrecken »), dazwischen

ein Substantivsatz («was sich auf die
Welt verschworen»). Diese Teile stehen
nicht parallel im Verse; dadurch erhält dieser

seine Mannigfaltigkeit und Bewegung;
er eilt vorwärts; wieder befinden sich die

Innenpausen an verschiedenen Stellen der
Zeilen.

Im ersten Terzett ist grammatisch der
einleitende Relativsatz das Subjekt des

folgenden Hauptsatzes, inhaltlich dort Gott-
Vater, hier Gott-Sohn, so daß die mystische
Identität sprachlich symbolisiert wird; zwei
Halbverse; die normale Zäsur tritt wieder
in ihr Recht. Die Formulierung des Folgenden,

flüssig im Klanglichen und pointiert in
der antithetischen Wortwahl, ist zugleich -
wie immer - theologisch sehr genau: Gott
nimmt das Gesetz der Zeitlichkeit (mit
Schmerz und Tod) auf sich; der Mensch
gibt es nicht auf, sondern aus dem
Zeitlichen entwickelt sich sein Ewiges, er bleibt
dabei erhalten als Person, auch als « Fleisch »,
denn im himmlischen Jerusalem erhalten
die Seligen neue verklärte Leiber. Scharf
die Parallelen und Antithesen: «Zeit und
Fleisch» gegen «Fleisch und Zeit»;
«annehmen » gegen « vermachen » ; « die Nächte

», die Gott-Vater schuf, gegen « diese

Nacht», in welcher Gott-Sohn in das
Geschaffene eintritt. Jedesmal ist es ein
Paradoxon, ein Überschneiden der Bereiche:
Gott nicht mehr Gott, unterworfen irdischer
Bedingtheit; der Mensch nicht mehr
Mensch, erhoben in die Freiheit der Ewigkeit.

Eben darin liegt das religiöse Ereignis.
Die Formulierung drückt es gerade durch

193



ihre Pointierung und Antithetik aus: das

Rätselhafte, das über irdisches Gesetz

Hinausgehende, die Verschmelzung der Sphären.

Das zweite Terzett beginnt mit einer
dreigliedrigen Häufung, je ein Hauptwort und
dazu ein anderes im Genitiv, Adjektive treten

verstärkend hinzu. Noch einmal ist von
der sündhaften unerlösten Welt die Rede,
und wieder wird sie emblematisch
bezeichnet : das Grab ist « Dunkelheit », weil
vor Christi Erscheinen der durch die
Erbsünde belastete Mensch dort ohne
Erlösungshoffnung lag. Dies alles «muß durch
die Nacht verschwinden » : das Prädikat hat
eine Halbzeile für sich, wie jedes der drei
Subjekte; auf dem Verb liegt der Ton, es

steht am Ende, triumphierend, inhaltliche
Auflösung des Reimworts «Sünden». Das

Verspaar ist nun geschlossen; es ist aufgebaut

auf den Gegensatz: Die Nacht
verschwindet durch die Nacht. Der letzte Vers
greift zurück : seine Wortwahl auf das gegen
den Schluß hin immer häufiger werdende,
fast wie ein Wortspiel benutzte Wort
« Nacht » ; sein Reim auf das erste Terzett ;

sein Inhalt auf das ganze Sonett; und sein
Wortlaut auf die 1. Zeile (Wiederholung,
nur mit Umstellung der Halbverse). So

steht am Schluß wieder der preisende,
erstaunte, überwältigte Anruf mit der con-
tradictio in adiecto, die ein Zeichen dafür
ist, daß auf etwas gezielt wird, was im
Bereich der Menschen unmöglich ist. Vom
Beginn des Gedichts bis zum Ende ist das

Wunder der Erlösung bejubelt und zugleich
durchdacht; im Durchdenken wird es nicht
weniger wunderbar, sondern erst recht als

Wunder deutlich, darum steht am Ende der
gleiche Aus ruf wie am Anfang.

Versuchen wir jetzt, das Gedicht als

Ganzes zu überblicken. Sein Thema ist «die
Geburt Jesu». Das Thema, an sich fest
umrissen, gab dem Dichter (ähnlich wie den

Malern, die es auch immer wieder zu
behandeln hatten) verschiedene Möglichkeiten.

Man konnte die menschlich-legendäre
Seite darstellen, die Nacht im Stall mit

Ochs und Esel; oder die weihnachtlichfestliche

mit den Chören der Engel und der
Freude der Gläubigen; oder die
heilsgeschichtlich-dogmatische, die Ankunft des

Erlösers, der zwischen Sündenfall und
Jüngstem Gericht das Schicksal der
Menschen ins Heil wendet. Entsprechend waren
die Stilmöglichkeiten: idyllisch-ausmalend,
lyrisch-stimmungsvoll, sachlich-belehrend.
Der Charakter dieses Gedichts von Gry-
phius ist feierlich-preisendes Ansprechen
des heilsgeschichtlichen Geschehens. Hinter
den bildhaften Wörtern und rhetorischen
Wendungen steht ein dogmatisch genauer
Inhalt. Das Gedicht kann sachlich nichts
Neues mitteilen, sondern es kommt alles
darauf an, wie es sein Thema zur Darstellung

bringt. Das, wovon es spricht, sind
Zusammenhänge, die man weiß und doch nie
zu Ende begreift, weil inhaltliches Wissen
nicht religiöses Besitzen ist. Darum kann
das Gedicht am Ende zum Anfang
zurückkehren: das alles durchgrübelnde religiöse
Denken kommt schließlich wieder auf das

Wunder des Heilsgeschehens hinaus, von
dem es ausging.

Das Thema ist die Geburt Jesu, das sagt
der Titel deutlich und einfach; das Gedicht
behandelt aber nicht dieses Geschehen selbst,
sondern seine Bedeutung. Nach biblischem
Bericht geschah die Geburt Jesu nachts.
Dadurch ist das Motiv der «Nacht» vom
Stoff her gegeben (als reale Zeit). Das
Gedicht will nun aber von der Bedeutung
dieser Geburt sprechen. Sie besteht darin,
daß in die sündige, unerlöste Welt der
Heiland kam, bildhaft gesprochen: in die
nächtlich-dunkle Welt das Licht. Dadurch
ist das Motiv der «Nacht » vom Gehalt her
gegeben (als Bild, als Emblem). Die
Bezeichnung «Nacht» für die unerlöste sündige

Welt ist nicht willkürlich und nicht
dekorativ. Man kann sie nur recht
verstehen, wenn man weiß, in welcher Weise
Gryphius und seine Zeitgenossen die Dinge
der Naturordnung auf die Heilsordnung
bezogen. Das ganze Weltbild war
«emblematisch». Daß es Tag und Nacht gibt, ist

194



bereits ein Hinweis auf Gott und Teufel;
der Mensch legt das nicht in die Dinge
hinein, sondern diese Bedeutung liegt
gottgewollt in ihnen. Der Mensch muß
anschauend und denkend diesen tieferen Sinn
der Erscheinungen wahrnehmen.
Naturordnung und Heilsordnung haben geheime
Beziehungen. Daß die Geburt des Heilands
nachts erfolgte, hat also bereits eine
sinnbildliche Bedeutung: Er wird in die nächtliche,

das heißt dem göttlichen Lichte
abgewandte Welt hineingeboren. Hier liegt für
das Gedicht die innere Beziehung zwischen
der Nacht als zeitlichem Motiv und der
Nacht als sinnbildlichem Motiv. Dadurch
ergibt sich die Möglichkeit, im Gedicht
« Nacht » unerlöste Welt) gegen «Nacht »

Ankunft des Erlösers) zu setzen, und
diese Möglichkeit wird nun formal virtuos
durchgespielt. In der Geburt Jesu vereint
sich ein allgemeiner heilsgeschichtlich-
theologischer Verhalt mit einem einmaligen
Geschehen; in der Sprache des Gedichts
wird jener durch die emblematische Sprachschicht

angedeutet, dieses durch die zeitlichreale.

Weil nun der theologische und der
reale Bereich in der GeburtJesu zusammenfallen,

haben auch die beiden Sprachbereiche

in dem Gedicht ihren Berührungspunkt

: das gleiche Wort. Daß Tiefsinn und
Wortspiel einander nicht ausschließen,
sondern einander steigern, gehört zu den
Besonderheiten des Barock und zugleich
von Gryphius; nicht alle Barock-Dichter
haben es versucht, und nicht allen, die es

versuchten, ist es gelungen.
Das Thema des Gedichts gehört zu

demjenigen Bereich, welchen das Barock, das

eine Rangordnung der Themen kannte, als

hohen, ja höchsten Bereich ansah. Dem
«hohen » Gegenstand muß nun eine «hohe »

Form entsprechen. Das Barock hatte für die
Formen seiner Kunst - auch der Dichtung -
feste Ordnungen. Der «ordo» der Kunstform

symbolisiert den « ordo » der Welt und
gehört insofern gerade zu dem religiösen
Thema. Vom ersten bis letzten Wort ist das

Gedicht formbewußt und formbetont. Das

Sonett ist eine der wenigen lyrischen
Formen, deren Länge von vornherein feststeht;
in dem Bereich von 14 Zeilen muß alles

zu Sagende Raum finden; sein Geist ist
Form und Grenze. Von vornherein sind die
zwei Quartette und die zwei Terzette als

Gliederung gegeben. In diesem Gedicht nun
geht die gedankliche Gliederung genau mit
der vorgegebenen formalen Gliederung
überein. Jede der kurzen Strophen ist ein
Anschwellen und ruhig-volles Austönen.
Trotz der keineswegs immer einfachen
Gedanken- und Satzfügungen liest sich das

Sonett flüssig und glatt. Zu seinem
rhetorischen Charakter gehört auch die
Virtuosität des Verses. Selbst das Grauenhafte,
das unzweifelhaft mit tiefem Ernst gesagt
ist («Furcht und Höllenangst und Schrek-

ken»), fügt sich der formalen Geläufigkeit
ein. Trotz der starken Bewegung in den
Anrufen ruht jede Strophe in sich; das Gedicht
drängt nicht (wie andere Sonette des Dichters)

auf einen Schluß-Höhepunkt hin.
Das hängt damit zusammen, daß es ein

objektives, seine Lösung von vornherein in
sich tragendes Thema hat. In der ersten und
in der letzten Strophe kommt das Wort
«Nacht» je 6mal vor; aber Gryphius weiß,
daß man dergleichen Formen nicht
überspitzen darf; die Binnenstrophen haben es

nur einmal beziehungsweise zweimal.
Anrufe, Häufungen, Antithesen, Bildlichkeit
sind allgemeine Stilmittel des Barock. Sie

sind hier aber so benutzt, daß sie immer
sinngemäß sind; der Anruf: Preis des

göttlichen Wunders; die Häufung: Schilderung
der Furchtbarkeit der dem Bösen verfallenen

Welt; die Antithese: Ausdruck der
religiösen Paradoxic ; die Emblematik : Hinweis

auf geheime Zusammenhänge. Und
die zwei Bereiche der Sprache versinnbildlichen

die zwei Sphären (die göttliche und
die menschliche), die sich im Wunder
berühren.

Die Geschliffenheit der Form (für Augen
der nachromantischen Zeit scheinbar eine

Kühle) ist gepaart mit einer leidenschaftlichen

Religiosität. Diese äußert sich aber

195



nur mittelbar ; es gibt in dem Gedicht kein Religiösen Jubel und Durchdenken sich
«ich». Alles ist Objektivität als Inhalt nicht ausschließen, so schließen hier er-
(Heilsordnung, Dogma) und Objektivität griffener Anruf und geschliffenes Formspiel
als Form (rhetorische Figuren, Strenge der einander nicht aus. Sie gehören im Barock
Einzelfügung). Die Religiosität des Dich- zusammen. Eine starke Religiosität des Er-
ters durchlebt grüblerisch das Heilswunder. lebens, eine reine Objektivität des Motivs
Preis der Weltordnung, Zeichen der Er- und eine virtuos durchgeführte formale
griffenheit wird nun seine Ordnung der Rhetorik werden in Spannung gesetzt und
Form - eine Ordnung, die zur Virtuosität werden vereinigt zu fruchtbarem Leben, zu
werden kann und darf. In glanzvoll-poin- einem charaktervollen Organismus. So

tierter Rhetorik wird das Thema durchge- macht die Einheit dieser Elemente den

führt, und diese Erlesenheit und Meister- besonderen Wesenszug und auch die Größe
schaff ist gewollt, weil sie allein dieses dieses Gedichts aus.
höchsten Stoffes würdig erscheint. So wie im

Vor drei Jahren gab der Germanist Benno von Wiese im August Bagel-Verlag in Düsseldorf

zwei Bände Gedichterläuterungen aus der Werkstatt einer ganzen Reihe von
Interpreten heraus. Was diese Anthologie von Interpretationen unter dem Titel «Die deutsche

Lyrik. Form und Geschichte » darbietet, hat vor allem den Vorteil der zeitlichen und der
geistigen Weite, denn die Gedichte reichen vom Hochmittelalter bis zur Gegenwart, und
die Interpretierenden (Helmut de Boor, Johannes Pfeiffer, Herbert Cysarz, Fritz Martini,
Albrecht Schöne und viele andere) kommen von den verschiedensten Ausgangspunkten
her. Der Herausgeber war beherzt genug, allen Mitarbeitern volle Freiheit - und damit
dem Freund der Dichtung die nachgerade etwas seltene Wohltat zu gewähren, anhand
einzelner Werkproben tiefer in die Geschichte der deutschen Lyrik hineingeführt zu werden,

ohne die Zwänge einer dogmatischen engen Lehrmeinung erdulden zu müssen. -
Der oben mitgeteilte Text steht im ersten Band : «Vom Mittelalter bis zur Frühromantik. »

DER GRÜNDUNGSAKT DER UNIVERSITÄT BASEL

Die älteste Basler Universitätsmatrikel hebt mit der auf der nebenstehenden Beilage wiedergegebenen kolorierten
Federzeichnung an. Sie stellt die Gründungsfeier vom 4. April 1460 dar. Vor dem Hochaltar des Basler Münsters
überreicht der Bischof von Basel, Johannes von Venningen, als Kanzler der Universität dem Altbürgermeister
Hans von Flachsland die Stiftungsbulle des Papstes Pius IL Links vorn kniet Georg von Andlau, der erste Rektor
der Universität, während im Hintergrund Zuschauer aus Rat und Bürgerschaft sich drängen. Der Maler ist
unbekannt.

Die J. R. Geigy AG in Basel hat dieses ihren Freunden zum Neujahr i960 gestiftete Blatt in sehr dankenswerter

Weise auch unsern Lesern zur Verfügung gestellt. Es weist voraus auf die kommenden Festlichkeiten zum
500. Gründungstag der Basler Hochschule. — Wir erinnern gern an Christoph Vischers Aufsatz «Zu einigen
Miniaturen der Basler Matrikel» in der «Stultifera Navis» (4, S.noff., 1947).

196


	Können sie lesen? : Das Gedicht "Über die Geburt Jesu"

