
Zeitschrift: Librarium : Zeitschrift der Schweizerischen Bibliophilen-Gesellschaft =
revue de la Société Suisse des Bibliophiles

Herausgeber: Schweizerische Bibliophilen-Gesellschaft

Band: 2 (1959)

Heft: 1

Artikel: Unica und Rara in Handschriften der Bayerischen Staatsbibliothek

Autor: Hörmann, Wolfgang

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-387862

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-387862
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Innerhalb weniger Monate hat die Stadt München
zweimal die Blicke der Bibliophilen auf sich

gezogen: im vergangenen Jahr feierte die Bayerische
Staatsbibliothek die 400. Wiederkehr ihres Gründungstages,

und in den jüngsten Wochen rüstet man sich an
der Isar auf einen internationalen Bibliophilenkongreß,
für den auch die Staatsbibliothek eine besondere Aus¬

stellung vorbereitet (vgl. Rudolf Adolphs Bericht,
S. 14). Beiden Ereignissen zu Ehren erbaten wir uns
aus München die nachfolgenden Aufsätze über eine
der bedeutendsten Bibliotheken des Abendlandes. Wir
geben ihr in Ehrfurcht unsere Grüße und Wünsche
mit in das neue Jahrhundert ihres immer weitere
Kreise ziehenden Wirkens.

WOLFGANG HÖRMANN (MÜNCHEN)

UNICA UND RARA IN HANDSCHRIFTEN DER
BAYERISCHEN STAATSBIBLIOTHEK

Im Sommer und Herbst des vergangenen
Jahres hat die Bayerische Staatsbibliothek
anläßlich ihres 400jährigen Bestehens den
Versuch gemacht, in einer großen Ausstellung

einen Überblick über ihre reichen und
in vieler Hinsicht einzigartigen Bestände zu
geben. In dieser Schau war natürlich auch
den Handschriften, aufdenen die Bedeutung
der Münchener Bibliothek nicht zum wenigsten

beruht, ein bevorzugter Platz
eingeräumt. Die Auswahl, die bei den Codices

getroffen wurde, war repräsentativ nicht
nur in dem Sinn, daß die schönsten Stücke
der vor allem auch an Miniaturhandschriften

besonders reichen Sammlung
gezeigt und gleichzeitig die Quellen, aus
denen dieser jedenfalls in Deutschland
unvergleichliche Strom sich gebildet hat, zur
Anschauung gebracht wurden. Ein Ziel war
es aber auch, den bedeutenden Bestand an
Unica innerhalb der Handschriftengruppe
in Erscheinung treten zu lassen. Dabei
handelte es sich keineswegs immer um Stücke,
die durch ihre äußere Schönheit sofort das

Auge auf sich zogen : bei einer Reihe von
Handschriften, die nicht mit Miniaturen
verziert sind und deren Schriftbild, wenigstens

auf den ersten Blick, nichts
Ungewöhnliches verrät, war im Katalog
vermerkt, daß der aufgeschlagene Text nur in
diesem einen Codex überliefert sei. Dies
war nicht nur etwa bei Texten der alt¬

hochdeutschen Literatur der Fall, die als

Gebilde eigener Prägung nur am Rande der
großen lateinischen Literatur des Mittelalters

steht und deren Überlieferung, kaum
je systematisch betrieben, in den meisten
Fällen einen seltenen Glücksfall darstellt:
auch lateinische Werke, bei denen man
wegen ihres kirchlichen Inhalts oder der
literarischen Tradition, an die sie anknüpfen,

eine größere Verbreitung voraussetzen
möchte, sind wiederholt nur in einer
einzigen Münchener Handschrift erhalten.
Von einigen Unica und Seltenheiten dieser
Art soll nun im folgenden die Rede sein.
Dabei darf in einer Zeitschrift, die der
Bibliophilie dient, der Begriff «Unica »

einmal nicht in dem strengen Sinn gehandhabt
werden, wie ihn die moderne, immer stärker

differenzierende Handschriftenkunde
entwickelt hat. Enthüllt sich doch ihrem
prüfenden Blick fast jede Handschrift als etwas
Einmaliges, gleichviel, ob diese Einzigartigkeit

auf dem Inhalt, der Schrift, der
Ausstattung oder dem beruht, was sonst in
einem Codex im Lauf der Jahrhunderte als

Korrektur, Randbemerkung und Besitzeintrag

seinen Niederschlag gefunden hat. Wir
nehmen hier den Begriff «Unica » in einem
freieren Sinn, etwa wie ihn der Bibliophile
versteht, der in seiner Bibliothek nicht
Individuen schlechthin, sondern bedeutende
und seltene Bücher versammelt sehen will.

36



Dabei fällt das Bedeutende nicht immer mit
der äußeren Erscheinung zusammen: um
es in den Blick zu bekommen, bedarf es der

Erläuterung, die das Einzelne in einen

größeren Zusammenhang rückt und so den

Hintergrund schafft, auf dem es erst seine

wahre Leuchtkraft erhält.
Unter den zahlreichen Handschriften, die

zu Beginn des 19.Jahrhunderts im Zuge der
Säkularisation in die Bayerische
Staatsbibliothek gekommen sind, befindet sich ein
kleiner Codex (Cod. lat. 14098), der aufden
ersten Blick nichts Auffallendes an sich zu
haben scheint. Wie so oft im Mittelalter,
sind hier ursprünglich selbständige Stücke
von einer späteren Hand in einem Band
vereinigt worden: auf einen asketischen
Traktat des 14.Jahrhunderts folgt die früher
häufig dem heiligen Augustin zugeschriebene

Schrift De symbolo contra Judaeos.
Daß es sich bei diesem Text nicht um etwas
Gewöhnliches handelt, zeigt neben dem
gepflegten Pergament nicht nur die schöne,
im 9.Jahrhundert wohl in Salzburg, der
kirchlichen Metropole Bayerns, geschriebene

Minuskel, sondern auch die auf den
pseudoaugustinischen Text folgende Seite
(Abb. 1). Schon in ihrer Schrift heben sich
die acht paarweise zusammengefaßten Zeilen

von dem Vorhergehenden ab: sie sind
in der römischen Capitalis rustica geschrieben,

die in karolingischer Zeit als
Auszeichnungsschrift zu neuer Bedeutung gelangte,
und enthalten eine in lateinischen
Hexametern abgefaßte Widmung. Einem hlu-
douuicus wird das Buch von einem adal-
rammus zugeeignet, der sich als Hirte von
Salzburg bezeichnet. Über Adalrams
Persönlichkeit kann kein Zweifel bestehen. Es
handelt sich um den Salzburger Bischof
dieses Namens (821-836), und der als

summus puer angesprochene Ludwig, dessen

famulus und servulus sich Adalram
nennt, kann kaum ein anderer sein als der
damals noch jugendliche bayerische Herzog
Ludwig, der spätere König Ludwig der
Deutsche. Schon diese Verse, die zwei
prominente Persönlichkeiten karolingischer

Zeit in eine für uns freilich nicht völlig
aufklärbare Verbindung bringen - es bleibt
ein Rätsel, was den Salzburger Bischof zur
Widmung gerade dieser pseudoaugustinischen

Schrift bewogen hat - würden dem
kleinen Buch einen bevorzugten Platz unter
den Handschriften aus dem ersten Drittel
des 9.Jahrhunderts zuweisen. Ihr
einzigartiger Wert beruht aber vor allem auf den
Einträgen, die eine ziemlich unbeholfene
Hand auf den leeren Blättern und Rändern
der Handschrift gemacht hat. Man darf mit
Recht an dem Schönheitssinn des Schreibers

zweifeln, der den mit besonderer Sorgfalt

geschriebenen Codex mit seiner eigenen
häßlichen Schrift entstellt hat. Aber alle
Bedenken dieser Art haben zu verstummen
angesichts der Tatsache, daß allein in diesen
Zusätzen einer der bedeutendsten Texte der
althochdeutschen Literatur überliefert ist,
das unter dem Namen Muspilli bekannte
Fragment eines Gedichtes über das Schicksal

der Seele nach dem Tode und den
Weltbrand. J. A. Schmeller, der Münchener
Bibliothekar und Germanist, dem wir die
Entdeckung und erste Publikation (1832)
dieses einzigartigen Bruchstücks verdanken,
hat in der begründeten Meinung, daß nur
der fürstliche Besitzer in dieser freien Weise
über das schöne Buch verfügen konnte,
diese Einträge auf Herzog Ludwig
zurückgeführt, und dieser Ansicht scheint sich die
germanistische Wissenschaft unserer Tage
wieder zuzuneigen.

König Ludwig dem Deutschen war auch
die Evangelienharmonie des elsässischen

Mönches Otfrid von Weißenburg gewidmet,

eines der wenigen Werke der
althochdeutschen Literatur, das nicht in
Bruchstücken, sondern noch als Ganzes
überliefert ist. Von den drei Handschriften, die
den Text so gut wie vollständig enthalten,
liegt eine (Cod.germ. 14) in der Bayerischen
Staatsbibliothek. In der philologischen
Bewertung nimmt sie als Zeuge für Otfrids
Text nicht die erste Stelle ein, gilt sie doch
als Abschrift eines heute in Wien verwahrten

Codex, der den Text des biblischen Ge-

37



dichts in einer vielleicht von Otfrid selbst

durchkorrigierten Form bietet. Kopien, die
sich auf noch erhaltene Vorlagen zurückführen

lassen, stehen bei dem modernen
Editor nicht in hohem Kurs. Wenn der
Münchener Handschrift trotzdem ein
unvergleichlicher Wert eignet, muß er auf
einem anderen Gebiet liegen. Gewiß fehlen
in ihr die Vorreden, mit denen Otfrid sein
Werk eröffnet und die uns über seine
literarischen Absichten und seine Beziehungen
zu den Großen seiner Zeit unschätzbaren
Aufschluß geben. Wir werden für diesen

Mangel dadurch entschädigt, daß von den
drei vollständigen Otfrid-Handschriften nur
der Münchener Codex den Namen seines

Schreibers enthält. Auf der vorletzten Seite,
am Schluß des Textes, hat sich dieser ein
kleines Denkmal gesetzt (Abb. 2). Eine
zierliche, der Urkundenschrift nahestehende
Hand, die sich von dem graphischen Ductus
des Gedichttextes sogleich deutlich abhebt,
hat dort die knappen Sätze geschrieben:
Valdo episcopus istud evangelium fieri
iussit. Ego Sigihardus indignus presbyter
scripsi. Diese wenigen Worte ermöglichen
es, Genaueres über Herkunft und Entstehung

der Handschrift auszusagen. Bischof
Waldo von Freising (884-906), mit dessen

Wirken die erste Blütezeit der Freisinger
Schreibschule, eines Zentrums süddeutscher
Kultur im frühen Mittelalter, ihr Ende
findet, hat die Handschrift schreiben lassen.

Auf Grund eines Eintrags in einem noch
erhaltenen Ausleihverzeichnis des Klosters
Weißenburg aus dem 1 O.Jahrhundert, das
die Entleihung eines Evangelium theotis-
cum nach Freising erwähnt, können wir die
Entstehungszeit der Münchener Handschrift

auf die Jahre 902-906 eingrenzen.
In dem Auftrag Waldos, des Bruders des

mächtigen Bischofs Salomon von Konstanz,
dem Otfrid ein Exemplar seines Werkes
dediziert hatte, sprach gewiß auch sein
Interesse für die deutsche Literatur mit, das

in ihm während seiner Studienzeit in St. Gallen

vielleicht von seinem Lehrer, dem
Dichtermönch Notker, geweckt worden war. Von

dem Presbyter Sigihard wissen wir sonst
nichts. Trotzdem bleibt seine Persönlichkeit
nicht ganz im Schatten. Sigihard hat den
südrheinfränkischen Dialekt, die Sprache
Otfrids, ins Bayerische umgesetzt, in den
ersten Teilen nur zögernd, vom dritten
Buch an durchgreifend, auch darin ein
echter Bayer, daß er vor dem fremden Vorbild

zuerst kapituliert, zum Schluß aber
doch zu seiner Stammeseigenart zurückfindet.

Auch die Anlage des Schriftbildes
ist wohl Sigihards eigenes Werk. Die Halbverse,

aus denen Otfrids Langzeilen sich

zusammensetzen, werden in den übrigen
Handschriften, auch in dem heutigen Wiener

Codex, Sigihards Vorlage, nur durch
Punkte getrennt. Der Freisinger Schreiber
allein hat zwischen den Halbzeilen ein
größeres Spatium gelassen. Man kann
sagen, daß diese Anlage in althochdeutschen
Handschriften etwas durchaus Originelles
ist. Dazu kommt die schöne, sorgfältige
Schrift und der harmonische Gebrauch der
roten Farbe bei Initialen und Überschriften.
Alle diese Momente wirken zusammen, um
den Freisinger Codex zu einer der schönsten
althochdeutschen Handschriften zu machen.
Nach langer Vergessenheit wurde er zuerst
wieder von dem Humanisten Beatus Rhe-
nanus 1530 bekannt gemacht, der ihn auf
der Suche nach den verlorenen Dekaden
des Livius in der Freisinger Dombibliothek
wieder ans Licht gezogen hat.

Zwischen Otfrids Evangelienharmonie
und einer nicht weniger berühmten Heliand-
Handschrift (Cod. germ. 25) wurde in der
MünchenerJubiläumsausstellung ein Codex
gezeigt, der schon wegen seines ungewöhnlich

großen Formates auffallen mußte (Cod.
lat. 28118, Abb. 3). Die Zusammenstellung
von morgen- und abendländischen Mönchsregeln,

die er enthält, geht auf Benedikt von
Amane zurück, den Reformer des
benediktinischen Mönchtums in der Zeit Karls des

Großen und seines Sohnes, Ludwigs des

Frommen. Sammlungen von inhaltlich
verwandten Texten in der Form eines Corpus
scheinen auf eine gelehrte Absicht zu deu-

38



ten. Aber es war keine gelehrte Arbeit, die
Benedikt von Aniane, einer der großen
asketischen Willensmenschen der karolingischen

Zeit, mit dem Codex regularum
unternahm. Sein Ziel war es, die Klöster des

Frankenreiches zur Beobachtung der Regel
des Heiligen Benedikt zurückzuführen, und
diesem Reformplan sollte der Codex
regularum dienen, dessen Lesung im Chordienst
Benedikt, wie uns in seiner vita berichtet
wird, den Klöstern zur Auflage machte. Bei
der Durchführung seiner Reform hat sich
Benedikt auch des weltlichen Arms bedient
und vor allem von Ludwig dem Frommen
Unterstützung und Förderung erfahren.
Um so mehr überrascht es, daß von dem
Codex regularum, bei dem man eine weite,
noch dazu von kaiserlicher Seite befürwortete

Verbreitung voraussetzen möchte, nur
ganz wenige Exemplare aus dem frühen
Mittelalter erhalten sind. Es kann hier nicht
entschieden werden, worauf diese
merkwürdige, bei einem geistlichen Text doppelt
auffallende Tatsache beruht: aufdem zähen
Widerstand der Klöster selbst, die dem
Drängen des Reformers nicht nachgaben
und seinem Buch keinen Einlaß in Kirche
und Bibliothek gewährten, oder auf einer
von vornherein verfehlten Konzeption des
Werkes. Steht doch seine Anlage, die, ohne
Wertakzente zu setzen, die verschiedenen
Mönchsordnungen nebeneinanderreiht, in
einem gewissen Widerspruch zu dem Zweck,
die alleinige Beobachtung der Benediktinerregel

in den fränkischen Klöstern durchzusetzen.

Man wird dem Reformwillen des

karolingischen Abtes Bewunderung nicht
versagen können, sowenig wie der mächtigen

Handschrift, die als einer der ganz
seltenen Textzeugen aus früher Zeit zu
gelten hat. Während sonst bei Regelcodices,
als Büchern täglichen Gebrauchs, ein kleines

Format das Übliche war, sollte die
Münchener Handschrift zweifellos schon
durch ihre äußere Größe imponieren. Ebenso

lassen die sorgfältige Schrift und das helle,
zarte Pergament erkennen, daß es sich bei
diesem Exemplar um etwas Besonderes han¬

delt. Sollte die Handschrift wirklich noch in
der ersten Hälfte des 9. Jahrhunderts
geschrieben sein, so wäre die Vermutung
begründet, daß sie Benedikt von Aniane für
den ihm befreundeten Abt des Klosters
St. Maximin in Trier herstellen ließ, dessen

Besitzvermerk der Codex auf der ersten
Seite trägt. Nach Auflösung des Klosters in
der Französischen Revolution gelangte die
Handschrift in den Besitz des für alles

Mittelalterliche interessierten deutschen
Publizisten Joseph von Görres und wurde
aus dessen Nachlaß zu Beginn unseres
Jahrhunderts von der Bayerischen Staatsbibliothek

angekauft.
Den Charakter des Singulären wird man

auch der berühmtesten Münchener
Handschrift, dem Codex aureus aus St. Emmeram
in Regensburg (Cod. lat. 14000), kaum streitig

machen. Gewiß gibt es noch andere, in
ihrer Art kaum weniger bedeutende «goldene

Handschriften », und auch mit ihren
Miniaturen steht sie in karolingischer Zeit
nicht ganz für sich. Aber der Münchener
Codex aureus darf den Anspruch erheben,
nicht nur die großartigste spätkarolingische
Handschrift zu sein, sondern er vermittelt
in seiner heutigen Gestalt wohl die beste

Vorstellung von dem, was man in dieser
Endstufe karolingischer Kunstübung unter
einer Prunkhandschrift verstand. Es macht
dabei nichts aus, ob der barockprächtige
Vorderdeckel von Anfang an zu der Handschrift

gehört hat, da beide aus dem gleichen
westfränkischen Kunstkreis, vielleicht dem
mit dem Kaiserhof besonders eng verbundenen

Kloster St. Denis stammen. Über
seine Bestimmung gibt das Evangeliar selbst
ausreichende Auskunft: zwei Kleriker, Be-

ringar und Liuthard, haben es im Auftrag
Kaiser Karls des Kahlen, des größten
Bibliophilen unter den Karolingern, im Jahre
870 vollendet. Gleichviel wie man den Anteil

der beiden Brüder an dem Werk
verteilen mag - Liuthard ist uns übrigens auch
als Schreiber des berühmten, heute in Paris
liegenden Psalters Karls des Kahlen
bekannt, und seine Tätigkeit als Maler wird in

39



einem Evangeliar in Darmstadt bezeugt -,
wird man es kaum als Übertreibung
ansehen, wenn sie sich in der Schlußschrift
mit Seefahrern vergleichen, die nach
stürmischer Fahrt den sicheren Hafen erreicht
haben. Was sie mit Stolz erfüllt, ist wohl in
erster Linie ihre Leistung als Schreiber. In
goldenen Unzialbuchstaben haben sie den
Text der Evangelien in zwei Spalten, die in
einem von Seite zu Seite variierten
Ornamentrahmen eingefaßt sind, geschrieben.
Der Betrachter der Handschrift, der die
Kanontafeln, Zierseiten und Evangelistenbilder

bewundert, wird vielleicht mit einer
gewissen Enttäuschung bemerken, daß das

Evangeliar keine bildliche Darstellung aus
dem Leben Jesu enthält. Diese sind
karolingischer Kunst nicht völlig fremd, aber
eine gewisse Zurückhaltung, vielleicht
theologisch begründet und durch den Ikono-
klasmus des griechischen Ostens verstärkt,
ist unverkennbar. Eine einzige, dem
Betrachter sich unvergeßlich einprägende
Miniatur findet sich allerdings im Codex

aureus, die ihr Thema der Bibel entnimmt.
Das Bild (Abb. 4), das die Anbetung des

Lammes durch die 24 Ältesten, eine von
karolingischer Kunst wiederholt dargestellte

Szene aus der Apokalypse, zeigt,
scheint zunächst ein Fremdkörper in einem

Evangeliar zu sein. Es gewinnt seinen vollen
Sinn und seine Berechtigung in dem Buch
erst, wenn man es, wie es gewiß von dem
Künstler beabsichtigt ist, zusammen mit
der gegenüberliegenden Seite betrachtet,
auf der Karl der Kahle thronend,
umgeben von seiner Leibwache und huldigenden

Ländern zu sehen ist. Zweifellos das

am reichsten ausgeführte Repräsentationsbild

karolingischer Zeit und scheinbar sich
selbst genügend, will diese Miniatur doch
nicht für sich allein genommen werden. Wie
die Verse unter der apokalyptischen Szene

besagen, ist der Blick des Kaisers ebenso
wie der der 24 Ältesten verehrend auf das
Lamm gerichtet. Der Anbetung der Greise
schließt sich jedoch nicht nur der Herrscher
an: auch Erde und Meer und alles, was in
ihnen beschlossen ist, erweisen dem Lamm
ihre Verehrung. Der Künstler oder seine

Vorlage hat diesen ebenfalls in den Versen
bezeugten, über den Rahmen der apokalyptischen

Szene hinausgreifenden Gedanken
im symbolischen Bild zum Ausdruck
gebracht: am unteren Rand des Gemäldes

lagern in lässiger Haltung Neptun mit Dreizack

und Wasserkrug und die Mutter Erde
mit Füllhörnern in den Händen. Doch
machen nicht diese beiden Göttergestalten,
schon in frühchristlicher Kunst geduldete
und gern gesehene Gäste aus heidnischem
Bereich, die Originalität des Bildes aus.
Seine Einzigartigkeit beruht auf der
Darstellung der apokalyptischen Szene selbst.
Es ist ein Blick in den Himmel, der dem
Seher von Patmos bei seiner Vision gewährt
wird. In der Miniatur soll die Vorstellung
des Himmelsraumes zweifellos schon durch
das tiefe Blau in der Mitte hervorgerufen
werden. Wenn ferner die 24 Ältesten, nicht
gerade zu ihrer Bequemlichkeit, an den
Rand eines Kreises gedrängt werden, so

mag diese merkwürdige, in Miniaturen der
karolingischen Zeit sonst nicht
wiederkehrende Anordnung den Gedanken an die
Herkunft dieses Bildes aus einem
Kuppelgemälde nahelegen. Auf keinen Fall kommt
dem Kreis beziehungsweise der Kugel
lediglich eine dekorative Bedeutung zu: in
einem Bild, das auch sonst Beziehungen
zum Altertum aufweist, hat es viel für
sich, diesen Kreis als das antike Symbol
der Himmelskugel aufzufassen. Dem Maler
ist es nicht nur gelungen, in geistreicher
Weise die apokalyptische Szene in den ihr
gebührenden kosmischen Rahmen zu stel-

UNICA UND RARA
IN HANDSCHRIFTEN DER BAYERISCHEN STAATSBIBLIOTHEK

(vgl. den Text S. 36ff.)

40



[ v^
«t.

:--

tolerxC'

auix^pxnerrcixm ey^\\>Sl

fatfhcnftt fzjcfoeûsnf
â~ur\(~bber~ixm'- ttvtctffm

cercar theo entif UttmAttsT-

<Am e^matrtfut obrm&i&

rrtxT- Jpr&ejhenim aut tit

uve .&lretrnä<xrcumao o*xf&-.

&£cum fee ffu Xnf^erctA^

fxeciAorwn ¦ \-mef~d'f*ï:

a. ^Tn-tr fin m tiar ¦ A'î i*y> etnç-
te^er icoxer' um liuti- fcerritn

TâÏUIUHLuboWtCf UhtLLû

^'^^t^Paip .harm'' uu i re»*?

[J&'!*&<% <^in'{sittç ¦ fernste hwzhratfs

U»

no

-..,.¦

BlB~ZlTg$ììfe' - ' -çt

&UE1*tipi nu or us i regiI"
OPTi/LiT £M fXJMlLu* • ...S

':

\
S ClltCBTlybicjmis luv*.

LtfbjSlS pKSTOJLûmLlS
-%r

-ff»**' vltj

SFiuiuUi' IP5ÊTUU5- '~^*
&V*%\%lue-cieme-iv.tMnfy?--, -Ä-ftm '

n?r*w°f fhiexf; .pr^^n!^^AÉ(|^^^;^îi*-

¦ftmimü-hd r-.. VAcf'S -,A¦¦¦: t

j Muspilli. g. Jahrhundert



fìcnkczirvn\lU.

Intçif'iiffn mjuMm irvfìn

Mjrauartttn. miUginu-wrn ZrcruJmne-pgifîfAjjpn

" «— 2iuu.drtnro7j,ï kriftr

*."i nun fln. in uuonenn

MiTt7i^!dn.n>l»mrrmJLn«on. /ncummgm Angon

XZ-&1C /HbiV 'w^< ">*n

oAr"i*wli? frite
ZiuwJrtnccru kam

onoJlmiJiiéii
l| b.xrwüruu<rotp

nerdii toUìTtUimdf

erm j/i rw»jr fi> pgrtro/rx

o^ u. a.v- ïu.v^"$y
Bin mii-'tttndtrm

nerdu toh mhimde

Zifa.ì>r miA fcifcrWm

D«Ji/îf»0inu>rt. Zinig«çr

h/fcu/r fhrrcvm
Diu mif-ÄcTio qoinfti

ln.iJ>p^r«nrrou/»fci.v*ni&-vr-

'vrnnur,,

R.eCVll,7*ÖrVOB.VSMXt3lMmp SGKXplOVJ

fTCrnu ion mmiiu*.*- t>

T«*», tUe-n,rn-^-^U^o,Uedu-^ /1M6-1

Of «.u/c ufdmtctrudrctn ¦

So& Jir •nheftc-

Tn..iu </«(".¦ T"»-¦*¦¦

;J\(fp\Tt\rnYLA\
UtU .OOTI.Mt N 1 1YM PRO
Disci pvi.oB.uo» ciwditioni
iocs!" s."viy».pIf-»-o\iso_ixcIi?v
TUT pApXVpTïl eTT^lrrewvs
a->AClr\KHAbbA*I ISVI l.AI-IOiv'

Xxxnn
^*emphi-pnaivir aepr-imACcmunpcnonc-.«*
| Detmpfr- OturiATirTiiïsw^ tCiucundnsw^pfir

OuifüpJÄ. DfAbUwc ótauomottoei trutn
obocaixTYz ttjoruidni

G '¦a.civu-1 urdixrr qu.vutrfMp*lrc«V£mum
Afar"rcjtirprArfunrp«r(OurcrnfÄrur-

j denrtpfc- imncn-Auane^d{ÎAnaburni4lui'

fiur- prrcrptvpim rppfiajTiuiii itrperjKt
| dfmîpft- CjuomoJofx.-Aii-mcTiturcpjiiirAfWcw

j dmupre qu*Ì4rtr-pi?rT^nrTilic>iprtrrTìitap>*n

O.vfnMpfiur divtr aLt*tTTeripfm):»yf-iim wArtr»g
I ..¦niipTi" cjuilïrf'-nfpritxf^f'^ifrar-ï 'feair-
j t«ntju;;üpTX cjujjtîw-infînr>!ijp._iji[pcnfîîn

Lrcal'coj-pni-ufTï .J>n> CftiipMwrfl p-wrccemido

j Twrnprt- qtjLirrtJfftttiT imiunnr r^ur

1NGP ROGVIA
SYPRÄ DICTORX
PATRV PRtlATK

^¦,^^«mtJ»urnobrr«7unum confît»ofÂluLer-

^/nnw conpe/ti dnrnr>r~ni rceaumiur-
ucnobirdirtnbupprtf/fpTT!fem cjuiooTtnftru.
ci-Ce qual/wM-fum-M conun-rknonem uct

r.FçttL*m utnwror-dtnxr-cpofïrmur
li OCpRLOWCON IUNC I IOM' COC

NiObl IAR.V1T» tJ/ao^Uvcrs; ÒVY11

l îùo»riirtricorai>dmpUTi*cfttn^xAâT)uIi(j
'^"V. rwi>xrmtn**duttiurfaihnitin> trrxjimr

dic^uuthcrnììiivdhaifCtdtueriômm morri\rtio.

Jortitn co-r-or- |irwçtuL\zmjkvW£ariMrmii-<^>>i»ï

pa-mtcac Opamuma-'uiJwiirfprfiîpnoxpaf
t)tociJir-r ¦ NanrajWronwMTTO porïiiirrfîtr-
mxprrftticrare rnRfirtnrafttrwzuinn
atactcrnvtimoTriiBftmolixiintio pßiln

n.Ciii fî»nn«:' aua aictr - Ckcc-au*ttiboni-.

auxtniocufidtim hxbnxi-C-frxirrrmur

^reer""' CJ"'KujfC»rr fxerc umvtAi Wf*n

¦J-TI_fJUJH lAitntiuiie r"(ViiL\m t»m-*i: ;

BCripi 1a onentîanem fraxrum ö

a ort II

5|
frr porempai ÌÌ pT-öTreruArnur- IÖCO") lp(3(." öCvi'OfcNl'M

' \.tiu.'ïi»iJ*Anurd.^.ii ci[i*lin*i'irnti-ti" »H(in*t*p-

Vjo£iiniur:T-çDTT-.urrr'uTi.x»jji:.i-û»iiJom<»cii»n«

dilncj- cjtuiirr cirr-i"! *'c-prr(^-iîiï£^>in dijur? meni lilranty Ii^irut f<^*tiiiAtiici-iJi)vniinrT»r
tn-màn^hf ta i xjSL cap ft ipfX iii-t fuc<iT<(/nr.vr fiVtaorJtnfvrtfwïinjf- Jó

lin u«.*»-«-m.W«m.r QVlSUpI^N. C( aI-ÏW

l'C CI QVOoïuoo ("I ODOCTÎH " 1 .i

*
_ CTOOX'XÇOI

IJ lui ¦¦ ri1-^oiiiiiiij.p;-riT'r?'fÔtiior<-nifIjflr
(j"iT*«zi-rr ncc.uxriiirLfnfriioufi.'i'pcrif 1

• ¦ j

2 Otfrid von Weißenburg, Evangelienharmonie. Zwischen go2 und goß 3 Benedikt von Aniane, Codex regularum. g. Jahrhundert



"ZÜT \AYAA^f ,<tti' v''ijA^mmA0<~ " V -,.*, j :~- Sot—y}i

* >-

jpjf «

#^ *

\- ^
SP r *1

s> K

W;' KP~j5ï

fej'-<
mA
tuA ì nS^AA% A h: A*
su

&

KP « 9 y!CS"<*

D M NIA J^V s

ifMAl l\ il
MR B S P

C» f. r '.p r ; -o .iia
L p\ U S fc T !A d -o A. it î

T'i «À/f
:1

r
' '

| I 'K KM
t***

•y.y0 R X ï'«* -.--;

P S«

'_:;'a&iS*uîrcSiir

4 Codex aureus von St. Emmeram. 8yo



Ssg^

=i?r#&è ti &HSV
/30

Ä
<&: <p

<
ft flgp*«*$

*ift
i.y £s&¦^aa-

mI SIf? ® Sft< s?*: *y^m* •&.
v5" »<

W.r^Vc^
C*^,

r^*?*'«£55
¦>«s-v£ £*y/iî^ ^**

-it
1:1

fssapfi-ssa&ssaaisss

p\V .: ;.=£*. m.,
I 7 H' - <9>i\.-fr' tS"

v ibSy«feWc »MgSgg^J~-; ^
^Sr^SsrW>fc^

S&Ss
¦-A--. ^Am¦ëfâtiLWitoïW&&m^>>-»> >¦>.¦ /-v

5 Sakramentar Heinrichs II. Zwischen 1002 und ror^



ter nnxi

¦igf

y.

-

EÈÌmS*&U.

k CM a
•ài

sa
¥.

fa.&.f i\- ra
J

-Sä£ V

i^

v ¦soa

i u

ööe.'ui*» /
c7,aA&sra qjlssldi/

——«

6 Uta-Evangelistar. Erstes Viertel des 11. Jahrhunderts



/<4 U«««->PVf<»~(*

' il ,c-

ci ^ r, i a- * h^
b -i^V* StA N A. AT4 r>Ro

rfj ich v.jr- sr C q 1 b ÎIA K

"if 15 "_S"

::K
r

Auctf uof armer r' uola-_£: ^-Tirrv- cjuAmv

über nrv cdiivcfuw d'£irtp*ir rwn<xcci

tjxtifi màio näf mteruti ftr^ia'frran aLioj^coU^

o-iiJ A.' éuod-txîn milcuir comwooum-rwbssß'fzr

rfUtru)""** C' A-CCCU<am 'inferf-nit*/«A luca - fievll/

m»if fuKHrmmf'• tmrjviimp<*r mcciw* ' A 'friiber.
I, Atwicuwuj' ^^iif-fuAinm eWöjxt. quem ur/ïjr

conftlw pctei^M'' fafte.ff*f* ' A- jkmuu cjb-itrco

mhS nuicutcj' npf»» irtpufy- mena* fvyumc inuvftf-
é" ^unnajH iunuiftêaf'nveam yaffumtr comyatiœ&a

jtuir« tntetttunttv p>uoca\'i ntmn- §,* jirtu> A'ipà'

UlOîMT

7 Hrotsvitha von Gandershehn, Werke, io. Jahrhundert



¦'."-'—'¦ Wfc *¦"-¦'"

s• <n

.*'£!;«
Ô

«*

a».
¦->«.

*>A y'y iTiV »AT .>

«'•fte-*T»

'
%

»-«'•¦¦

--r- - ^ ..-•¦¦

il- i ¦I ll'MW

mM

m

«

ffcetUcrri mcApnr^£l«crtUTf-

unjun mfm-yuuAjrnerTf

^^Wi » »! clArxf- }ncubmf
flnyuUffmjxiLfcr«

Astrologische Handschrift für König Wenzel. Ende des 14. Jahrhunderts g Astronomische Handschrift. 818



E

¦-Ï
*-...--.?

yyy
*S2k *

*#*

*5*n %

1
'

ìS- #*.

io Boccaccio, mit Miniaturen von Fouquet. 1458



Ien, er hat darüber hinaus ein Kunstwerk
geschaffen, das in seiner stürmischen

Bewegung und zwingenden Kraft in
karolingischer Zeit nicht seinesgleichen hat.

Daß eine Handschrift von so hohem
künstlerischem Rang wie der Codex aureus
nicht ohne Wirkung geblieben ist, wird
niemand befremden, der weiß, was die Vorlage

in der mittelalterlichen Kunst bedeutet.
Immer wieder kann man beobachten, wie
von einem Codex Ausstrahlungen oft über
Jahrhunderte hinweg ausgehen, und in vielen

Fällen muß die Kunstgeschichte, darin
der Sprachgeschichte vergleichbar, die
Existenz einer solchen Vorlage als notwendiges

Glied einer sonst unverständlichen
Entwicklungskette postulieren. So hat auch
der Codex aureus, bereits am Ende des

i O.Jahrhunderts von Kaiser Arnulf dem
Kloster St. Emmeram in Regensburg
geschenkt, eine künstlerische Mission in der
alten bayerischen, von jeher allen geistigen
Anregungen geöffneten Hauptstadt erfüllt.
Seine unmittelbarste Wirkung können whin

dem herrlichen, auf Bestellung König
Heinrichs II. wohl in Regensburg geschriebenen

Sakramentar (Cod. lat. 4456)
beobachten, das in dem einen seiner Herrscherbilder

an den Codex aureus anknüpft und
in der Gestaltung seiner Zierseiten (Abb. 5)
sein Vorbild sogar noch übertrifft. Damit
aber nicht genug! Eine Huldigung ganz
anderer Art ist zu Beginn des 11.Jahrhunderts

dem Prunkstück aus karolingischer
Zeit zuteil geworden, die ein Sonderfall in
der Geschichte der mittelalterlichen Kunst
zu sein scheint. Albert Boeckler hat in einer
eindringenden Analyse, die er dem Erhardbild

im Uta-Evangelistar (Cod. lat. 13601)
gewidmet hat, den Nachweis erbracht, daß
auf dieser Miniatur der Codex aureus,
natürlich in künstlerischer Stilisierung, zu
sehen ist. Das herrliche Bild (Abb. 6) zeigt
den heiligen Erhard, den Patron des Kano-
nissenstiftes Niedermünster in Regensburg,
dessen Äbtissin Uta das Evangelistar in Auftrag

gegeben hat, in hohenpriesterlicher
Tracht beim Zelebrieren der Messe. Der

heiligen Handlung assistiert der Diakon,
gewiß eine der lebendigsten Gestalten, die
mittelalterliche Kunst geschaffen hat. Die
Beziehung zu Niedermünster ist nicht nur
durch die zentrale Figur des heiligen Erhard
gegeben, sondern wird vor allem in den vier
kleinen Eckquadraten deutlich; in den beiden

oberen ist rechts die Stifterin Uta, links
Pietas, die Personifizierung der Frömmigkeit,

dargestellt, während die beiden
unteren in sprechender, humorvoller Weise
auf die Klosterregel anspielen. Aber auch
das Motiv St. Emmeram hat der Künstler,
den wir wohl in den Mauern dieses alten
Regensburger Klosters suchen dürfen,
anklingen lassen : zur Rechten des zelebrierenden

Bischofs sind unter einer Arkade eine

Hängekrone, ein Buch, eine Patene und der
turmartige Aufbau eines Tragaltärchens
zu sehen. Dieses hat man seit langem mit
dem Ciborium identifiziert, das, heute in
der Schatzkammer der Münchener Residenz

verwahrt, zusammen mit dem Codex

aureus, einer Krone und anderen
Schmuckgegenständen von Kaiser Arnulf nach St.

Emmeram gegeben wurde. Die Identifizierung

des schräggestellten Buches mit dem
Codex aureus hat jedenfalls viel für sich,
und daß es dem Künstler um einen Hinweis

auf St. Emmeram zu tun war, zeigt
auch die sonderbare Architektur unter diesem

altarartigen Aufbau, auf dem die Cime-
lien des Klosterschatzes ausgebreitet sind.
Als Bild nicht völlig klar und in der
Verbindung mit einem Altar singular, ordnet
sich diese Darstellung der wunderbar
ausgewogenen Komposition des Erhardbildes
schlecht ein; sie ist nur dann gerechtfertigt,
wenn ihr eine starke hindeutende Funktion
zukommt. Daß der Hinweis in diesem
Zusammenhang nur dem Kloster des heiligen
Emmeram gelten kann, dessen Nachfolger
als Bischof von Regensburg der heilige
Erhard gewesen ist, kann kaum einem Zweifel
unterliegen.

In der Bibliothek von St. Emmeram hat
sich auch die einzige mittelalterliche Handschrift

erhalten, die uns die Werke der

49



Hrotsvitha von Gandersheim fast vollständig

überliefert (Cod. lat. 14485). Im Bild der
deutschen Literatur des Mittelalters und der
Ottonischen Renaissance würde Wesentliches

fehlen, wenn wir die Legenden und
Dramen der niedersächsischen Nonne nicht
mehr besäßen. Nicht nur, daß in ihren
lateinisch geschriebenen Werken für uns
zum ersten Mal vernehmlich eine Dichterin
ihre Stimme im deutschen Kulturraum
erhebt: vor allem ihre geistlichen Dramen, in
denen sie im Sprachlichen Anschluß an den
römischen Komödiendichter Terenz sucht,
werden immer denkwürdig bleiben als Zeugen

der Begegnung deutschen Geistes mit
antiker Form. Die kostbare Handschrift,
nicht von Hrotsvitha selbst, aber vielleicht
von Nonnen ihres Klosters im 10.Jahr¬
hundert geschrieben, enthält keine Miniaturen

und verzichtet auch sonst so gut wie

ganz auf künstlerischen Schmuck. Der
Humanist Konrad Celtes hat die Werke der
deutschen Dichterin 1501 im Druck
herausgegeben und diesen Regensburger Codex,
den er als Druckvorlage verwandte, mit
eigenen Korrekturen und Zusätzen
versehen (Abb. 7).

Auf eine lange Tradition kann die Serie
der Sternbilder zurückblicken, die das

Glanzstück einer für den böhmischen König
Wenzel (1361-1419) geschriebenen Handschrift

(Cod. lat. 826) bildet. Das Bild des

Schlangenhalters (Abb. 8) scheint, wie jedes
echte Kunstwerk, sich selbst zu genügen,
ist aber doch nur ein Glied in einer bis in
das Altertum hinaufreichenden Kette.
Vergleicht man etwa diese Darstellung mit der
Wiedergabe desselben Sternbildes in einer
Handschrift karolingischer Zeit (Cod. lat.
210, Abb. 9), so kann man den Weg
ermessen, den die Kunst zurückgelegt hat:
außer den Sternen, die beide Gestalten
umspielen, hat die rohe Figur aus älterer Zeit,
die nur einem illustrativen, keinem
künstlerischen Zweck dient, kaum etwas gemein
mit dem zarten Pagen in hellviolettem
Gewand, der, vor einem teppichartigen, mit
goldenen Mustern durchwirkten Hinter¬

grund stehend, die in allen Tönen des Grün
schillernde Schlange emporhebt. Kein
Zweifel, daß es sich hier um eine letzte
Möglichkeit, um eine Endstufe der Kunst
handelt, die keine Steigerung mehr kennt.
Wir können den Meister, der diese
unvergleichliche Folge von Sternbildern
geschaffen hat, nicht mit Namen nennen, aber
ihm in der Geschichte der Miniaturmalerei
doch einen festen Platz zuweisen: er gehört
der böhmischen Malschule an, die für König

Wenzel eine Reihe von Handschriften
illustriert hat. Ihre Kunst, kompliziert und
mannigfach bedingt, hat die stärksten

Anregungen aus Frankreich empfangen, zu
dem die aus Luxemburg stammenden
böhmischen Herrscher auch sonst enge
Beziehungen unterhielten und das von jeher eine
Heimstätte farbiger, verfeinerter Sinnlichkeit

war. In der Münchener astrologischen
Handschrift verbindet sich der Einfluß aus
dem Westen mit Strömungen aus dem
Orient. Man hat in dieser einzigartigen
Miniaturenserie eine Ähnlichkeit mit Typen
auf arabischen Himmelsgloben festgestellt,
die dem Abendland vermutlich durch
arabische Handschriften bekannt geworden
sind.

König Wenzel steht unter den deutschen
Fürsten seiner Zeit mit der Vorliebe für das

luxuriös ausgestattete Buch so gut wie allein.
Das klassische Land raffinierter Bibliophilie
ist im späten Mittelalter Frankreich, wo an
den Höfen von Paris und der burgundischen
Hauptstadt Dijon dem schönen illustrierten
Buch eine intensive Pflege zuteil wird. Dort
hat das Vorbild des Hofes auch auf die
bürgerliche Welt eingewirkt. So verwahrt
dieBayerische Staatsbibliothek ein herrliches
Gebetbuch (Cod.lat. 10103), das einstmals
im Besitz von Jacques Cœur, dem genialen
Kaufmann und allmächtigen Finanzminister

Karls VIL, gewesen ist, und aus dem
Kreis der höheren Beamtenschaft Frankreichs

stammt die Anregung zur Illustration
der bedeutendsten französischen Handschrift

der Bayerischen Staatsbibliothek
(Cod. gall. 6). Die Aufgabe, die Jean Fou-

50



quet, dem größten Maler Frankreichs im
15. Jahrhundert, gestellt wurde, war die
Illustrierung von Boccaccios damals viel
gelesenem Werk De casibus virorum
illustrium. Heute so gut wie vergessen, hat
das lateinisch geschriebene Buch, in dem
der italienische Dichter und Humanist an
ausgewählten, vor allem der Bibel und der
alten Geschichte entnommenen Beispielen
den jähen Wechsel des Glücks in
moralisierender Beleuchtung darstellte, dem
Geschmack des späten Mittelalters in besonderem

Maße entsprochen. Dem Stoffhunger
und dem neu geweckten Interesse an der
Antike kam die starke Berücksichtigung der
alten Sage und Historie entgegen. Darüber
hinaus wurde das Lebensgefühl einer Zeit,
die sich dem sinnlosen Walten der Fortuna
preisgegeben fühlte, auf das stärkste von
einer Darbietung der Weltgeschichte
angesprochen, der der Leser nicht nur
Bestätigung des eigenen Schicksals, sondern
zugleich befreienden Trost entnehmen konnte.
Es wird kein Zufall sein, daß aus dem Kreis
des größten französischen Bibliophilen des

15.Jahrhunderts, des Herzogs Jean de
Berry, die ersten illustrierten Handschriften
dieses Textes stammen, und er war es auch,
der dem Kleriker Laurent de Premierfait
die Anregung und den Mut gab, den
lateinischen Text nicht nur ins Französische zu
übersetzen, sondern durch Zusätze und Ein-
schübe auf den dreifachen Umfang zu
erweitern. Von den erhaltenen illustrierten
Handschriften übertreffen einige den
Münchener Codex an Zahl der Miniaturen, aber
keine erreicht die gepflegte, der Kunst
Italiens verpflichtete Schönheit und den
Adel seiner Bilder. In die Ausarbeitung der
80 kleineren hat sich Fouquet in der Weise
seiner Zeit mit seinen Gehilfen geteilt. Ganz
von seiner Hand, wie fast alle halbseitigen
Bilder, und vielleicht seine reifste und
originellste Leistung ist die einzige
ganzseitige Darstellung, die dem Buch gleichsam
als Titelblatt vorgesetzt ist (Abb. 10).
Gezeigt ist ohne jedes erklärende Wort eine
Szene, deren Deutung lange zweifelhaft

war, deren Sinn aber keinem Franzosen, der
das Jahr 1458 miterlebt hatte - es ist das

Jahr, in dem der Schreiber der Handschrift
seine Arbeit abschloß - verborgen bleiben
konnte. Es handelt sich um einen besonderes

Aufsehen erregenden «Fall » der
französischen Zeitgeschichte, den unter dem
Vorsitz Karls VII. in Vendôme im Herbst
1458 durchgeführten Hochverratsprozeß,
der mit der Verurteilung des Angeklagten,
des Herzogs Jean d'Alençon, endigte. Man
darf annehmen, daß diese geistreiche
Erweiterung, die über den Text des Buches
kühn hinausgreift und in der Geschichte der
Illustration wohl ein Unicum darstellt, auf
eine Anregung zurückgeht, die Fouquet von
seinem Auftraggeber Laurens Gyrard,
einem hohen französischen Finanzbeamten
und Sekretär Karls VIL, erhielt. Ihm
verdankt der Maler sicher auch die Kenntnis
der Details, die er in sein Bild aufgenommen
hat. Es ist möglich, auf Grund noch erhaltener

zeitgenössischer Berichte fast alle
bedeutenden dargestellten Persönlichkeiten zu
identifizieren. Aber nicht in der historischen
Treue allein liegt die Bedeutung dieser
einzigartigen Miniatur, der nichts Kleinliches
anhaftet und in der ein Künstler von hohem

Rang seine ganze Kraft gesammelt hat.
Mehr als es das erläuternde Wort
vermöchte, vermittelt sie die Atmosphäre, in
der das geschichtliche Ereignis sich
abspielt: der Maler hat den Höhepunkt der
Gerichtssitzung, die Verlesung des Todesurteils,

für seine Darstellung gewählt, und
es ist ihm gelungen, die atemlose Spannung,
die alle Anwesenden in diesem Augenblick
in verschiedener Abstufung ergriff, in
seinem Blatt einzufangen, das nicht nur eine
der herrlichsten Miniaturen von Fouquets
Meisterhand, sondern eines der wenigen
wirklich überzeugenden Historienbilder ist,
die die Kunstgeschichte kennt.

51


	Unica und Rara in Handschriften der Bayerischen Staatsbibliothek

