
Zeitschrift: Stultifera navis : Mitteilungsblatt der Schweizerischen Bibliophilen-
Gesellschaft = bulletin de la Société Suisse des Bibliophiles

Herausgeber: Schweizerische Bibliophilen-Gesellschaft

Band: 14 (1957)

Heft: 2-3

Artikel: Basler Devotionalien aus dem 15. Jahrhundert

Autor: Pfister, Arnold

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-395787

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-395787
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Arnold Pfister I Basler Devotionalien aus dem ij. Jahrhundert

Jas sind Dcvotionalien Hind-
ringcr bezeichnet sie im
Lexikon für Theologie und
Kirche1 als «Andachtsgegenstände»,

wie «Bcicht-
und Kommunionandenken,
Bilder und Bildchen,
Gebetbücher, Kreuze, Medaillen,

Plastiken, Reliquien, Rosenkränze, Skapulierc,
Statuen, Votive, Wachsstöckc u. dgl., wie sie seit
der Spätgotik von den Briefmalern hergestellt, in den

Dcvotionalicnhandlungen, im Volksmund «Bct-
terkramern» (Better Rosenkranz), besonders
neben Wallfahrtsstätten verkauft wurden. Die
Dcvotionalien sind kirchlich nicht geboten, werden
aber als Mittel zum leichteren Verständnis religiöser

Wahrheiten, zur Erweckung und Steigerungfrom-
merAffekte und zur Mehrung der geistlichen Freude
oder auch Trauer empfohlen, gesegnet (Sakramen-
talicn) und mit Ablässen versehen. Andachtsbü-
chcr, Gebctszcttel und Heiligenbilder bedürfen der
kirchlichen Druckerlaubnis (can. I384,§2; I38j,§ i,
n. 3).» (Auszeichnungen vom Verf. dieser Zeilen).

Diese sehr gute allgemeine Definition-bcsonders
was den Hinweis auf Gebetbücher und Briefmaler
betrifft - erfaßt aber nicht den ganzen Charakter
spätgotischer Devotionalicn, zumal in der Stadt Basel.

Die Nachbarschaft all des frommen Flitters
hatten zwar auch die mittelalterlichen Andachts-
büchlein zu ertragen; doch standen sie inhaltlich,
künstlerisch und in bezug auf einen dauerhafteren
geistlichen Zweck weit über vielen neueren
Verwandten ihrer Art und verbanden im weitesten
Sinn das gelehrte Kloster, die Zelle des Mönches,
etwa des Kartäusers, durch das bürgerliche Volk
hindurch mit dem Adel und sogar Fürsten, König
und Kaiser2. Ihre Verankerung im Gebetbuch der
Geistlichkeit, dem Brevier, ist nicht zu verkennen
und läßt sich vielfach belegen3. Das gibt ihnen ein
autoritatives und unmystisches, kirchlich seriöses
Aussehen und läßt den schillernden Begriff der
« Devotio » viel nüchterner erscheinen, als der heutige

Laie, der keine alten Gebetbücher mehr liest,
erwarten würde. Allerdings, das Wort ist warm in
diesen kleinen Codices und Drucken, spätgotisch
zart und zierlich, oft verwickelt und voller Künsteleien,

aber inhaltlich aus alten Quellen der Kirche,
ihrer Liturgie und der Scholastik geschöpft, auch

aus der Bibel.

Devotionalien sind, wie bemerkt, also Andachtsoder

Gebetsbücher, soweit sie schriftliche oder
gedruckte Erzeugnisse zur Betätigung der Devotion,
der « Devotio » sind. Neben manchen anderen
Möglichkeiten, in irgendeine Beziehung zur Gottheit,
zu einem Gott, zu Göttern und Geistern oder zu
Heiligen zu gelangen, gibt es zwei überall auf der
Erde verbreitete Grundformen. Die eine ist der
öffentliche Kult mit Priesterschaft und Gemeinde,
liturgisch in irgendeiner Form straff geregelt und
meist in feierlichem Gewand, der Gottesdienst, das

allgemeine Opfer, kurz die Verehrung der Macht
des Göttlichen. Die andere ist das Gebet im « stillen
Kämmerlein », wo jeder für sich die Gottheit
betrachtet und etwas von ihr will - gewissermaßen
als Entgelt für die anderswo und öffentlich bezeugte

Verehrung, im höchsten Sinn die persönliche
Heiligung. Diesem Bedürfnis dienen die Devotionalien.

Devotion als solche ist sowohl im öffentlichen
Gottesdienst als im privaten Gebet enthalten, und

so verwundert es nicht, wenn eine rein kirchlich-
theoretische Umschreibung ihrer Eigenart schwierig

ist und zu Widersprüchen führen muß. In dem

genannten Lexikon für Theologie und Kirche'
wird «Devotio» im ersten Band mit Andacht
gleichgesetzt, im dritten aber als nicht gleichbedeutend

bezeichnet. Ihre Sonderart ergibt sich eben im
Lauf der Geschichte eindeutig nur aus den jeweiligen

Quellen selbst.
Ist jedes Gebctsbuch ein Devotionale? In seiner

Absicht schon, doch sehr verschieden in der Intensität.

Zur Devotion spätmittelaltcrlicher Art
gehört unabdinglich die geistliche Betrachtung des

Heilsgeschehens und der zentralen Heilsfiguren. Darum
steht nicht etwa Gott als abstrakte Macht im
Mittelpunkt des Textes, sondern die Erlösung durch
Christi Leiden, die Passion; daneben Leben und
Leiden der Gottesmutter, der Jungfrau Maria. Das
ist angeregt und z.T. übernommen von den
Brevieren 5. Die Heiligen - mit Ausnahme etwa eines

bevorzugten - treten zurück, wenn sie auch nicht

ganz verschwinden. Ihr Reich stellen die späteren
Horologien und Hortuli animac vor, d.h.
Devotionalien der Auflösung. Das echte spätmittelalterliche

Devotionsbuch hat seine Wurzel im 14.
Jahrhundert : so das Zeitglöcklein des Lebens und
Leidens Christi vom Freiburger (i.Br.) Dominikaner
Bertholdus. Sein lateinischer Titel drückt das aus :

158



«Horologium devotionis circa vitam Christi». Sein
und seiner vieler Verwandten Devotion stellt sich

in zahllosen Varianten vor als ein Sündenbekenntnis
des Menschen, als ein Messen der eigenen

Schuld am Leiden Christi und der Gottesmutter,
als ein Mittel sich durch diese Betrachtung zu
bessern und am Ende ruhig zu sterben, das meist in
der Form eines hinweisenden Gebetes.

Hat nun der Mönch oder Geistliche für seinen
Gebctsdienst eine solide Form in der Anordnung
und den Vorschriften seines Breviers und in der
Tradition und den Regeln eines Ordens, so fehlt
dieser vielfach ähnliche äußere Rahmen dem Laien
für seine private Devotion, außerhalb der Kirche
und des Gottesdienstes, zunächst völlig. Er hat
kein «Stundengebet», er steht im Betrieb des

weltlichen Lebens und kann keine willkürlichen
Pausen machen. Aus diesem Grund entwickelt sich

nun mit dem wachsenden Bedürfnis nach privater
Andacht im 14. und 15. Jahrhundert eine Vielfalt
« äußerlicher » Einteilungsprinzipien für die Laien-
Devotionalicn, die nur noch in der ebenso vielseitigen

spätgotischen, mit naturalistischen Zügen
durchwachsenen Ornamentik der darstellenden
Kunst und dem Reichtum dialektischenAusdrucks
in der Literatur seinesgleichen hat. Alles und jedes
wird beigezogen und ist recht genug, den geistlichen

Stoff in eine formal interessante Folge zu

pressen. Ob nun die 34 Lebensjahre Christi zu 34

«Vermahnungen » zur Vigil6, der Tag zur Verteilung

der Gebete auf 24 Stunden («Zeitglöck-
lein» !)', heilige Zahlen zu den so beliebten « Sieben-

Teilungen »(z. B. sieben «Stend oderAlter »der Maria

in ihrer Pilgerschaft)8 und zu der ebenso häufigen

Zwölfzahl (Passionen) usw. führen, immer
ist es irgendein gewissermaßen mathematisch-geometrisches,

d.h. spätscholastisches äußerliches

Ordnungsprinzip, das den Inhalt oft gewaltsam
gliedert und meist zerdehnt. Die komplizierten
Unterteilungen wie das Verstehen der Hauptabschnitte

zwingen zu ausgedehnten erklärenden
Vorworten der Verfasser für den Laien.

Sie enthalten auch interessante Angaben, wie
sich der Leser «geistlich» zu verhalten und wie er
den Stoff äußerlich und innerlich zu bewältigen
hat. Man soll lieber wenig, aber andächtig lesen,
meint das «Zcitglöcklein » (Basler deutsche Ausgabe

1492): «Doch weger wenig vnd mit senffter

ußfließung in die wijte der andechtigen betrach-

tunge, denn vil lesen und o(h)n andacht über-
louffen, darnach wenig frucht volget »9. Die
eingesetzten Rubrikzeichen sind dazu da, um «verheben

(aufhören) ze lesen und din gemüt daselbs ußstrek-
ken in Betrachtung»10.Nach dem anonymenAutor
der «Wallfahrt oder Pilgerschaft Mariae» (Basler
deutsche Ausgabe 1489) ist «fast nütz zuo ziten
über fcld zuo wandeln, die heyligen heim zuo
suchen, oder sünst der müßikeit an zuo hangen,
das(s) solchs gebet nit alein in der nochbegriffen
formm von wart Wort) zuo wort, sonder uch
in andrer formm oder gestalt, mit außwendigen
Worten, und alein uß dem gemüt gebruocht und
geubet, und also uß andacht noch dem der geist
gibt, oder dy andacht des bitterß (Bittenden oder
Beters) cyschung (Forderung; verdorben für
eyscht oder heischt gesprochen wyrd »u. Die
lateinische Version und Ausgabe sagt im letzten
Satz deutlich: «oratio... ex deuocione prout Spiritus
dabit seu orantis deuotio dietabit transformata dica-

tur »12. Es ist also hier Andacht und devotio gleichgesetzt!

Der Passus ist von höchstem Interesse für
das damalige Verhältnis des Laien zur Kirche und

umgekehrt. Während der Geistliche jeder Art
durch das auf einem zeitlich Jestgelegten Ablauf des

Jahres und einem bestimmten Textumfang der
Abschnitte beruhende Brevier liturgisch gefesselt
wird, besteht im außerkirchlichen Gebet der
Spätgotik - vorwiegend für den Laien - eine elastische
Freiheit Geht doch auch Bertholdus in seiner Vorrede

zum Zcitglöcklein von der eigentlichen
Forderung eines vierundzwanzigmal, also stündlich
anzusetzenden Gebetes, rasch herunter: der «an-
dechtig mensch » kann statt des Maximums auch

«tag und nacht xij stuck oder viij oder vj oder vij,
iij oder iiij, nach dem und sin stat (Zustand), sin

houpt oder sin vermögen erlyden mag»13.
Ist das eine Vorbereitung zur Reformation

Ja und nein Jedenfalls steht fest, daß das Gebet in
der Kirche, das liturgische, d.h. die Messe, allein
den Laien nicht mehr genügend fesselt und
verpflichtet. Die Kirche läßt locker und duldet eine

mehr als breite, da und dort auch geschmacklose
Gcbetsliteratur außerhalb ihrer Mauern; denn es

können doch schon viel Kaufleute und andere

Mitglieder höherer Stände lesen; diese verlangen
gewissermaßen auch einen höchst privaten und
individuellen Gottesdienst. In diesem Sinn ist wichtig,

daß z.B. auch in einer bayrisch-österreichischen

Andachtshandschrift, die schon mehrmals
erwähnt, von den Gebeten gesagt wird : «ich opfer
dir (d.h. Jesus Christus) den psalm.. .u. » Also
Devotio, als Opfer, wenn auch ein geistiges, wie
bei den Alten als Opfer direkt. Durch Jahrtausende

hindurch dieser Sinn des Wortes Der Laie, der

!59



—

pPC

iiwfitÄLi.i.'BBfc"*«. -j.

T^M.Ë
fHT^ r$/T

i

K. 1

s
v•IM

/. Geißelung Christi aus einer Passion. Kolorierter

Kupferstich. Kopie des «Meisters der Nürnberger
Passion » nach einem verschollenen Original des « Meisters

der Spielkarten». Oberrhein. Sicht nach 1441.
Leicht vergrößert (Original: 6,1 x 8,6cm). Ehemals
im Stift Xounberg z" Salzburg. - Mach: Österreichische

Kunst-Topographie I II, Figur 274. - Seile

164-16;, 167, 168, 172 (Anm. 26, 31, 34).

2. Dasselbe. Kolorierter Holzschnitt. Kopie entweder nach

nebenstehendem Stich oder nach dessen verlorenem Original.
Oberrhein, vermutlich Basel. 1440er fahre. - Leicht
vergrößert (Original: Holzschnitt 6,2 x 8,6 und Blatt
6,7 x p,p cm). Dep. des Freiwilligen Museumsvereins im

Kupferstichkabinett der Öffentlichen Kunstsammlung
Basel. -Seite 164, 163, 166 (Bildlegende), 167, 168,169,
172 (Anm. 22-24).

das genannte handschriftliche Betbüchlein besaß,
fühlte sich mit dem Ausdruck fast als Priester, der
das Altarsakrament vollzieht! In dieser Richtung
kommt die allgemeine religiöse Haltung oberer
Schichten zweifellos der drohenden Reformation
entgegen.

Dagegen wäre es grundfalsch, aus diesem
Gebetsleben etwa auf eine Lockerung des Glaubensinhaltes

der Texte zu schließen. Im Gegenteil: mit
der Verbreitung solcher Literatur oder der
Duldung ihrer Verbreitung erhoffte die alte Kirche
gerade eine Wiederauffrischung ihrer Glaubensforderungen.

Fast alle Exemplare der Basler Devotio-
nalicn vom Ende des 15. Jahrhunderts in der Basler

Universitätsbibliothek entstammen der Büche¬

rei des strengsten BaslcrKlosters, der 1401 gegründeten

Kartause. Sie war zwar ein Spätling ihres ai-

ten Ordens, nahm aber zu Ende des 15. Jahrhunderts

von den bedeutendsten Gelehrten und
Geistlichen der Stadt in ihre Mauern auf, zuvörderst
Johann Fleinlin (Heynlin) von Stein (Johannes de

Lapide) im Jahre 1487, also gerade in der Zeit des

Druckes der Basler Devotionalicn. Hcinlin war
lange Jahre Prediger; der Dominikaner Berthol-
dus war dasselbe sogar so sehr, daß er den Beinamen

«Landprediger» erhielt15. Und als solcher
verfaßte er das Kronwerk der Basler Devotional-
druckc, das «Zeitglöcklcin », schon im 14.
Jahrhundert. Die damalige Homiletik ist in ihrem
Charakter den Andachtsbüchlein außerordentlich ver-

160



Xrï

i
KS

V y

muL&

^N y
3.Vl^

-.-

N>

3. Simson reißt die Säulen im Palast z'< Gaza ein.

Holzschnitt des ersten Meisters aus dem Spiegel
menschlicher Behältnis, Basel: Bernhard Riehei,

1476, 31. August, BI. p8vb. - X'erkl. (Original

'j,i x 13,3 cm). Ex. Universitäts-Bibliothek
Basel. - Seite 16j.

4. Dornenkrönung Christi aus einer Passion. Kupferstich

des Monogrammisten E. S., Oberrhein. Nicht
nach 1446. - Leicht verkleinert (Original nach Lehrs:

7,4 x. 9,9 cm). Bremen: Kunsthalle. - Nach: Geisberg,

Die Anfänge des deutschen Kupferstiches, 1. A.
[1909], Tf. 36, L. 41. - Seite 168, 172 (Anm. 3;).

wandt und sie erhält - wiederum außerhalb der

Liturgie - wachsende Bedeutung. Sie ist Büßpredigt

vor dem Sturm der Reformation Ihre Form, etwa
in den eingestreuten «Glossen» bzw. Predigten
im Basler Spiegel menschlicher Behältnis vom
Jahr 1476, nähert sich in der Gliederung und dem

Inhalt, in der Betonung von Zahlcnverhältnissen
der Abschnitte sehr den Andachtsbüchlein. Es

wird - wie man das in den Illustrationen unzählige
Alale findet — «an den Fingern» aufgezählt, was

wichtig ist und was sich textlich « folgt ». Die
Mariana haben ein starkes Gewicht, und so ist es

auch in den Devotionalien. Auf den oben zitierten
Passus mit dem «geistlichen Spaziergang» folgt
sogleich in dem Büchlein der «Wallfahrt und Pil¬

gerschaft Mariae» von 1489 die Bemerkung: «Und
uß teglichem versuchen wirt wärlich bekant und
erfarnn, das(s) der andechtig liebhaber der erwir-
digen junckfrowen Marie, durch die maß sol(c)her
ubung gar bald eine newe und unerfarne süßikeit
enpfinden wirt. Got wcl das(s) die selbig süßikeit
durch ir hilf also werd von unß versucht hie in zyt
und ufdem weg, da mit sy uch zuo letzt in dem ewigen

vatterlandt volkomen werd»18. Wir befinden

uns in jener Zeit in der Epoche eines neuen
Anstieges der Marienverehrung, gekennzeichnet
durch den Kampf der Orden um ihre unbefleckte
Empfängnis. Die Ansicht, daß sie ohne Erbsünde
auf die Welt gekommen sei, wurde 1476 von Papst
Sixtus IV. durch Anerkennung von Fest und Of fi-



ô
<x

V

t. Verkündigung Mariae. Außenbild eines Altarflügels: Gemälde von Konrad Witz a"s ^er letzten Zeit des Künstlers

(f 1443)). -Stark verkleinert (Original Leinwand auf Tannenholz nach Katalog des Germanischen Natio-
nalmuseums Xürnberg, Die Gemälde, Beschr. 'Text, 1937, Nr. 878:1,201 x 1,367 m). Nürnberg: Germ. Mus. -

Nach Photo im Kupferstichkabinett Basel. - Seite 167, 169-70, 172 (Anm. 42).
162



il
n

K

k:

NE^
^a

O/^ff%xO
/fl^^H

1 7/X \| J

Ilo
^0

^WlJciX V\\

WJ ni «- VA

y/
y " r* ' ¦<*2jt)

6. Mariae Geburt. Holzschnitt des ersten Meisters
aus dem Spiegel menschlicher Behältnis, Basel: Bendi.

Richel, 1476, 31. August, BI. 8vb. - l erkleinert

(Original: 9 x 12,1 cm). Ex. Universitäts-Bibliothek

Basel. - Seite 168.

7. Geißelung Christi. Holzschnitt wie nebenan, BI.

99ra. - Verkleinert (Original: 9,03 x 13,1 cm).
Ex. Universitäts-Bibliothek Basel. - Seite 167, 168.

zium bestätigt. Wie könnten also Mönche wie etwa
die Kartäuser, deren Hauptdienst in der Versenkung,

im stillen Gebet und der Andacht ihrer stillen

Klause im eigenen Häuschen bei allgemeinem
Schweigegebot bestanden hat und noch besteht,
an den Dcvotionalien, die dasselbe wollen, Anstoß

genommen haben Was aber dem Laien an
gelenkter und konzentrierter Form dieser Art von
Gottesdienst gefehlt haben möchte und von ihm
billigcrweise auch nicht zu verlangen war, das

machten sie wett in ihrer eigenen strengen und
abundanten Andachtspflicht. Darum konnten sie

z.B. neben anderen Devotionalcn vom Drucker
Johann Amerbach zwischen 1488 und 1490 ohne
Gewissensbisse nicht weniger als 13 Exemplare
der lateinischen Version des Zeitglöckleins und

1491 vier der deutschen und endlich 1489 sogar 28

der lateinischen und deutschen Fassung der Wallfahrt

und Pilgerschaft Mariae vom Drucker Leon-

hard Ysenhut als Geschenk entgegennehmen17. Ja

ihr eigener Mitbruder Ludwig Aloser betätigte sich

auf diesem Gebiet mit einer «Bereitung zu dem
hl. Sakrament mit andächtigen Betrachtungen und
Gebeten vor und nach» und mit der Übersetzung
des « Goldenen Spiegels des Sünders », verfaßt von
dem Kartäuser Jacobus de Gruytrode (eher als von
Dionvsius Cartusiensis), beide von Amerbach
zwischen 1488 und 149018 und 1497 gedruckt, und
beide ebenfalls der Basler Kartause in zwei bzw. 12

Exemplaren geschenkt. Die große Zahl der Dedi-
kationsdrucke und die schriftstellerische Beteiligung

des Ordens selbst legen nahe, daß dieser an der

Herausgabe solcher Literatur in Basel beteiligt ist.
Für Amerbach erhalten wir wohl einen näheren

Einblick durch ein schmerzliches Ereignis, das ihn
1488 betroffen hat. Der Liber benefactorum der
Basler Kartause, das Buch ihrer Wohltäter,
verzeichnet im Abschnitt über diesen Drucker (3 Idus

163



Aprilis 3. April: orctur pro venerabili magistro
Johanne de Amerbach...) : « f tem (dédit) j lib. & in
obitu puelle sue Margarete in minori galilca sepul-
te 148 8 »19. Amerbach hat also für sein erstes Töch-
terchen, dessen Name sich aufdie Schutzheil ige des

Klosters bezog, bei den Kartäusern eine Jahrzeit
von einem Pfund Pfenninge gestiftet. Das Kind
wurde dort begraben, wo später die ganze Familie
ihre Ruhestätte fand: im kleinen Friedhof der
Kleinbasier Kartause20. Das Datum ist auffallend.
Denn gerade zwischen 1488 und 1490 und noch

1492 gab der Drucker seine Devotionalien heraus.
Das ist ein deutlicher Hinweis darauf, daß er ein

Gebetsopfer für das ihm liebe verstorbene Kind -
eine zweite später geborene Tochter erhielt wieder
ihren Namen Margarete - bringen und zugleich ein
seinen geistlichen Ratgebern willkommenes
Geschenk machen wollte. Er und Yscnhut drucken
deutsche und lateinische Texte nebeneinander, zum Lesen

für Laien und Geistliche. Wie stark die
Wirkung des Gebetes für die Verstorbenen damals
eingeschätzt wurde, zeigen die Gebetsablässe. In der

genannten bayrisch-österreichischen Handschrift
von 1493 heißt es in einem wenig späteren Anhang
eines Gebetes für die armen Seelen im Fcgfcucr:
«Wer das hernach geschriben gepet spricht allen
gleubigcn seien auf einem kirchoff... der hot so vil
tag antlaß Ablaß) als manig leichnam ruet auf
dem selben Kirchoff daz hot befriget (privilegiert)
pabst Johenncs der xxiij (1410-1415 Papst)21.»
Also wieder die Zahl - Wenn auch Amerbach
vielleicht nicht so massiv dachte, so lebte er doch
in einer Zeit, da solcher Glaube gang und gäbe

war.
Während sich für Inhalt und Text alter Devotionalien

heute nur noch wenige Spezialisten
interessieren, stürzen sich Antiquare und Sammler auf
die Illustration der Büchlein und ganz besonders
aufEinzclholzschnitte als Überbleibsel ganzer
Folgen. Der Text ruft ja nach der Vervollständigung
durch das Bild, um auch das Auge an der Andacht
zu beteiligen. Ja, in vielen Fällen wird jenes auch
leichter verstanden und trägt mehr zur intensiven
Erbauung bei als die wohl oft nur abgeleierten
Gebete. Es entwickelt sich eine vielseitige und
ausgedehnte Bildtradition, besonders nach der Beteiligung

graphischer Verfahren. Die folgenden
Beispiele, z.T. neue Funde, beweisen das wiederum
aufs beste. Dabei ist hervorzuheben, daß die Qualität

der Devotionalien-Illustration mit wenig
Ausnahmen weit über der durchschnittlichen Leistung
von Graphikern und Illuministen in den großen

Bilderserien des spätgotischen Buches steht. Es sei
dazu nur an die bekannten französischen Stundenbücher,

die Livres d'heures erinnert - Spitzenleistungen

der Buchgraphik und Miniatur! Gegenüber

einer gewissen Gleichgültigkeit in der
Illustration der übrigen religiösen, profanen und
wissenschaftlichen Literatur, wo erstrangige Zeichner

seltener sind, geben sich Drucker, Herausgeber
und Künstler bei den Dcvotionalien Mühe: sie

sind hier mit dem Herzen dabei.
Es liegt aufder Hand, daß die Gebetbücher

sozusagen alle - eine Ausnahme macht erst die Renaissance

etwa im Gebetbuch Kaiser Maximilians -
kleines Format haben. Wir sehen in ihren Illustrationen

nicht die mächtigen Kanonblättcr der
Meßbücher, sondern kleine Szenen. Ihrer Darstellung
kommt der Stil der Spätgotik mit seiner Zierlichkeit,

seiner Neigung zu nur gelegentlichen
Naturalismen, die um so stärker wirken, und seiner
festen und sicherenBildtradition glücklich entgegen.
Ein solches kleines Blättchen mit der Geißelung

Christi (Abb. 2), das mir der Zürcher Antiquar
K. A. Zicgler im Jahr 1951 zur Bestimmung
vorlegte22 und das sich seit 19 5 2 als Leihgabe des

Freiwilligen Museumsvereins im Kupferstichkabinett
der Öff. Kunstsammlung in Basel befindet23, führt
mitten in diese Welt. Es ist nur 6,2 auf 8,6 cm groß,
an der Einfassungslinie gemessen. Der Holzschnitt
ist sorgfältig koloriert, wurde aber leider zur
Tilgung des Stempels2'1 gewaschen, so daß das lichte
Blau am Himmel und den Strümpfen nur noch in
Spuren vorhanden ist und das Maiengrün der
Bodenplatten, Untergewänder und der Rute zersetzt
wurde. Kaltes Braunrot bedeckt Mantel und Zad-
delrock, Rosa bis Lichtgrau Mauerteile und Säule,
lichter Ocker bis Braungclb Holzteile (Decke und
Rundsäulchen), Nimbus, Schamtuch, Gürtel,
Strumpfwülste, Geißclschaft und Haare der Schergen,

dunkles Braun zur Hervorhebung Haar und
Bart Christi. Es ist also eine sehr detaillierte und
durch die einfache Konturierung des Flolzschnitts,
mit ganz wenig Schraffen im Hintergrund, nur
gestützte alte Kolorierung, mit der Absicht als Miniatur

zu erscheinen. Eine Lokalisierung ist nach ihr
nicht sicher möglich, obgleich in Basler Wiegendrucken

ähnliche Töne besonders in der Frühzeit
häufig sind. Einen immer wieder angewandten
schmerzvollen Akzent gibt das Zinnoberrot den
Blutstriemen.

Die Erfindung ist nicht original. Einer der frühen

Hauptmeister des Kupferstichs, der sog. Meister
der Spielkarten, hat eine Passion gestochen, die uns

164



nur noch in Teilen erhalten ist25. Sie wurde aber

kopiert von dem sog. Meisler der Nürnberger Passion,

und dessen Blätter sind bis auf eines erhalten
in einer Passionsfolge, die sich bis zum Weltkrieg
im Damenstift Nonnberg zu Salzburg befand
und an einen unbekannten Ort veräußert wurde26.

In ihr sehen wir die Geißelung, ebenfalls koloriert,
im Gegensinn zur Darstellung des Holzschnittes
(Abb. i). Die Gegenseitigkeit würde für Kopie
des Holzschneiders nach diesem Stiche und nicht
nach dem Original sprechen, wenn wir nicht aus
zahlreichen Beispielen wüßten, wie wenig dieses

später wichtige Kriterium in der Frühzeit der Graphik

zu sagen hat. Die Geißelgruppc und der
Fußboden sind so genau in Umrissen und Größe
kopiert, daß man an das oft angewandte Verfahren

späterer Holzschneider denkt, das Original umgekehrt

auf den Holzstock zu legen, anzufeuchten,
durchzureiben, bis das Vorbild durchschimmert
und dann einfach nachzuschneiden. Daß im
Holzschnitt die agierenden Schergen richtig mit der
Rechten schlagen, wTäre für spätere Zeiten andererseits

ein Beweis, daß der Kopist nach dem verlorenen

Original des Meisters der Spielkarte (wo man
hierin Richtigkeit vermutet) und nicht nach der
erhaltenen Kopie des Meisters der Nürnberger
Passion gearbeitet hätte. Aber die frühen Stecher nehmen

es mit der Rechtshändigkeit nicht so genau.
Vergleicht man z.B. die Auferstehung Christi des

Meisters der Spielkarten, eines der erhaltenen Blätter

seiner Passion (Geisberg, Anfänge usw., 2. A.,
Tf. 12), mit dem Nachstich des Meisters der
Nürnberger Passion (Österr. Kunsttopogr. VII, S. 196,

Fig. 281), so segnet im Original Christus falsch mit
der Linken und in der Kopie richtig mit der Rechten!

Daraus etwa schließen zu wollen, daß der

Schöpfer durch das schwache Nachbild angeregt
worden sei und sich das allgemein angenommene
Verhältnis umkehre, ist darum unmöglich, weil bei
der genauen Identität in beiden Folgen bis in alle
Einzelheiten diese im Werk des Meisters der
Spielkarten vollkommen verankert sind. Kenner wie
Lehrs und Geisberg haben diese grundsätzliche
Unsicherheit von Rechts und Links, die sich hier
von neuem zeigt, schon früher erkannt27. Sie

hängt damit zusammen, daß die sehr kleinen
Formate solche «Fehler», die anfangs wohl einer
mangelnden Praxis im Verhältnis von Platte zum
verkehrten Abzug entsprangen, kaum ins Auge
fallen lassen, und daß die ersten Stecher, wie wir
gleich sehen werden, Goldschmiede waren, mit
anderen Worten in ihren Stichen Dekorations¬

stücke geben wollten. Ganz anders aber fallen solche

LInstimmigkeitcn bei den groß werdenden
Blättern der Renaissance-Künstler mit ihren bis ins
Einzelne durchgezeichneten Figuren auf!

Bezeichnend für den Stich als Vorbild ist das

Verhältnis der Szene zum Raum. In der mächtigen
Sammlung von gotischen Einblattholzschnitten,
die Paul Fleitz in Straßburg in rund 100 Bänden

herausgegeben hat28, findet sich nirgends ein
Beispiel, wo die Figuren nur bis zur Flälftc des

Bildraumes hinaufragen. Der ganze Grund wird für
ihre Aktion ausgenützt. So ist es auch in fast allen
Inkunabel-Holzschnitten: man vgl. hier aus dem
Basier Spiegel der menschlichen Behältnis von
1476 die Geißelung Abb. 7. Darum ist auf alle

Fälle der Holzschnitt Kopie nach dem Stich und nicht

umgekehrt. Das zeigt sich noch schärfer in einer
entscheidenden Abweichung, nämlich in der
Umgestaltung des Baldachins. DicUmrißarchitektut wurde

belassen; das Gewölbe aber durch eine Holzdecke

ersetzt. Der Erfinder des Stiches war
Goldschmied Als solcher hatte er sicher Monstranzen
und ähnliches entworfen, und in diesen, wahren
Vertretern des sog. Baldachinstilcs20, stehen kleine

Figürchen unter hohen Aufbauten. Die Architektur

ist auch begriffen im Stich - nicht im
Holzschnitt. Einzig ein Fehler, der in der ganzen frühen
Graphik immer wiederkehrt, zeigt sich auch im
Vorbild. Doch gewahrt man ihn auf den ersten
Blick gar nicht, während er in der Kopie ganz
offenbar wird. Die goldschmtedeartig gedrehten
Randsäulchcn stützen das Gewölbe unter den

Knöpfen der Scharwachttürmchen direkt gegenüber

der Mittelsäule, wenn man auf die Brechung
des Zinnenkranzes achtet. In dieser Ebene
vollzieht sich die Handlung. Der Vorderteil des

Baldachins ragt gewissermaßen aus der Bildfläche
hinaus. Obwohl nun die Säulchen das Gewölbe in
der Mitte stützen, wo die Säule steht, sind sie als

Rahmung nach vorn gezogen, d. h. ihre Füße
stehen nicht, wie es sein sollte, auf einer Grundlinie
mit der Säule: Sie fallen aus dem Lot. Dasselbe
sehen wir in der Kopie, wo die Randsäulen diesmal
hinter den Baldachintürmchcn denselben Unterzug

stützen, der über den Marterpfeiler läuft. Und
wiederum genau dasselbe in einem Holzschnitt aus
dcmBasler Spiegel von 1476 (Abb. 3) :Simson zerrt
an Säulen, die umgekehrt wie in der Passionsdar-

stcllung einen Rahmen stützen, der oben die
vorderste, d.h. die durch den Rand bezeichnete
Bildschicht erreicht; die Sockel aber weichen aus dem

Lot nach hinten zurück. Die Unklarheit tritt in den

165



n
n

"t

S^^

(öfcomim jfcfu eductio et cruda
t>aiuIatio £j

t?. Beschneidung Christi. Holzschnitt des ersten

.Meisters aus dem Spiegel menschlicher Behältnis,
Basel: Beruh. Riebet 1476.31. August, BI. 24ra.
-Verkleinert (Original: 8,73 x 13,1 cm). Ex.
Universitäts-Bibliothek Basel. - Seite 167.

9. Kreuztragung Christi. Holzschnitt, vielleicht

von Leonh. Ysenhut selbst, aus der lateinischen

Ausgabe der Wallfahrt oder Pilgerschaft Mariae
(Itìnerarius sìve peregrinariiis B. V.M.), [Basel:]

Leonhard Ysenhut[1489],Bl.70v.-Leicht
verkleinert (Original: 6,4* 7,6cm). Ex.der
Universitäts-Bibliothek Basel mit Linierung im
Charakter der Handschriften, ehemals Geschenk des

Druckers an die Basler Kartause. - Seite 139,
161, 163,169, 171 (Anm. 8).

10. Geißelung Christi. Miniatur auf Pergament

aus einem Nonnenbrevier des Basler Klosters der

Reuerinnen der hl. Starla Magdalena an den Steinen,

BI. 461-, Volkskunst aus dem Ende des 17.
Jahrhunderts in Basel. Derselbe Baldachin wie in

Abb. 2! - Verkleinert (Original: 7,7 x 11,3
cm). Universitäts-Bibliothek Basel. - Seite 168-

69, 170-71 (Anm. 7), 172 (Anm. 30, 38-40).

m

•N

E.

"*x''\\

-^ 0(*f7&-^=^

¦¦
(.-,

«p-

$
*w

KSSs

[66



***5Z5 ¦ stilii

*** I *

S#P^
.¦-.

#tutt airy niüöiaiu to icqn

m (uur^moi'pattrnft)

^Ö jémyotmmty fr -1

glaubst maw mflruis et i

ttuuôioti^^rtmfii«dam
litui auftrcoîatcmnam œ

hucm (mpotttn-utmmfp j
awûui^apamiJttgtttK

fbcmucO'efômmr odi *
quuî tuujnctntt^^iuinf-

1

M.' ii\- h— x '

7/. Kreuztragung Christi und Zierseite mit Fußleiste. Miniaturen BI. 31v und J2r (beschnitten) aus derselben

Handschrift wie Abb. 10 gegenüber. Zu Vogel und Blüte vgl. Abb. 13! - Etwas verkleinert (Original-Miniatur
links: 9 X 10,8 cm). Universitäts-Bibliothek Basel. - Seite 168-69, I7°-7I (Anm. 3), 172 (Anm. 30, 38-40).

Flolzschnitten viel schärfer zutage, weil im Stich
der Blick durch die an und für sich gute Durchbildung

des Gewölbes, d.h. ein plastisches Element,

angezogen wird. Der Inkunabelholzschnitt geht
auf reine Dekoration aus und versucht durch eine

reiche graphische Gestaltung über die Schwächen
des unklaren Raumbildes hinwegzutäuschen.
Bezeichnend dafür ist die Abb. 8, ebenfalls aus dem

genannten Spiegel: die Pracht der Bodenplatten,
die Anfüllung mit Figuren und die dekorative
Zeichnung des Mauerwerkes, wo der Abhängling
der Baldachine noch ein letztes Dasein fristet,
drängen den unbewältigten Raum buchstäblich in
den Hintergrund.

Eine ziemlich genaue Lokalisierung erlaubt nun
die Balkendecke des Passionsholzschnittes, die eigene

Erfindung des Kopisten, um der komplizierten

Darstellung des Gewölbes zu entgehen. Daß die
Balken hinter dem Unterzug nicht mehr zum
Vorschein kommen, ist ebenso charakteristisch wie
daß die Randsäulen jenen stützen. In dem Gemälde

von Konrad Witz mit dem englischen Gruß
(Nürnberg, German. Museum; Abb. 5) zeigt ein

Meister, wie eine solche Konstruktion zu verstehen

ist. Die Balkendecke in dem Guckkastenbild
ist nicht in die Mauern eingelassen, sondern ruht
auf eingezogenen Ständern entsprechend den
Randsäulcn der Geißelung. Es herrscht sachlich

unbedingte Klarheit. Perspektivisch ist allerdings die
Türe etwas mißglückt. Das ändert nichts an der
plastischen Greifbarkeit. Der Raum im Gemälde
ist außerordentlich verwandt mit demjenigen in
den Stichen des Meisters E. S., eines oberrheinischen

Stechers, und in den Holzschnitten des Bas-

167



1er Spiegels. Alle diese Künstler haben eine große
Vorliebe für Balkenwerk. Der Zeichner des Pas-

sionsblättchcns fand ein Vorbild für seine «

Konstruktion » in der Decke etwa des Stiches mit der
Dornenkrönung von Meister E. S. (Abb. 4) : genau
dieselbe Balkenzahl, aber klar gestützt. Und die
kleinen Konsölchen, welche den tragenden Balken
aufnehmen, kommen wiederum im Basler Spiegel

vor; man vgl. Abb. 6, wo wir auch den einfassenden

Bogen, unter dem die Decke hervorkommt
und in die Tiefe geht, so ähnlich wie möglich
finden. Das ist oberrheinische Art zu gestalten. Endlich
sehen wir in einer Miniatur eines Nonnenbreviers
aus dem Basier Dominikanerinnenkloster in der
Steinen, einem der hl. Maria Magdalena geweihten
Stift30, genau dieselbe Baldachinarchitektur wie in
dem Passionsholzschnitt (Abb. 10). Wir kommen
auf diese Handschrift und ihre Miniaturen weiter
unten zurück. Alles spricht dafür, daß unser
Holzschnitt mit der Geißelung zweifellos dem Oberrhein

entstammt, ja vermutlich iniJa^/kopicrtworden ist.
Da er nur eine Szene vorstellt, so ist er sicher nur

ein erhaltenes Überbleibsel vermutlich einer sog.
Zwölferpassion wie sein Vorbild. Zwölf Szenen, wie
man etwa zwölf Apostel zählt! Die Stichfolgc der
Nonnbcrger Passion hat auf der Rückseite ein in
oberdeutscher Sprache geschriebenes, die Bilder
verbindendes Gebet31. Mit andern Worten : wie in den

xylochirographischen Blockbüchern (der Text
handgeschrieben, die Illustration in .Holzschnitt)
vereinigen sich Graphik mit Handschrift zu einem
Ganzen. Die Basler Universitäts-Bibliothek besitzt
ein solches Büchlein in einer Ars moriendi, die

gleichfalls Kopie nach einer Stichvorlage ist, diesmal

nach einer solchen von Meister E. S.32. Sowohl
Stecher wie Plolzschncidcr pflegten die einzelnen
Bilder aufgroße Bogen zu drucken, um sie dann zu
falten und zu Büchlein, eben Devotionalien,
zusammenzustellen33. Die Texte schrieben entweder
die Berufsschreiber oder die Klostcrleute. Das war
wohl bei der Nonnberger Passion der Fall; aber
auch bei einem anderen Beispiel, das uns die
Datierung des Stiches und der Holzschnittkopie der
Geißelung erlaubt. Lehrs34 erwähnt eine kolorierte

Federzeichnung im German. Museum in Nürnberg,

die eine genaue gleichseitige Kopie nach
dem in derselben Sammlung befindlichen Stich
«Christus vor Pilatus» aus der Passionsfolge
unseres Meisters der Nürnberger Passion ist. Einzelne

Duplikate der Nonnberger Folge finden sich
auch in öffentlichem Besitz. Die genannte Zeichnung

aber stammt aus einer oberdeutschen Hand¬

schrift (Germ. Mus. Nr. 28 860) mit dem wichtigen
Vermerk auf BI. 92ro: Anno domini millesimo
ccccxlj Ist gemacht worden diez puch von dreyer-
lay wesendarjnn all menschen mügen hailsam werden.

Also muß die Kopienfolge des Meisters der
Nürnberger Passion nach dem Original des

Meisters der Spielkarten 1441 schon bestanden haben.
Das Abbild im Holzschnitt ist sicher nicht viel später

entstanden, weil seine eigene Erfindung den

1440er Jahren entspricht. Die Balkendecke wie bei
Meister E. S., dessen Passion nach Geisberg nicht
später als 1446 erschienen ist35, und die Übersetzung

der gestochenen Zeichnung der Schergen in
jene noch feine Holzschnitt-Technik mit weichen
Überwürfen (am Gürtel des vorderen Peinigers
rechts) und der ebenso zarten Bildung des Inkarnates

am Körper Christi, wie sie vor dem lnkunabcl-
holzschnitt üblich war. Ein vergleichender Blick
aufdie Geißelung aus dem Basler Spiegel von 1476

(Abb. 7) erweist besonders am Akt die konstruktive

Härte der zweiten Hälfte des 15. Jahrhunderts
gegenüber dem ausklingenden sog. «Weichen Stile

» in den ersten fünfzig Jahren. Geisberg bezeichnet

die Passion des Meisters der Spielkarten als die
älteste nachweisbare Stichfolgc dieses Themas36,
und wir müssen nach obigem unser kleines Blättchen

als das älteste bisher gefundene, noch nirgends
erwähnte Fragment einer datier- und lokalisierbaren
Passionsfolge im Holzschnitt bezeichnen; es ist vermutlich

in Basel, der Stadt der Blockbüchcr37,
geschnitten worden.

Daß die Passion im Mittelpunkt der Devotion
steht, enthüllt auch eine Pergamenthandschrift aus
dem Bas1er Maria-Magdalenen-Kloster der Dominikanerinnen

in der Steinen, die seit 1932 die Basler
Universitäts-Bibliothek besitzt38. Es handelt sich um
ein «Nonnenbrevier», dessen Flauptteile von drei
verschiedenen Lländcn des 15. Jahrhunderts (die
erste vielleicht um die Wende des 14. zum 15.
Jahrhundert) geschrieben sind39. Dr. Max Burckhardt,
Bibliothekar an der Handschriftenabteilung der
Basler Universitäts-Bibliothek, nimmt wohl richtig

an, daß die Miniaturen, die übrigens so weit
figürlich nur im ersten Teil mit den Tagesoffizien
für Unsere liebe Frau und (erst an zweiter Stelle)
für Unsern Herrn vorkommen, erst später dazu-

traten. Im Gegensatz zum Text, der mit seinen
deutschen Rubriken, aber lateinischer Liturgie
Rücksicht auf die durchschnittliche Bildung der
Klosterfrauen nimmt, hat kein Mann, sondern eine

Nonne die ungefähr 9 auf 11,5 cm messenden

kleinen, meist blattgroßen bunten Bilder gemalt. Es

168



sind gewissermaßen Übersetzungen aus Stickereien

ganz im Volkston. Von der Aufklappung des

Bodens, von dekorativen Zonen für die Gewächse
und von rein schmückenden Effekten wird reichlich

Gebrauch gemacht. Alle Gesichter sehen sich
unveränderlich ähnlich; diejenigen der Männer
sind dem Frauentyp angepaßt; es fehlt völlig die

Energie der Komposition, dafür lose Parataxe.
Trotzdem sind die Bildchen durch das leuchtende
Kolorit reizvoll. Man wird selten sonst auf ein so
blendendes Strohgelb und solche durch Mischung
mit zinnoberroten «Fäden» schimmernden Haare
stoßen. Es wird viel Deckfarbe verwendet.

Selbstverständlich folgt die Nonne, wie wir
schon oben bei der Bildung des Baldachins (einer
wörtlichen Wiederholung desjenigen im Passions-

Holzschnitt) sahen (Abb. io), allen möglichen
Anregungen. Da es sich aber um Volkskunst handelt,
ist eine genaue Datierung schwer möglich. Der
Holzschnitt mit der Ausführung Christi (Kreuz-
tragung) in der «Wallfahrt oder Pilgerschaft
Mariae», deren deutsche Ausgabe 1489 vom Basier
Drucker und «heyligen moler» Leonhard
Ysenhut-so nennen ihn auch die Kartäuser-herausgegeben

wurde, erscheint nun wie eine gegenseitige
Kopie nach der entsprechenden Darstellung
unserer Handschrift (vgl. Abb. 9 und 11). Es kommt
nicht zweimal vor, daß an genau derselben
Bildstelle ein Scherge mit der verkehrten Hand auf
Christus zuschlägt. Ist einerseits die zeitliche
Stellung der Miniaturen des Nonnenbreviers wohl
durch die genannte Kopie des Baldachins eines

Vorbildes (vielleicht des Passionsbildcs nach dem
Stich des Meisters der Spielkarten direkt) nach unten

begrenzt, so ist sie nach oben unsicher. Nur
eines ist festzustellen: der enge Zusammenhang
mit dem Basler Holzschnitt. Ob nun Ysenhut, der

gute Beziehungen zu den Klöstern unterhielt,
kopieren ließ oder die Verwandtschaft der Darstellung

von anderen, uns nicht bekannten Zwischengliedern

herrührt, viel später als gegen das Ende
des Jahrhunderts sind die Nonnenminiaturen
nicht entstanden. Eine weitere ikonographische
Formulierung beweist das. In der Darstellung der

Beweinung Christi sind gegen alles Herkommen
dieMarterwerkzeugcimHintcrgrund genau in
derselben Weise als Mittel zur Devotion aufgestellt
wie in einer Kanontafel um 1491, die diesmal sicher
Ysenhut als Heiligenmaler selbst gezeichnet und
mit einem Signet versehen hat (vgl. unsere Abb. 12

mit Tf. 49 bei S. 148 in der Zeitschr. f. Schweiz.
Arch. u. Kunstgesch., IX, 1947). Edmund Schil¬

ling, der Verfasser des Artikels, hat nachgewiesen,
daß die Figuren allein nach einem Stich des Meisters

E. S. kopiert sind. Die Marterwerkzeuge sind
Zutaten Ysenhuts. Ein sehr ähnliches Kreuz und
eine fast gleiche Säule konnte aber der Holzschneider

in einem Devotionsstich des Meisters der
Spielkarten finden: Geisberg, Anfänge usw., 1. Aufl.,
Tf. 6. Man sieht, wie die Kopisten zusammensetzen!

Auch zum Zcitglöcklein Amerbachs (1492)
hat das Nonnenbrevier die engsten Beziehungen
in Figuren (vgl. den Pilatus-Typus mit Spitzhut
und gekreuzten Beinen mit der entsprechenden
Darstellung) und im Dekor (die Vögel in unseren
Abb. 11 und 13). Daß einerseits Ysenhut mS^nach
der Handschrift zu kopieren scheint, anderseits
aber das Zcitglöcklein Amerbachs 1492 eher Vorbild

für die Miniatur ist, erschwert die Datierung
des Nonnenbreviers. In solchen Fällen darf man
eineErklärung nicht erpressen, be vor eventuell
aufhellende Zwischenglieder bekannt werden. Die
Miniaturen scheinen eklektisch, während die
Holzschnitte fast alle aus einem Guß sind. Es ist
wahrscheinlicher, daß die Nonne die verbreiteten
Holzschnitte kopiert hat, als daß diese Zuflucht zu diesen

persönlichen Miniaturen nahmen.
Zum Schluß führt eindringlich vor Augen die

eigenartige Ikonographie der Beweinung Christi
in der Nonnenminiatur, was Devotio war (Abb.
12). Statt der Gottesmutter, die sonst in dieser
Szene die Hauptrolle spielt, kniet die Heilige des

Klosters, Maria Magdalena, mit ihren prächtigen
Haaren und mit dem Salbtopf vor dem blutigen
Leichnam. Dahinter ohne schärfere Unterscheidung

vier heilige Frauen, die wie ein Nonnenchor
in schmerzlicher Betrachtung betend versunken
sind. Und oben als Mene Tckel die Leidenswerkzeuge40.

Die Männer sind gegenüber den Frauen
und der Vorführung ihres Gebetes zurück- und
beiseitegeschoben.

Im Jahre 1454 trat die Tochter Katharina des Malers

Konrad Witz in eben dieses Steinenkloster, aus
dem das hübsche Nonnenbrevicr stammt. Sie war
nicht mittellos, sondern besaß ein beträchtliches
Vermögen, das der Vater «mit seinem Hantwerk
gewunnen »41. Zu dem Altar, den Konrad Witz in
seinen reifsten Jahren vor seinem Tode 1445 gc~
malt hat, gehörte nicht nur die hier in Abb. 5 gegebene

Nürnberger Verkündigung, sondern auch
die berühmte Tafel des Straßburger Museums mit
den Heiligen Katharina und Maria Magdalena in
einem Kreuzgang. Beide Frauen sind wichtige
Schutzpatroninen der Basler Kirche und der Bas-

169



>«*g

h

¦"-'¦

fg '2* /[y-yy

12. Beweinung Christi, /w Hintergrund die Leidenswerk^euge. Miniatur auf Pergament aus dem Nonnenbrevier des

Basier Klosters der Reuerinnen der hl. Maria Magdalena (vgl. oben ihr Salbtopf) an den Steinen^ BI. 6zr. Basler
I 'olkskunst Ende if .fahrhundert: die großen weißen Tränen und -zinnoberroten Blutstriemen. - Fast originalgroß
(Original: 8,6x 11jcm) .Universitäts-Bibliothek Basel'-Seite 16'8-69,170-71 (Anm.j), 172 (Anm. 30,3 8-40).

1er Klöster. Wird es nun in unserm ganzen
Zusammenhang, etwa gerade in Hinsicht auf unser
Nonnenbrevier aus der Steinen, nicht doch
wahrscheinlich, daß der nur in drei Stücken erhaltene
Altar für das Magdalenenkloster in Basel bestimmt
war Jedenfalls befinden wir uns, was Stil,
Ikonographie und das bestimmte Ambiente anbetrifft, in
Basler Atmosphäre42.

Anmerkungen:
1 Lexikon f. Theo/, und Kirche, 2. A., hg. von Mich. Buchberger, III,

1931, Sp. 267-8, Artikel «Devotionalien» von R. Hinclringer.
2 Neben dem allbekannten Gebetbuch für Kaiser Maximilian in neue¬

rer Zeit veröffentlicht: Heribert Reiners, Das Gebetbuch der Herzogin
Sibylla von Cleve (Cod. germ. 84), Miniaturen aus Handschriften d.
bayer. Staatsbibl. Bd. 7, München 1924, und Jakob Eschaeiler, Das Fbcr-
hardgebetbuch, Cod. Brev. 40 Nr. 1 d. Württ. Landcsbibl. in Stuttgart,
Stutegart (1951). Beide fürstl. Laienbrevierc stammen aus dem 15. Jahrh.

3 Eschaeiler, op. cit. sagt S. 23 vom Eberhardgebetbuch: <¦ Sein Inhalt
schließt sich in seinem Hauptteil eng an das offizielle Brevier der Kleriker
an, ist diesem nachgebildet und sinngemäß verkürzt.» - Aber auch
Devotions-Hss., die keine Brevierform haben, verraten deren Einfluß.
Vgl. die neu im Handel aufgetauchte Sammlung von Gebctstexten von
1493 mit «34 Vermahlungen», deren Aufbau sich an die Nokturn des
Breviers anlehnt (Psalmzitat mit Antiphona); ein Auszug der Beschreibung

des Verf. in: L'Art Arteten S.A., Zürich, Kat. 46, Manuskripte -
Inkunabeln..., [Zürich 1957], S. 11, Nr. 7.

4 Lex. f. Theo!, und Kirche, 2. A., hg. von Mich. Buchberger, I, Sp. 403
(F. Schubert) und Hl, Sp. 267 (W. Rauch).

5 Vgl. Anm. 3. - Bezeichnend die ursprünglich geschriebenen Teile

170



^ &ä ^YCa^ m^. ?^
.SDa» «mbccfrtct sttgfógfes> fos lcfons \?nt> Itbfe cgrijfftngrg

x
6> ~**??^:-nr>^ •V-?ï>OC >A

-/»>

s*^1 sam v?.\m
fc$TS is

it» Säs W•J>

mn\sfé^ fS

«58*'%.
*oAS B»2S3

fif»$ SkS®è« -.7,!^ •t:
!Bg SRrtW

es* CSi -n2S* WcX35>

'^M/JV
Z& $fê 2^rC-a -*¦X saw^S ^Vr)

/;?. Sprechendes Titelbild mit der Uhr (Betstunden), oben der Verkündigung Mariae und aus einzelnen Stücken

bestehender Bordüre im Stil der französischen Livres d1'heures. Holzschnitte aus Bertholdus ' Zeitglöcklein, Basel:

[fohann Amerbach] ij$2,Bl. i r.- Originalgroß (8,6 X i2y8 cm). Ex. Universitäts-Bibliothek Basel. -Seite ij 8-

jp, i6o, i6-Sy 167 (Bildlegende), 169,171 (Anm. 7).

der Basier Hs. Univ.-Bibl. Mscr. B. XI. 24 (14.-15. Jh.): s. unten Anm.

39, Tagesoffizien für Maria und Jesus Christus.
a Siehe Anm. 3.

7 Bertholdus [mit falschem Beinamen «Huenlen»]: deutsche Ausgabe
m. d. Tit. «Zcitglöcklein des Lebens und Leidens Christi», Basel:
Johann Amerbach 1492 in zwei Druckzustanden. Daneben lateinische Ausgabe

o, J. mit dem Tit. «Horologîum devotionis circa vitam Christi»,
ebenf. bei Amerbach, zw. 14S8 und 1490 nach Liber bcnefacto.ru.rn Car-

chusiaeBasiliensis bei Karl Stehlin, Regesten..., II, S. 58 unter Nr. 1625.

- Über Bertholdus vgl. Lex f. Theo!, und Kirche, 2. A., II, 1931, Sp. 228

(G. Löhr) mit Lit.
s Itinerarium B. I '. AI., Basel: Leonhard Ysenhut [o. J.; 1489 nach

Schenkung an die Basler Kartause bei Stehlin, Reg., II, S. 60-1 unter Nr.
1627]; die deutsche Ausg. des Druckers u. d. Tit. «Die Wallfahrt oder

Pilgerschaft Mariae...» «inhaltend alle Staat jrs lebens» ist 1489 datiert.
9 BI. 2ro.

10 BI. 2VO.
11 BI. 4VO-5TO. Herr Dr. Th. Salfinger, Bibliothekar an der Univ.-

Bibl. Basel, riet zur vorgelegten Konjektur.
12 BI. 4ro.
13 BI. 2ro.
14 BI. zro usw.
15 Nach Löhr, vgl. Anm. ;.
16 BI. 5ro.
17 Vgi. Stehlin, Reg., II, S. 58 unter Nr. 1623 und 60-1 unter Nr. 1627.
ls Vgl. Stehlin, Reg. II, S. 58 unter Nr. 1623 als «duos traetatus Gra-

ciarum Actiones in vulgati» erwähnt und bisher fälschlich Michael Furter
zugewiesen, so noch in: Albert Schramm, Der Bilderschmuck der
Frühdrucke, Bd. XXII, 1940, S. 12 und 45 (Nr. 82), und mit Tf. 64-7 m. Abb.

420-71; der «Spiegel» Stehlin, Reg., II, S. 59 unter Nr. 1623 mit der
bezeichnenden Anführung «Speculum peccatorum (in vulgati) pro fra-
tribus laicisti!

171



,B Stehlin, Reg., II, S. 58 unter Nr. 1623. - Vgl. Alfred Hartmann,
Amcrbachkorrcspondenz, I, 1942, S. XX, wo das Todesdatum richtig,
und S. 92, wo aus Versehen «anfangs 1940 » als Sterbejahr vermerkt ist.

Ferner Carl Roth, Stammtafeln..., in Basi. Zeitschr. f. Gesch. und
Altertumskunde XV, 1916, S. 49.

ao In den Kunstdenkmälern d. Kant. Basel-Stadt, Bd. Ili, 1941 Die
Kunstdenkmälcr d. Schweiz, Bd. XII), S. 545-7 sind die Grabmaler und
Inschriften der Epitaphe der Familie Amerbach erwähnt; aber das
Tochterchen Margarete ist übergangen. Es scheint bisher noch niemand Notiz
vom Eintrag im Liber ben. Cart, genommen zu haben. Flerr Dr. P. Bux-
torf, der beste Kenner der Basier Grabinschriften, teilte mir gütigst mit,
daß ihm nichts über das Grab der ersten Tochter Margarete bekannt sei.

21 BI. 24ro.
22 Leider hat Flerr K. A. Ziegler in der Freude über den Fund Teile

meiner Angaben etwas vor dem Augenblick veröffentlicht, wo die letzten

Vergleiche gemacht werden konnten. Vgl. Das Antiquariat, VII. Jg.,
1951, Nr. 21/24, Nov./Dez., S. 8 mit Abb.

23 Inv. Nr. 1952, 114.
24 Metallstempel: Lesbar nur noch links O, rechts NT, unten M. C(r).

Die Auflösung «Romont// M(onastcrium) C(apucinorum)» läge nahe,

wenn der heutige Stempel des Klosters ebenso lauten würde, was aber

nicht der Fall ist. Die Untersuchung unter der Quarzlampe war für den

Stempel negativ, erlaubte aber die Erkennung der im Grund der
Ausblicke und an den Figuren ehemals vorhandenen blauen Koloricrung in
ihrem ganzen Umfang.

20 Vgl. dazu: Max Geisberg, Die Anfänge des Kupferstiches, II. Aufl.
Meister der Graphik, Bd. 11), Leipzig [1923J, S. 34 mit Tf. 12, wo alle

vier erhaltenen Blätter (ehemals 12) abgebildet sind; vgl. auch S. 48.
28 Vgl. dazu: Hans Tiet^e, Die Denkmale des Stiftes Nonnberg in

Salzburg — österreichische Kunst-Topographie, Bd. VII), VX Jen 1911,
S. 193-6 mit Fig. 271-81 (Fig. 274: Geißelung). - Max Geisberg, op. cit.
(Anm. 2S), S. 48 mit Tf. 31 Mitte (Christus vor Pilatus, in Nürnberg,
Germ. Mus.; Dorncnkrönung, in Darmstadt). - Max Lehrs,Der Meister
der Spielkarten und seine Schule, in: Jahrbuch d. kgl. preuß.
Kunstsammlungen, 18. Bd., 1897, S. 57, c-e. - Ders., Geschichte und krit.
Katalog d. deutschen, niederländ. und franzos. Kupferstichs im XV.
Jahrhundert, 1. Tcxtbd., Wien 190S, S. 153-4 (Nr. 5).- Die Veräußerung
der Nonnberger Passion teilte mir Herr Antiquar K. A. Ziegler mit.

27 Vgl. dazu: Max Lehrs, Jahrb. d. kgl. preuß. Kunstsammlungen, 18.

Bd., 1897, S. 47-4S; Max Geisberg, op. cit. (Anm.25), S. 43-4, 64.
2B Einblattdrucke des 15. Jahrhunderts, hg. von Paul Heitz, Straßburg

1906-40. 100 Bde.
23 Zur hervorstechenden Bedeutung des Baldachins in der Gotik, vgl.

Hans Sedlmayr, Die Entstehung der Kathedrale, (Zürich 1950), passim
und besonders den Abschnitt «Die Baldachinarchitcktur» S. 478".

30 BI. 46ro des Mscr. B. XI. 24 der Basier Univ.-Bibl. Vgl. Anm.3*"40.
31 Tiet^e, op. cit. (Anm. 2a), S. 193.
38 Univ.-Bibl. Basel, Mscr. A. IX. 23, Nr. 3. - Vgl. dazu : W. L. Schreiber,

Basels Bedeutung für die Geschichte der Blockbücher Studien z.

deutsch. Kunstgeschichte, to6. Heft), Straßburg 1909, S. 40-2. Die Frage,
ob der Holzschneider oder der Meister F.. S. der Kopist sei, hat eine

längere Diskussion hervorgerufen, auf die hier nicht eingegangen werden
kann. Ich halte die Stiche des Meisters E. S. für das Original.

33 Gestochene Passion Meckcnems auf Bogen: Max Geisberg, op. cit.
Anm. 2S), S. 20, wo auch andere wichtige Angaben zur gemischten Praxis

von Handschrift und Graphik. - Ganze Bogen mit Passionsholz-
schnitten zum Abtrennen: W. L. Schreiber, Flandbuch der Holz- und Me-
tallschnittc, Rd. I, 1926, S. 10-11 und passim. - Chiroxylographischc
Passion, vielleicht aus Basel: V\ .L. Schreiber, Manuel. IV7, S. 321, und

VIII, Tf. 90; ders., Basels Bedeutung... (vgl. Anm.32), S. 38-9.
34MaxLp£/\f,Jahrb.d.kgl.prcuß.Kunstsammlungen,iS.Bd.,iS97,S.57-S
35 Max Geisberg, Der Meister E. S., 2. Aufl. Meister der Graphik,

Bd. X), Leipzig (1924), S. 18.
38 Max Geisberg, op. cit. (Anm. Sä), S. 34.
37 W. L. Schreiber, Basels Bedeutung f. d. Gesch. d. Blockbücher: vgl.

Anm. 32.

38 Alscr. B. AI. 24. — Zu einer Wiedergabe meiner Beschreibung der
Fis. steht hier der Platz nicht zur Verfügung; nur das Allerwichügste
kann in gedrängter Form notiert werden. - Die Zuschreibung an das

Basler Kloster der Heilerinnen Sancta Maria Magdalena an den Steinen Prediger
Ordens (OP) ergibt sich sowohl aus dem Kalendar, wie dem Text und
den Miniaturen. Kalendar: Dedicatio maioris ecclesiae basiliensis (11.

Okt.); sämtliche Feste der Flauptpatronin des Frauenklosters, der hl.
Maria Magdalena, in hohen Graden (Totum duplex), wie Translatio

(19. März), Conversio (i. April), Hauptfest (22. Juli) mit Oktav
(simplex); sämtliche Dominikancrheiligc sind mit den höchsten Festen

vertreten, zuerst der Hl. Dominicus «pater noster» (Transi. 24. Mai; Fest

mit Oktav 5. Aug.), dann der III. Petrus de Verona (29. April) und Thomas

von Aquin (Transi. 28. Jan.; Fest mit Oktav 7. März) und endlich
die erst kanonisierten jungen Ordensheiligen Vinzenz Ferrer (kanon.
1455 ; 5. April) und Katharina von Siena (kanon. 1461 ; 30. April); Vinzenz

Ferrer wird als «ordinis nostri» bezeichnet; für ein Frauenkloster
sprechen auch die Anniversare, d. h. der ausgedehnte Gebetsdienst für
abgeschiedene und lebende Seelen (12. Juli, 5. Sept., 10. Okt.); die von
P. A. Walz O. P-. I^'e S(- Maria Magdalena-Klosterkirche an den Steinen

Basier Kirchen, hg. von E. A. Stückclbcrg, 4. Bdchcn.), Basel 1922,
auf S. 9-11 angeführten Patrone der sechs bekannten Altäre sind bis auf
zwei außcrbaslcrische (Afra und Wolfgang), deren Festtage schon durch
altere Heilige besetzt waren, mit Festen ausgezeichnet, teils mit hohen.
Text: der altere Textteil (BI. 8-103, m'c Interpolationen) hat deutsche

Rubriken und lateinischen Text, war also für eine Nonne berechnet, die das

Latein nicht verstand: im jüngeren Textteil (BI. 74-77 und 104-229) sind
auch die Rubriken lateinisch, aber BI. t79ro, Z. 14 ist eine deutsche doch

hangen geblieben («gebet»); BI. 68ro im 1. Teil neben dem Flanduciscr
Z. 6: «(S)orores sobrie estote» usw.; stark entwickeltes Commune
sanctorum und übermächtiges Totenofficium sprechen für Nonncnliturgie.
Miniaturen: das FIcrvortrctcn der Patronin Maria Magdalena bei der

Kreuzigung (BI. 56V0) und besonders der Beweinung (Bi. 62ro, unsere
Abb. 12), in letzterer auch der zweite Patron. Johannes der Evangelist,
im Vordergrund! Zudem sind die Miniaturen sicher von weiblicher
bland, wie im Text oben zu lesen. Das Brevier blieb nach Eintragen im
Vordcrdeckel auch spater im Besitz von Klosterfrauen «O.S.D.».

39 Aufbau der Hs. Basel Univ. Bibl. Mscr. B. XI. 24:
(I) Kalendar: BI. 1-6, Lage ae. Späteste I land, nach 1461 (Kanon, der

hl. Katharina von Siena), vermutlich aber auch nach 1478, dem Weihe -

jahr des letzten großen Altars der Stcincn-Klostcrkirchc mit den
Dominikaner-Patronen, da sämtliche Heilige auch der früheren Altäre vertreten

sind (Ausnahme s. oben!).
(II) Officium BVM et Jesu Christi per diem (Horologium; Horae ca-

nonicae). Am Ende unvollständig (BI. 9-39, 41-5, 47-50, 52-j, 57-61,
63-8, 70-3, 78-IC3 ; Lagen bs-ms mit Kustoden). Früheste bland aus der

1. FI. d. 15. Jahrhunderts. Im Anhang: Vesperae feriales (BI. 73, 78-103).
Die Flauptabschnitte durch feine Fußleisten in Miniatur von derselben
Hand wie die figuri. Szenen ausgezeichnet; sie sind später zugefügt und
z. T. über die älteren Initialen gemalt. Sie übertreffen die zwei in (IV)
angebrachten späteren Blumenranken an Finesse.

(III) Interpoliert auf Einzelblattern in die Lagen b, f, g und h sieben

Miniaturen zu den sieben Horae canonicac. Später zugefügt, wie der

Schriftverglcich des Textes der Bander in der Kreuzigung mit dem
liturgischen Text u.a. beweist. LetztesViertel des i5.Jh.,aufallcFal!c 2.Haltte.

(IV) Pars de tempore mit Anhängen (Proprium de Sanctis und
Commune SS.; Totenofficium; Psalmi poenitentiales; Litanei; Gebete): BI.

74-77 (interpoliert in Lage gs von (I) und 104-234 (1 interpol. BI. und
Leerbll. 230-34). Lagen: n10, o'% p-q10, r-s12, t-y8, x-z12,AI2+ l. Der
Anfang d. Textes fehlt! Hand zwischen II und I der 2. Flälfte des 15. Jh.
Die ganze Fis. ist auf Pergament (9,2-11,2-8 cm) geschrieben, in der

ersten Hälfte des 16. Jh. gebunden und stellt als Ganzes ein «Breviarium
ad usum monialium S. Mariae Magdalenae in monasterio ad Lapides Basileae,
Ord. Praed.» vor. -Für freundliche Auskunft habe ich Herrn Dr. Gust.

Meyer, Univ.-Bibl. Basel, zu danken.
40 Vgl.dazu auch die Krcuzig.mit Maria Magdalena auf BI. 5 6vo der Hs.
41 Nach der letzten und besten Zusammenstellung der Forschungsergebnisse

und der Literatur von Alfr. Heinrich Schmid im Allg. Lex. d.

bild. Künstler (Thieme-Becker), 36. Bd., 1947, S. 149. Weitere Angaben
über die guten Vermögcnsverhaltnissc der Tochter bei Hans Rot/, Quellen

und Forschungen z. südwestdeutsch, und Schweiz. Kunstgesch. im
15. und 16.Jah.rh.,III: Der Oberrhein,Quellen II (Schweiz), 1936,5.23-25,
und Emil A. Erdin, Das Kloster der Reucrinnen Sancta Maria Magdalena
an den Steinen zu Basel..., Diss. phil. Freiburgin d. Schweiz 1956, S. 80.

42 Die Meinung, daß der «Marienaltar» von Konrad Witz für das

Steincnkloster in Basel bestimmt gewesen sein könnte, zuletzt bei Paul

Leonhard Ganz, Meister Konrad Witz von Rottweil, Bcrn-Olten, 1947,
S. 82. Das Kloster war vermögend : vgl. Emil A. Erdin, op. cit. (Anm.41),
S. 72tf. Immerhin sind die drei erhaltenen Tafeln von Witz in Straßburg,
Basel und Nürnberg nicht in den Altären der Klosterkirche, die Walz,
1. c. (Anm.38) aufzählt, unterzubringen; doch können sie sehr gut einen

älteren Altar ersetzt haben; ihre Patrone sind in den von Walz erwähnten
Altären als Flauptfigurcn vertreten.

172


	Basler Devotionalien aus dem 15. Jahrhundert

