
Zeitschrift: Stultifera navis : Mitteilungsblatt der Schweizerischen Bibliophilen-
Gesellschaft = bulletin de la Société Suisse des Bibliophiles

Herausgeber: Schweizerische Bibliophilen-Gesellschaft

Band: 4 (1947)

Heft: 1-2

Artikel: Mystik des Buches

Autor: Muschg, Walter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-387560

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-387560
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


G. E. Magnat j Chaque fou a sa marotte

S

i

egardez bien, je vous prie,
les fous de la «Navis stultifera»,

et vous verrez que
chacun d'eux est solitaire,
replié sur lui-même,
absorbé par sa marotte, ce

terme pris au propre et
au figuré. Ne vous en

étonnez pas, tout aliéné est étranger à autrui,
même s'il fait partie de la même corporation
appelée aujourd'hui société.

On l'a bien vu en l'an de grâce ou de disgrâce
mil neuf cent quarante-six dans la bonne ville de

St-Gall, où notre président enumera les multiples
genres de bibliophiles : l'esthète, le bibliophile
supérieur, le sentimental, le spéculateur et ceux que,
faute de temps, il ne put mentionner.

Revenons-en à la marotte, qui est, ne l'oublions
pas, un dimunitif de Marie, nom béni entre tous.
Qu'on le veuille ou non, les choses sont féminines,
comme tout ce qui attire et capte pour mieux se

rendre, se laisser conquérir. Et la marotte aussi.
Son image est en nous et c'est notre esprit qui

lui donne sa forme, une tête humaine surmontant
un sceptre, insigne de la royauté et du commandement.

N'est-ce pas la marotte qui nous
commande, qui est reine de notre cœur et, chez le

bibliomane, de son cerveau?
Un peu plus, un peu moins fou, qu'importe!

L'essentiel, c'est que la marotte existe, qu'elle soit
l'inutile indispensable, le grain de sagesse dans

la folie des automatismes conventionnels qui
forment la structure morale, le garde-fou des

personnes raisonnables et «bien équilibrées».
Mais ne sommes-nous pas tous un peu fous?

Ah la chère marotte. Son visage est déposé en
nous, là - si l'on peut s'exprimer ainsi - où ne
pénètre guère la conscience, où se trouvent
accumulées toutes les expériences des millénaires au
long des générations successives, dont nous sommes

le dernier chaînon, là où l'essentiel s'est

mué en chair, en cellule, en protoplasme, en
cette matière spirituelle éternelle dont nous
sommes faits.

Il n'y a pas un être vivant qui ne possède sa

marotte, qu'il chérit comme on chérit les idoles,
en y croyant juste assez pour ne pas y croire tout
à fait. Douce folie personnelle qui distingue les

individus et parfois sépare les personnes, reflet
d'une perfection plus haute, plus vraie, et que
l'être humain craint non sans raison de contempler

face à face.
Idole sans doute, mais idole infiniment moins

dangereuse pour notre âme que les faux dieux de
la sécurité confortable, de la richesse fallacieuse
et de la morale stérilisante. Un sceptre, une tête
coiffée d'un bonnet à grelots, n'est-ce pas là le

symbole de l'homme sage, conscient de sa grandeur,

de la primauté d'une raison constamment
tenue en éveil par le tintement des grelots de la

fantaisie?
Sans sa marotte, l'homme ne serait qu'un fou.

Walter Muschg j Mystik des Buches1

as Fortleben der religiösen

Gedanken ist an die
Schrift gebunden. Sie
erscheint auch in der
mittelalterlichen Mystik als
das unentbehrliche Mittel

der geschichtlichen
Tradition. Die Bücher,

die ihre Denkmäler enthalten, sind nicht Bücher

der heute gewöhnlichen Art. Es sind Handschriften,

deren größter Teil zwar seit langem, wie die
meisten mittelalterlichen Bildwerke, dem Ort
ihrer Entstehung entfremdet hinter Gittern
aufbewahrt wird, in denen aber die Schrift noch mit
einer Bedeutung verknüpft ist, die man nicht ganz

1 In liebenswürdiger Weise stellt uns der verehrte Verfasser
diesen Abschnitt seines grundlegenden Werkes« Die Mystik in der
Schweiz» zur Verfügung. Wir danken ihm und dem Verlag Huber
& Co. A.-G. in Fraucnfeld für dies wertvolle Entgegenkommen.



aufsich beruhen lassen darf, wenn man den Aufbau

und Zerfall des geistlichen Schrifttums
verstehen will. Es gibt eine Mystik des Buches, von
der die Neuzeit nur noch mittelbare Kunde
besitzt. Sein Stammbaum weist, wie der aller großen
Dinge, sichtbar auf göttlichen Ursprung zurück,
und der Mensch des Mittelalters hatte diesen
lesend, schreibend, hörend noch unausweichlich
vor Augen. Je weiter man in die Geschichte
zurückblickt, desto reiner stellt er sich dar. Es gab
eine Zeit, wo Schreiben und Lesen als ganz oder
halb magische Künste getrieben wurden. Das
Hochmittelalter stand ihr noch so nahe, daß ihm
der Umgang mit Büchern eine religiöse Handlung

war.
Als sakraler Gegenstand galt das Buch offenbar

in den tausend Jahren irischer Buchmalerei, von
der auch aus schweizerischen Klöstern einige
erstaunliche Monumente erhalten sind. Zu den
Kennzeichen, die daran schuld waren, daß sich
die irischen Missionare auf dem Festland wie
Zaubermänner ausnahmen, gehörte neben ihrer
Tonsur die Scatula, eine Tasche, die sie an der
Seite trugen oder sich von Knaben nachtragen
ließen. Darin befanden sich die Priestergeräte,
die sie zur Bekehrung der Heiden benötigten : die
Heilige Schrift, ein Hymnenbuch für das tägliche
Offizium, ein Ritualbuch, Reliquien, das Chrismale

für Taufe und Ölung und andere liturgische
Instrumente. Auch der heilige Gallus tritt in der
ältesten Vita in dieser Reiseausrüstung auf.
Bücher aus dem Besitz Columbas wurden nach
seinem Tod mit dem Ordenskleid des Heiligen
unter Gebeten in die Luft gehoben, wenn man
Regen nach langer Dürre erflehte. Noch
altertümlicher wirkt eine andere Anekdote in seiner
Legende. Columba schrieb einst ohne Wissen des
Besitzers heimlich eine Handschrift von Davids
Psalmen ab. Ihr Eigentümer erblickte darin
einen Diebstahl, und der König, den die Streitenden

als Schiedsrichter anliefen, sprach das Urteil:
Jedem Buch gehöre die Abschrift wie der Kuh
das Kalb. Columba mußte sein Exemplar
zurückgeben. Jener Originalpsalter ist als eines der
ältesten irischen Buchwerke noch vorhanden. Er
•st in Silber gebunden und wurde noch im Jahr
'497 in einer Schlacht als Standarte verwendet.
Der Sage nach pflegte man ihn dreimal um das
ausziehende Heer zu tragen, um diesem den Sieg
zuzuwenden.

Solche Anschauungen herrschten in der Urzeit
des christlichen Buches. In ihnen war ohne Zwei¬

fel ursprünglich die kostbare Ausstattung der
Handschriften begründet. Die Heiligkeit und der
materielle Wert erklären es, daß noch in vielen
hochmittelalterlichen Inventarien von Kirchen-
und Klosterschätzen auch die Bücher aufgeführt
werden. In Schatzverzeichnissen der Abtei Pfäfers

aus dem io. bis 12. Jahrhundert sind sie

durcheinander mit Kirchengeräten, Meßgewändern

genannt. Im Schatzregister einer Kirche auf
der Reichenau aus dem 11. Jahrhundert begegnen

Bücher mit elfenbeinernen, silber- und
goldbeschlagenen Einbänden. In einem gleich alten
Verzeichnis aus Fischingen figurieren sie mitten
unter Altardecken, Meßgewändern, Kelchen,
Kreuzen. Noch ein Schatzinventar des Zürcher
Großmünsters von 1333 zählt kostbare Codices

zusammen mit Reliquien, Kreuzen, Kelchen,
Gewändern, Schreinen auf. Der alte Brauch,
Bücherkataloge in Versen abzufassen, weist in
anderer Weise auf den dichterisch-magischen
Rang des Buches zurück. Einer Rheinauer Handschrift

vom Ende des 12. Jahrhunderts hat der
Schreiber, ein aus Zürich stammender Mönch,
feierlich die Liste der von ihm geschriebenen

Bände in gereimten Hexametern vorangestellt.

Dichterisch ist ja für das neuzeitliche Empfinden,

das mit diesem Wort den Nebensinn des

unverantwortlich Erfundenen verbindet, die
gesamte «geistliche» Erklärung der Bibel, die für
die Theologen des Mittelalters ein Kanon war
und auch den Grundzug der mystischen Predigt
bildet. Dem transzendentalen Sinn des Bibeltextes

sollte die gebräuchliche vierfache
Interpretation nach der buchstäblich-historischen, der
allegorischen, der tropologischen und der anago-
gischen Auslegung gerecht werden. Die
Entschlossenheit der Kirche, diesen mehr als menschlichen

Sinn der Heiligen Schrift zu wahren, war
der tiefere Grund, weshalb sie ihre Übersetzung
in die Profansprache verbot. Der erste Erlaß dieser

Art ging von der Lateransynode des Jahres
1215 aus und bildete den Abschluß des furchtbaren

Albigenserkrieges. Er richtete sich
hauptsächlich gegen die Waldenser, deren geistiges
Merkmal der vertraute Umgang mit der Bibel
war. Obschon sie ihre allegorische Erklärung
nicht verschmähten, pflegten sie sie doch mit
nüchternen Augen auf ihre persönlichen Nöte
und Bedürfnisse hin zu befragen und treuherzig
als Ratgeberin des einfachen Mannes
hochzuschätzen. Das Meßbuch, das der Priester in der



Kirche erhob, war aber nicht für Menschenaugen
gemacht. Es wurde mit rituellen Gebärden
getragen, geküßt, geöffnet und verlangte die
rhapsodische Sprache. Sein Inhalt war Offenbarung,
wenigen zugänglich, seine äußere Erscheinung
esoterisch. Es war in einer der Menge
unverständlichen Sprache geschrieben. Zu den
wichtigsten Eigenschaften eines solchen Buches
gehörte es, daß es selten oder einmalig war. Die
Hände der Kleriker schmückten es zu etwas
Einzigartigem aus, verzierten es mit Juwelen,
verschwendeten den Schmelz der Farben, die
köstlichsten Stoffe daran. Auf seinen pergamentenen

Folien schimmerten Schrift und Malerei
noch ungeschieden, in paradiesischer Vollkommenheit.

Auch außerhalb der Kirche wurde diese
überweltliche Weihe des Buches gesucht. Dazu stand
ihr das höllische Gegenspiel gegenüber. Das
Mittelalter glaubte an Bücher, die vom Himmel
gefallen waren oder die dem Vermessenen, der sie

zu entziffern verstand, Gewalt über die Natur
und die Geister verschafften. In Alchemisten-
grotten, Ketzerschlupfwinkeln lagen geheime
Schriften, die man nur zeremoniell und schaudernd

berührte. In den Klöstern brachte man
den Werken der Kirchenväter, der großen christlichen

und heidnischen Autoren die gleiche
Ehrfurcht entgegen wie der Bibel, den Psalterien und
Missalien. Sie wurden von geistlichen Menschen
für geistliche Zwecke abgeschrieben, mit dem
Aufwand alles mönchischen Könnens und langer
Jahre, die man nicht zählte. Man arbeitete in
den Schreibstuben nicht um irdischen Lohn, nur
zur Ehre Gottes und der Kirche, in der man ihm
diente. Die zahlreichen menschlichen Trübungen
dieses Gedankens, die auch nicht fehlen, können
die tiefere Bedeutung nicht verwischen. Die
Nonne Adelheid von Rheinfelden im Kloster
Unterlinden sieht die rechte Hand ihrer Tochter
Gertrud, die so schöne Bücher schreibt, aber
auch niedrige Arbeiten gern verrichtet, von
sonnenähnlichem Glanz durchleuchtet. Auch jene
gotische Menschheit, die fromm Zeile um Zeile
malte und an einem Prachtbuchstaben Tage
verweilte, nahm noch mit einer längst undenkbar
gewordenen Tiefe und Dauer am Inhalt eines
Buches teil. Eine wunderbare Sicherheit des
Besitzes ging daraus hervor, jene geistige Einheit
der abendländischen Kultur, die darin bestand,
daß man länger als ein Jahrtausend, im Norden
wie im Süden, in denselben unantastbaren

Büchern las. Im Hochmittelalter war nicht mehr
die zauberische Beziehung wirksam, die aus jener
alten Anekdote der Columba-Legende spricht.
Die Empfangenden standen der Macht des

Schriftwerks freier gegenüber, nicht als seine

Opfer, sondern als seine Miturheber. Die
Handschriften, die sie schufen, waren zur Hälfte ihr
eigenes Werk. Die Kopisten schwelgten im Glück
dieser geheimnisvollen Kommunikation, die
immer noch eine gewaltige Abhängigkeit enthielt.
Die Visionen der Schwesternviten geben einen

Begriff von den Eindrücken, die aus ihr
entsprangen. Das Gelesene kam nicht zur Ruhe, es

erzeugte sich neu in den Lebenden. Die persönlich

bewegte Inbrunst dieser Zeit ist in den Versen

aufbewahrt, die Abt Frowin in Engelberg
seinen Schöpfungen mitgab. Im Codex 18 der
Engelberger Bibliothek lauten sie:

«Hie Augustini liber est opus ac Froewini,
Alter dietavit, alter scribendo notavit.»

Dies Buch Augustins ist auch des Frowin Werk:

Jener diktierte, dieser schrieb es nieder.

4

Ein Abglanz dieser Umschlingung liegt auf den
Sprüchen, mit denen die Schreiber bald ergreifend,

bald witzig, immer mit andächtiger Freude
ihre Arbeit beschließen. Man liest die beliebte
Formel: «Finito libro sit laus et gloria Christo»
oder das Wortspiel : « Qui scripsit te liber, a penis
in eternum sit liber.» Am Schluß einer St. Galler
Handschrift steht : « Libro completo saltat scriptor
pede leto.»

Diese Entstehung noch mehr als das edle
Material war der Grund, daß die Bücher des Mittelalters

ein unvergleichlich höheres Leben besaßen
als die industriellen Erzeugnisse späterer Zeiten.
Sie nahmen Energien in sich auf, die sie der
Vergänglichkeit entrückten. Die feierlichsten wurden
für die Ewigkeit geschrieben. Mechthild von
Magdeburg schildert, wie ihr Buch ihr von Gott
in Auftrag gegeben wurde. Er befiehlt ihr, wessen
sie sich weinend schämt : daß ein schnödes Weib
es aus Gottes Herzen und Mund schreiben solle.
Das Werk kommt von ihm, nicht aus menschlichem

Begreifen der Dinge. Am Eingang stehen
die Worte: «Alle, die dieses Buch verstehen wollen,

die sollen es neunmal lesen.» Aber es ist in
deutscher Sprache geschrieben, und in jenem
Vorwort zittert noch die Erschütterung über das

Wagnis dieses Unterfangens - mit Recht, denn
seine gefährliche Zweideutigkeit ist ihm an die



Stirn geschrieben und färbt jeden seiner Sätze.
Hier liegt eine der Urkunden vor, aus denen man
erfährt, welcher Weg zurückgelegt werden
mußte, bis der Mensch den Mut zur Mitteilung
seiner persönlichen Erlebnisse fand. Desto begieriger

hält er am heiligen Charakter des Buches
fest. Die Versenkung ins ewig Eine überschattet
auch bei Mechthild das bunte Vielerlei, die rasch
verbrennende Neugier. Noch Fridauer erklärt:
«Es ist besser, ein Buch wohl lernen und lesen

und das wohl behalten, als viele Bücher lesen und
sie nicht behalten.» Das Gegenteil des uns
Gewohnten ist hier die Norm. Alles ist auf Unver-
änderlichkeit, Treue angelegt. Das Buch steht zu
dem Leben, aus dem es gebildet ist, in einem ganz
andern Wertverhältnis, als wir es kennen. Seine
Würde ist sehr groß. Es kann viel bedeuten -
mehr, als sich je beweisen läßt -, daß eine
Abschrift von Augustins Predigten, ein Hymnus
Bernhards dahin, dorthin wanderte. Von den
Werken im Sakralstil bis zu den formschwachen
Spielereien des Spätmittelalters reicht eine
unmittelbar religiöse Funktion des Buches, die sich
als etwas Vergangenes von seinem neuzeitlichen
Gebrauch abhebt.

Einsiedeln war ein Hort dieser konservativ-lateinischen

Buchkultur. Die zwei Geschenke der
Margareta zum goldenen Ring, die ja erst viel
später in die dortige Stiftsbücherei gelangten,
bilden unter ihren Handschriften aus älterer Zeit
eine Insel. Sie wurde erst im ausgehenden Mittelalter

und noch später durch Schriften der
deutschen Mystik bereichert. DiewichtigeBilderhandschrift

von Seuses «Exemplar» stammt aus einem
Konstanzer Dominikanerinnenkloster. Schon
Berthold von Regensburg scheint nur mit
lateinischen Predigten hierher gelangt zu sein. Ray-
mundus de Pennaforti, der dritte Ordensgeneral
der Dominikaner, ist mit zwei theologischen
Hauptwerken aus dem 13. und 14. Jahrhundert
Vertreten. Man findet das «Compendium theolo-
gicae veritatis» des Hugo Ripelin, die verbreitete
" Summa confessorum» des Dominikaners Johannes

von Freiburg, Texte von Bonaventura,
Richard von St. Viktor, Nikolaus von Lyra - alle im
14-Jahrhundert geschrieben, alle lateinisch.
Noch im 15. Jahrhundert zogen zahlreiche
Werke der lateinischen Mystik in diese Sammlung

ein, darunter Schriften der Viktoriner, des

heiligen Bernhard, Bonaventuras, des Areopagi-
ten, Predigten Ferrers und des Jacobus a Voragine.

Schon das Mittelalter kannte die gewerbsmäßige

Herstellung von Handschriften. Die
Anfänge des Händlertums spielten sich aber auf
weltlichem Boden ab. Seit dem Ende des 14.
Jahrhunderts erfuhr die Erzeugung von Büchern eine
gewaltige Zunahme. Es bildete sich unter den
Laien ein eigener Stand von Berufsschreibern.
Die steigende Zahl der Bibelverdeutschungen
und die starke Nachfrage nach Predigtsammlungen

in der Volkssprache verraten, aus welcher
RichtungderEinbruch geschah. Diese spätmittelalterlichen

Bücher, auch die geistlicher Herkunft,
können sich an Schönheit und innerer Gewalt
mit den früheren nicht mehr vergleichen. Schon
der Duktus der Schriften zeigt die wachsende

Flüchtigkeit der Fühlungnahme. Das Pergament
weicht immer häufiger dem billigeren Papier.
Die Inhalte wurden von Generation zu Generation

verwässert, verblümt, mit anekdotisch-literarischen

Zutaten überladen. Es war die Zeit, wo
Seuses Schriften in ihrer malerisch verfälschten
Gestalt so häufig abgeschrieben wurden. Dennoch

blieb vieles von der alten Gesetzlichkeit
erhalten, solange lebendige Menschen ihre besten

Kräfte an die Herstellung der Bücher wandten.
Das Irrationale drängte sich unfehlbar auch in
die eiliger gewordene Beschäftigung mit ihnen
hinein. Noch immer wurden sie nach bestem

Vermögen aus religiösen Absichten zusammengestellt.

Dazu gehörte, daß man ihren Text meist

anonym oder pseudonym, mit legendenhaften
Motiven ausgestattet weitergab. Noch immer
waren sie atmende Wesen, Organe eines Schicksals,

keine Massenfabrikate. Man vereinigte gern
Stücke aus verschiedenen Autoren, Lehrhaftes
und Dichterisches, Prosa und Verse zu harmonisch

geschlossenen, auf klösterliche Bedürfnisse
oder private Andachtsstimmungen berechneten,
in ihrer Fülle unerschöpflichen Sammelwerken.
Die deutsche Mystik ist zu großen Teilen nur in
solchen Mosaiken überliefert. Sie bieten, zugleich
mit dem Wortlaut, das Bild des steten Fließens,
Veränderns, Umdeutens dar. Es sind reine
Gebrauchsformen, denen etwas mehr als Literarisches,

ein Widerschein des unbedingt Notwendigen

anhaftet. Das Spätmittelalter steigerte diese
Freiheit zur Freude an Spiel und Mystifikation.
Sie steht hinter den Verwandlungskünsten des

«Seusen», hinter dem «Meisterbuch» mit seiner
tendenziös erfundenen Bekehrung Taulers, hinter

den Schriften des «Gottesfreundes im Oberland

», die eine aus der Luft gegriffene Truggestalt



als wirklich ausgaben. Auch die «Nachfolgung
des armen Lebens Christi», eine der beliebtesten
Taulerschen Schriften, hält vor der modernen
Echtheitsfrage nicht stand. Die großartigste
Täuschung, der die mittelalterlichen Theologen
erlagen, die Figur des Pseudo-Dionysius, geht freilich

in viel frühere Zeit zurück. Überall herrscht
das dichterische Ungefähr, die Zauberei des
Symbolischen oder doch der Allegorie. Sie darf nicht
einfach als Fälschung abgetan werden, so schwer
es uns fällt, ihre Tatsächlichkeit zu verstehen,
und so weit sie schon von den Ursprüngen
entfernt ist.

Ein charakteristischer Ausdruck der Endzeit,
die einen Otto von Passau bewunderte und sich
durch die Machwerke Rulman Merswins bannen
ließ, ist das Andachts- und Erbauungsbuch. Es

war damals die verbreitetste geistliche Lektüre
und befand sich ohne große Unterschiede in den
Händen der Laien wie der Ordensleute und
Weltkleriker. Die eklektische Haltung leistete ihr
Bestes in solchen Anthologien, die den unermeßlichen

Vorrat des Ererbten zu immer neuen
Wirkungen zusammenstellten. Das Unteilbare mußte
sich um der schönen Variationen willen
zerpflücken lassen und wurde mit oft dilettantischen
Reimen, Sentenzen, legendären Gesprächen und
Erzählungen, Illustrationen zum bunten Strauß
gruppiert. Unersetzliches geriet neben das
Triviale. Es war das Stadium der lockersten
Auflösung, der letzten schwachen Fackeln. Die neuen
Lichter wurden an ganz andern Stellen entzündet.

Diese Werke dienten oft als Muster für
ähnliche, so daß die Reihenfolge ihrer Stücke in
andern, häufig an weit entfernten Orten
entstandenen Kompilationen streckenweise
wiederkehrt.

Ein Lesebuch dieser Art ist der für die
Eckhartforschung wichtige Basler Pergamentband B. IX.
15, der einst der Basler Kartause gehörte und im
14. Jahrhundert geschrieben ist. Man sieht seinen
Blättern an, daß er viel gebraucht wurde. Er
enthält ein reiches Gemisch mystischer Predigten,
Traktate, Gebete, SpruchWeisheiten, ein
Gespräch zwischen Bruder Berthold und Albert dem
Großen ; unter den Predigten glänzen drei durch
ihre hochmystische Sprache hervor. Schön ist das
im 15- Jahrhundert geschriebene Andachtsbuch
der Margret Zschampi, das die Besitzerin dem
Basler Kartäuserkloster schenkte. Unter seinen
Lesestücken finden sich Texte der Mechthild von
Hackeborn, Meister Eckharts, Bonaventuras,

Bernhards, die hundert Betrachtungen aus dem
«Büchlein der ewigen Weisheit». Auch in Zürich
sind Beispiele vorhanden. Die Handschrift A 131
der Zentralbiblitohek ist von zwei Frauen,
vielleicht Ötenbacher Nonnen, geschrieben und
besteht aus über hundert kleineren und größeren
Stücken benannter und anonymer Verfasser, aus
Predigten, Sprüchen, Wettgesprächen, Gebeten,
Klostergedichten. Sie ist eine wahre Fundgrube,
die schon wiederholt ausgebeutet wurde. Belege
in der Einsiedler Bibliothek sind das Gebets- und
Andachtsbuch 283, das die Witwe Margareta
von Kappel 1482 aus vielen Büchern zusammenstellen

ließ, und, noch bezeichnender, das «Buch
der göttlichen Liebe» (752) aus dem Jahr 1483.
Es ist von Dorathe von Hof, der Schreiberin
selbst, aus zahlreichen erbaulichen Schriften
gezogen; das «Büchlein der ewigen Weisheit» war
eine ihrer Hauptquellen, den Abschluß macht
die gekürzte «Schwester Katrei». Das Gemeinsame

dieser unzähligen Bände ist, daß sie die auf
das Weltgeheimnis gerichteten Worte der Meister

für den Bedarf des Einzelnen zurechtschnei-
den und ihre Sprache dem frommen Alltagsgebrauch,

oft der Bigotterie dienstbar machen. Sie
ist erblindet unter den Händen der
Generationen.

Den Geist dieser Epoche veranschaulicht die
größte Bibliothek, die im spätmittelalterlichen
Basel existierte, die des Kartäuserklosters St.
Margaretental. Ihr Vorhandensein war kein Zufall,
sondern der beschaulichen Richtung dieses
Ordens zu verdanken. Das Leben der Kartäuser ist
eine merkwürdige Verbindung des Einsiedler-
tums mit der klösterlichen Gemeinschaft. Diese
Mönche bewohnen eigene Häuschen, die
untereinander ohne Zusammenhang und jedes für sich
mit Garten und Wandelgang ausgestattet sind,
wie man es auf Schweizerboden noch heute an
der großen Anlage von La Valsainte im Kanton
Freiburg sehen kann. Die Insassen kommen täglich

zum Gottesdienst und andern Verrichtungen
zusammen, aber jeder ist für einen großen Teil
des Tages sich selbst überlassen. Er brachte ihn
im Mittelalter mit Betrachtung, Gebet und
asketischen Übungen zu, wobei die stille Lektüre
besonders gepflegt wurde. Das immerwährende
Schweigen, die reiche und milde Innerlichkeit
dieser Siedlungen begünstigten ihre Empfänglichkeit

für die mystische Lehre in ihrer quietistischen
Färbung. Sie ging auf Gerhard Groote über, den
Begründer der im Spätmittelalter weitverbreite-



ten Bruderschaft vom gemeinsamen Leben, der
seine entscheidenden Eindrücke von dieser Seite
erhielt. Der bekannteste Schriftsteller des
Ordens, Dionysius der Kartäuser (1471 t)> führt
den Zunamen Doctor ecstaticus. Die Kartause in
Kleinbasel war die letzte Klostergründung in
dieser Stadt. Sie wurde 1401 durch den Bürger
Jacob Zibol gestiftet und bald ein Mittelpunkt
der Studien. Ihre Bücherei war aufs großzügigste
angelegt und stand zu bestimmten Zeiten auch
der Bürgerschaft offen. Die Ausleihebücher sind
noch vorhanden. Der Inhalt der in die
Universitätsbibliothek übergegangenen Bände läßt
erkennen, daß das Kloster dem mystischen Einfluß
offenstand. Eine der ältesten Handschriften, die
noch dem 13. Jahrhundert angehört, ist eine
Schrift Hugos von St. Viktor. Sammelhandschriften

des 15. Jahrhunderts enthalten den «Liber
specialis gratiae» der Mechthild von Hackeborn,
Texte der Elisabeth von Schönau, Seuses «Hundert

Betrachtungen» in lateinischer Fassung.
Auch das erste Buch der «Imitatio Christi» ist
vorhanden. Noch ein im frühen 16. Jahrhundert
geschriebener Band enthält Seuses «Büchlein der
Wahrheit», Auszüge aus seiner Vita und Predigten

Taulers.
Daneben spielt hier aber die kommende Welt

herein. Schon der Betrieb der Bücherei mutet
neuzeitlich an. Die großen Drucker der Stadt holten

sich bei den Kartäusern ihre Manuskripte
und Mitarbeiter; Johannes Amerbach ließ sich
in ihrem Kloster begraben. Die gelehrten Brüder,
die in diesen Jahrzehnten den Ruhm der
Kartause bildeten, zeigen alle das Doppelgesicht
mittelalterlichen und humanistischen Wesens. Der
RheinländerJohannes Heynlin vom Stein ist der
typische Vertreter des altern, noch von der Scholastik

abhängigen Humanismus, dessen Wiege
Basel war. Er war Rektor der Sorbonne, lehrte
und predigte in Basel, Tübingen, Bern und trat
1487 in den Konvent ein. Die Mönche erhielten
als Vermächtnis seine gegen dreihundert Bände
zählende Büchersammlung. Ludwig Moser, aus
Weinfelden gebürtig, wurde 1482 dritter Prior
der Kartause Ittingen, kehrte aber wieder in das
Basler Kloster zurück. Er hat, wie Heinrich von
Laufenberg und Sebastian Brant, eine Reihe der
großen lateinischen Kirchengesänge ins Deutsche
übertragen und ihnen eigene Hymnen beigegeben,

die trotz ihrer geringen Höhe ein Vorspiel
zu Luthers Dichtertaten sind. Er übersetzte auch
theologische und mystische Schriften, darunter

solche von Augustin, Bernhard von Clairvaux
undBonaventura. GeorgZimmermann aus Brugg,
der sich Carpentarius nannte, verdeutschte
zahlreiche Werke des Erasmus, gab aber auch bei
AdamPetriTaulers Predigten heraus, jenen Druck
von 1521, der die Reformatoren mit Bewunderung

für den Vater Tauler erfüllte. Ein Kartäuser
war es später auch, der die schon halb verwehten
Zeugnisse mystischen Lebens in seiner schweizerischen

Heimat sammelte, um ihm das erste
Denkmal zu errichten : Heinrich Murer, der
Klosterbruder zu Ittingen (1638 f)- Seine «Helvetia
sancta» und zahlreiche weitere, nur im Manuskript

vorhandene Darstellungen sind schon der
Rückschau auf etwas unwiederbringlich Verlorenes

gewidmet. Sie haben den Moderduft des

Antiquarischen, tragen aber noch allerlei
Merkwürdigkeiten aus alten Quellen zusammen und
erinnern von ferne an die Sammelwerke Johannes

Meyers.
Gleichzeitig mit der Kirche erlebte das Buch

den Übergang aus seiner mittelalterlichen in die
neuzeitliche Rolle. Noch waren die alten

Erfahrungen, Erkenntnisse und Formen nicht völlig
abgestorben. Die Gottesfreunde unter den spätesten

Mönchen und Nonnen, von denen viele die
Kutte nicht mehr lebenslänglich trugen, gingen
in der klapprig gewordenen Rüstung des

scholastischen Denkens umher wie Don Quichote in der
Tracht des ritterlichen Heldentums. Die letzte
mittelalterliche Station des Buches, wo es noch
Handschrift, aber nur dem Namen nach noch ein
mystischer Gegenstand war, vergegenwärtigt ein
Bücherkatalog aus dem appenzellischen Frauenkloster

Wonnenstein bei Teufen. Er ist um 1500
verfertigt und dadurch merkwürdig, daß er eines
der ältesten Verzeichnisse von ausschließlich
deutschen Büchern darstellt. Die Nonnen dieses

Klosters gehörten schon damals dem Drittorden
der Franziskaner an, und sie besaßen eine Menge
mystischer Literatur, die auf ihre allgemeine
Verbreitung im Spätmittelalter ein Licht wirft.
In ihrer Bücherei standen Traktate und Predigten

Meister Eckharts, Schriften von Tauler,
Seuse, Merswin, Bernardino di Siena, Thomas a
Kempis, Bonaventura, David von Ausgburg, die
Offenbarungen der Christina Ebner, die
«Vierundzwanzig Alten» und die «Vierundzwanzig
goldenen Harfen» samt vielem anderm. Einiges
davon ist in neuerer Zeit Eigentum der
Stiftsbibliothek St. Gallen geworden. Es sind ärmliche,
künstlerisch wertlose Bände. Diese Bücher haben



innen und außen alle höhere Würde eingebüßt.
Die meisten wurden nur deshalb von Hand
geschrieben, weil gedruckte Bände für die Nonnen
unerschwinglich waren. Es läßt sich mit ihnen

nur noch für die Literaturgeschichte, nicht für
die Religion etwas beweisen. Als Überbleibsel
aus dem Untergang, der so vieles zerstreute oder
vernichtete, haben sie nachträglich eine Bedeutung

für das Studium der geistesgeschichtlichen
Zusammenhänge und Ausklänge im sterbenden
Mittelalter erlangt.

Ähnlicher Art sind einige weitere Reste, die
aus dieser Zeit in der St. Galler Stiftsbibliothek
aufbewahrt werden. Sie stammen aus den Sammlungen

frommer Brüder und Schwestern, die im
15. Jahrhundert rings um die Mauern St. Gal-
lens gelegen waren und von deren innerer Richtung

diese zufällig erhaltenen Werke vielleicht
etwas erzählen. Die einen gehörten den
«Feldnonnen» der obern und untern Klause bei der
St. Leonhardskirche. Als die letzten von ihnen in
der Reformation das Klösterchen St. Wiborada
in St. Georgen oberhalb der Stadt aufsuchten,
nahmen sie die ihnen liebsten Bücher in die neue
Heimat mit. Die Benediktinerinnen von St.
Wiborada müssen eine besondere Vorliebe für die
mystischen Schriften besessen haben. Unter ihren
im 15. Jahrhundert verfertigten Büchern sind
zwei Exemplare des «Büchleins der ewigen Weisheit»,

Predigten des Nikolaus von Straßburg,
Eckharts und Taulers, die alte deutsche Bearbeitung

von Ruysbroecks «Geistlicher Hochzeit».
Etwa ein Dutzend Bände wurden ausdrücklich
für sie geschrieben, von ihrem Beichtvater Friedrich

Kölner, der 1430 nach St. Gallen kam und
es in seiner Seelsorge besonders auf mystische
Literatur abgesehen hatte. Er kopierte sie mit groben

Schriftzügen auf schlechtes Papier. Es sind
meist Auszüge, Abschriften, Übersetzungen in
buntem Durcheinander: Texte von Tauler, Bernhard,

Bonaventura, die «Imitatio Christi», Mers-
wins «Neun Felsen», die unvermeidlichen
«Vierundzwanzig Alten», jene Predigten Fridauers
und die «Schwester Katrei». Die Stiftsbibliothek
enthält noch mehr von ihm. ImJahr 1517 schrieb
ein anderer Beichtvater, der jung verstorbene
Konrad Haller aus Wil, den Nonnen von St.
Wiborada einen dicken Band Predigten über
Bonaventuras «Lignum vitae», der gleichfalls noch
vorhanden ist. Zwei mystische Bücher sind auch
aus dem Haus der Laienbrüder des St. Galler
Klosters übriggeblieben: die «Vierundzwanzig

Alten» und ein Sammelband voller Fragmente
und Allegorien.

Die sakrale Weihe der Bibel, nach der schon

so viele Hände gegriffen hatten, wurde durch
Luther aufgehoben. Er vollbrachte am großartigsten

und folgenschwersten die Übertragung in
die Muttersprache und umgab sie mit deutschen
Meßtexten, deutschen Kirchengesängen, einer

ganzen deutschen Liturgie und Theologie. Es

war ein Sakrileg, das die Völker des Abendlandes
erschütterte. Ein abtrünniger Priester brach die
heiligen Schriften aus ihrem jenseitigen Standort
und reichte sie dem Mann auf der Straße, damit
er an ihnen die Kunst des Lesens und Schreibens
erlerne. Das Blut floß darüber in Strömen, wie es

schon über den früheren Versuchen geflossen

war. Die schwarze Magie des Buchdrucks tat das

Ihre, um das geschriebene Wort in die Sphäre des

Menschlichen überzuführen, obschon sie sich,
seltsam genug, zunächst mit der Nachahmung
des alten Zaubers zufrieden gab. Die zweiund-
vierzigzeilige Gutenbergbibel von 1455 verwendete

noch reiche Handmalerei. Sogar die in der
Schreiberpraxis üblichen Abkürzungen wurden
eine Zeitlang beibehalten. Dann suchte man mit
neuen Mitteln den kostbaren Charakter des

Buches zu erzeugen. Aber auch Luthers deutsche
Bibel besaß noch lange die Doppelnatur, zugleich
Lesefibel und Gotteswort, ein unschätzbares Gut
in aller Händen zu sein. Unzähligen war sie ein
Gefäß, das sich füllte, indem sie daraus tranken.
Die neuen Theologen unternahmen es überdies,
das Werk der Übersetzer zu kanonisieren. Aber
der mystisch-transzendente Rang der Heiligen
Schrift war gebrochen. Sie wurde in ihrer neuen
Gestalt zur Rechtfertigung der allgemeinen
Säkularisation. Gleichzeitig mit ihren volkstümlichen

Druckausgaben erhob sich der Orkan der
reformatorischen Flugschriften, Pamphlete,
Sendschreiben, Kampfgesänge und Kampfgespräche,
die das geschriebene Wort mit ganz neuen Zwek-
ken vertraut machten und ihm eine nie für möglich

gehaltene diesseitige Selbstherrlichkeit
verliehen. Es wurde zum verführerischen Anreiz,
zum gefährlichen Werkzeug alles Guten und
Bösen. Die menschliche Rede, die sich seit
Jahrhunderten mündlich abgespielt hatte -denn eswar
nie bloß menschliche Rede, was das Mittelalterauf
Pergament und Papier festhielt -, entdeckte sich

selbst, lernte es, sich zu betrachten, und schufsich

in den Lettern den unheimlichen Spiegel, in dem
sie sich mit unersättlicher Neugier durchschaute.

8



Diese Bücher sollten keine Heiligtümer mehr sein.
Das Magische wurde zur persönlichen Faszination,

zuletzt zur literarischen Industrie.
Dennoch kann nur die ältere Vorgeschichte

des Buches seine Verwendung in der modernen
Welt erklären. Es kommt ihm heute scheinbar
nur noch eine vernünftig-reale Bedeutung zu. Es

dient der Wissenschaft und der Kunst, den beiden

Haupterben der Religion, dazu dem Unterricht
und der Unterhaltung, den hundertköpfigen Kindern

dieser beiden. Es ist bis zum äußersten
vulgarisiert. Man kauft und verkauft es als Ware,
aus sachlichen Interessen, zu stofflicher Information.

Die Bedürfnisse sind grenzenlos, der
Verbrauch an bedrucktem Papier ungeheuer. Aber
es wird ihm auch noch viel unvernünftige Liebe,
viel unbegreifliche Bewunderung zugewendet.
Alle Zärtlichkeit und Kunstfertigkeit, mit der die
bürgerliche Bildung das Buch ausstattet, ist eine

Erinnerung an die einstige Metaphysik. Schon

gibt es fortgeschrittenere Methoden, mit denen
der Hunger nach Belehrung und Zerstreuung
geweckt und befriedigt wird. Sie drohen auch die
weltliche Sendung des Buches aufzulösen. In dieser

Gefahr entlarvt sich sein ursprünglicher Zauber,

der immer noch nicht ganz ausgelöscht ist.
Das Industrieprodukt aus Papier und Leim er¬

scheint mit einem Schlag als etwas Altertümliches,

Unwirkliches. Die mechanische Wut, mit
der es hergestellt und verbraucht wird, beleuchtet
in phantastischer Übertreibung nur das Rätsel,
das in diesem Erbstück der Kultur auf die Neuzeit

gekommen ist. Sie beutet einen Hunger aus,
der durch keine stoffliche Belehrung gesättigt
wird. Sie spekuliert auf die Sehnsucht des

Menschen, seine höheren Kräfte tätig zu sehen. Noch
immer schreibt er im Grund, gleich jenem
Schulmeisterlein Wuz, die Bücher, deren Titel ihn
locken, selbst. Noch immer liest er nicht nur aus
ihnen heraus, sondern auch in sie hinein. Aufder
Irrfahrt durch die unzähligen Werke, die er an
sich zieht und hinter sich läßt, schwebt ihm dunkel

jenes schönste, älteste aller Bücher vor, das

der Einsiedler Nikiaus von Flüe noch für seine

Betrachtungen benützte und das nur aus einem
weißen, einem schwarzen und einem roten Blatt
bestand. Diese tiefste Schrift steht schattenhaft
auch zwischen den Zeilen des modernen Buches.

Nur sie ist schuld, daß so viele Hände nach ihm
greifen. Es bildet in seiner Vergänglichkeit,
seiner Schändung noch ein Stück jenes Geheimnisses

ab, das damit begann, daß der Mensch
imstande war, aus dem Verwesenden das
Unverwesliche nachzuformen.

Margarete Pfister-Burkhalter / Hallers Alpen mit den Lithographien von Victor Surbek

ap

r.: •

Unter den Pflegern des schönen Buches in der
Schweiz, die bibliophilen Ansprüchen zu genügen
trachten, ist vorab der Kunstverlag André Gonin

in Lausanne zu nennen. Eine Reihe von
originalillustrierten Werken, meist nach Zeichnungen
französischer oder welschschweizerischer Künstler,

erstand im letzten halben Jahrzehnt, alle
gewählt im Druck und makellos im Papier. Im
Dezember 1944 wurde nach zweijähriger Vorarbeit
auch dem deutschschweizerischen Buche ein
schönes Denkmal gesetzt, indem Albrecht von
Hallers Poem über die Alpen, geschmückt mit
16 Original-Lithographien des Berner Malers
Victor Surbek (geb. 1885), neu erschien. Es figuriert

in der « Collection des flambeaux » als Band 4.
Für den zweisprachigen Text wurden verschiedene

Typen von angenehm lesbarer Größe
verwendet: schlichte gotische für den deutschen

Originaltext, der aufder elften Ausgabe der Dichtung,

von 1777 - dem Todesjahr des Verfassers -


	Mystik des Buches

