Zeitschrift: Stultifera navis : Mitteilungsblatt der Schweizerischen Bibliophilen-
Gesellschaft = bulletin de la Société Suisse des Bibliophiles

Herausgeber: Schweizerische Bibliophilen-Gesellschaft
Band: 4 (1947)

Heft: 1-2

Artikel: Mystik des Buches

Autor: Muschg, Walter

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-387560

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-387560
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

G. E. Magnat | Chaque fou a sa marotte

egardez bien, je vous prie,
les fous de la «Navis stulti-
fera», et vous verrez que
chacun d’eux est solitaire,
replié sur lui-méme, ab-
sorbé par s marotte, ce
terme pris au propre et
au figuré. Ne vous en
étonnez pas, tout aliéné est étranger a autrui,
méme s’il fait partie de la méme corporation ap-
pelée aujourd’hui société.

On l’a bien vu en ’an de grace ou de disgrace
mil neuf cent quarante-six dans la bonne ville de
St-Gall, ol notre président énumeéra les multiples
genres de bibliophiles: ’esthéte, le bibliophile su-
périeur, le sentimental, le spéculateur et ceux que,
faute de temps, il ne put mentionner.

Revenons-en 4 la marotte, qui est, ne I’oublions
pas, un dimunitif de Marie, nom béni entre tous.
Qu’on le veuille ou non, les choses sont féminines,
comme tout ce qui attire et capte pour mieux se
rendre, se laisser conquérir. Et la marotte aussi.

Son image est en nous et c’est notre esprit qui
lui donne sa forme, une téte humaine surmontant
un sceptre, insigne de la royauté et du comman-
dement. N’est-ce pas la marotte qui nous com-
mande, qui est reine de notre cceur et, chez le
bibliomane, de son cerveau?

Un peu plus, un peu moins fou, qu’importe!
L’essentiel, c’est que la marotte existe, qu’elle soit
Pinutile indispensable, le grain de sagesse dans

Walter Muschg |

| as Fortleben der religit-
sen Gedanken ist an die
Schrift gebunden. Sie er-
scheint auch in der mit-
telalterlichen Mystik als
das unentbehrliche Mit-
tel der geschichtlichen
Tradition. Die Biicher,
die ihre Denkmaler enthalten, sind nicht Biicher

la folie des automatismes conventionnels qui for-
ment la structure morale, le garde-fou des per-
sonnes raisonnables et «bien équilibrées».

Mais ne sommes-nous pas tous un peu fous?

Ah! la cheére marotte. Son visage est déposé en
nous, la — si ’on peut s’exprimer ainsi — ol ne
pénétre guére la conscience, ol se trouvent accu-
mulées toutes les expériences des millénaires au
long des générations successives, dont nous som-
mes le dernier chalnon, 14 ot Dessentiel s’est
mué en chair, en cellule, en protoplasme, en
cette matiére spirituelle éternelle dont nous
sommes faits.

Il n’y a pas un étre vivant qui ne posséde sa
marotte, qu’il chérit comme on chérit les idoles,
en y croyant juste assez pour ne pas y croire tout
a fait. Douce folie personnelle qui distingue les in-
dividus et parfois sépare les personnes, reflet
d’une perfection plus haute, plus vraie, et que
I’étre humain craint non sans raison de contem-
pler face a face.

Idole sans doute, mais idole infiniment moins
dangereuse pour notre ame que les faux dieux de
la sécurité confortable, de la richesse fallacieuse
et de la morale stérilisante. Un sceptre, une téte
coiffée d’un bonnet a grelots, n’est-ce pas 1a le
symbole de ’homme sage, conscient de sa gran-
deur, de la primauté d’une raison constamment
tenue en éveil par le tintement des grelots de la
fantaisie?

Sans sa marotte, ’homme ne serait qu’un fou.

Mystik des Buches*

der heute gewohnlichen Art. Es sind Handschrif-
ten, deren groBter Teil zwar seit langem, wie die
meisten mittelalterlichen Bildwerke, dem Ort
ihrer Entstehung entfremdet hinter Gittern auf-
bewahrt wird, in denen aber die Schrift noch mit
einer Bedeutung verkniipft ist, die man nicht ganz
mrdiger Weise stellt uns der verehrte Verfasser
diesen Abschnitt seines grundlegenden Werkes«Die Mystik in der

Schweiz» zur Verfiigung. Wir danken ihm und dem Verlag Huber
& Co. A.-G. in Frauenfeld fiir dies wertvolle Entgegenkommen.



auf sich beruhen lassen darf, wenn man den Auf-
bau und Zerfall des geistlichen Schrifttums ver-
stehen will. Es gibt eine Mystik des Buches, von
der die Neuzeit nur noch mittelbare Kunde be-
sitzt. Sein Stammbaum weist, wie der aller groBen
Dinge, sichtbar auf géttlichen Ursprung zuriick,
und der Mensch des Mittelalters hatte diesen
lesend, schreibend, hérend noch unausweichlich
vor Augen. Je weiter man in die Geschichte zu-
rickblickt, desto reiner stellt er sich dar. Es gab
eine Zeit, wo Schreiben und Lesen als ganz oder
halb magische Kinste getrieben wurden. Das
Hochmittelalter stand ihr noch so nahe, da3 ihm
der Umgang mit Biichern eine religiose Hand-
lung war.

Als sakraler Gegenstand galt das Buch offenbar
in den tausend Jahren irischer Buchmalerei, von
der auch aus schweizerischen Kléstern einige er-
staunliche Monumente erhalten sind. Zu den
Kennzeichen, die daran schuld waren, daB sich
die irischen Missionare auf dem Festland wie
Zauberminner ausnahmen, gehérte neben ihrer
Tonsur die Scatula, eine Tasche, die sie an der
Seite trugen oder sich von Knaben nachtragen
lieBen. Darin befanden sich die Priestergerate,
die sie zur Bekehrung der Heiden benétigten : die
Heilige Schrift, ein Hymnenbuch fiir das tigliche
Offizium, ein Ritualbuch, Reliquien, das Chris-
male fiir Taufe und Olung und andere liturgische
Instrumente. Auch der heilige Gallus tritt in der
altesten Vita in dieser Reiseausriistung auf.
Biicher aus dem Besitz Columbas wurden nach
seinem Tod mit dem Ordenskleid des Heiligen
unter Gebeten in die Luft gehoben, wenn man
Regen nach langer Diirre erflehte. Noch alter-
timlicher wirkt eine andere Anekdote in seiner
Legende. Columba schrieb einst ohne Wissen des
Besitzers heimlich eine Handschrift von Davids
Psalmen ab. Ihr Eigentiimer erblickte darin
einen Diebstahl, und der Konig, den die Streiten-
flen als Schiedsrichter anriefen, sprach das Urteil:
Jedem Buch gehére die Abschrift wie der Kuh
das Kalb. Columba mufite sein Exemplar zu-
T‘iickgeben. Jener Originalpsalter ist als eines der
filtesten irischen Buchwerke noch vorhanden. Er
1st in Silber gebunden und wurde noch im Jahr
1497 in einer Schlacht als Standarte verwendet.
Der Sage nach pflegte man ihn dreimal um das
auszichende Heer zu tragen, um diesem den Sieg
Zuzuwenden.

Solche Anschauungen herrschten in der Urzeit
des christlichen Buches. In ihnen war ohne Zwei-

fel urspringlich die kostbare Ausstattung der
Handschriften begriindet. Die Heiligkeit und der
materielle Wert erkliren es, daBl noch in vielen
hochmittelalterlichen Inventarien von Kirchen-
und Klosterschitzen auch die Biicher aufgefiibrt
werden. In Schatzverzeichnissen der Abtei Pfa-
fers aus dem 10. bis 12. Jahrhundert sind sie
durcheinander mit Kirchengeriten, MeBgewdn-
dern genannt. Im Schatzregister einer Kirche auf
der Reichenau aus dem 11. Jahrhundert begeg-
nen Biicher mit elfenbeinernen, silber- und gold-
beschlagenen Einbidnden. In einem gleich alten
Verzeichnis aus Fischingen figurieren sie mitten
unter Altardecken, MefBgewindern, Kelchen,
Kreuzen. Noch ein Schatzinventar des Ziircher
GroBmiinsters von 1333 zahlt kostbare Codices
zusammen mit Reliquien, Kreuzen, Kelchen,
Gewindern, Schreinen auf. Der alte Brauch,
Biicherkataloge in Versen abzufassen, weist in
anderer Weise auf den dichterisch-magischen
Rang des Buches zuriick. Einer Rheinauer Hand-
schrift vom Ende des 12. Jahrhunderts hat der
Schreiber, ein aus Ziirich stammender Monch,
feierlich die Liste der von ihm geschriebe-
nen Binde in gereimten Hexametern vorange-
stellt.

Dichterisch ist ja fiir das neuzeitliche Empfin-
den, das mit diesem Wort den Nebensinn des un-
verantwortlich Erfundenen verbindet, die ge-
samte «geistliche» Erklirung der Bibel, die fiir
die Theologen des Mittelalters ein Kanon war
und auch den Grundzug der mystischen Predigt
bildet. Dem transzendentalen Sinn des Bibel-
textes sollte die gebriuchliche vierfache Inter-
pretation nach der buchstiblich-historischen, der
allegorischen, der tropologischen und der anago-
gischen Auslegung gerecht werden. Die Ent-
schlossenheit der Kirche, diesen mehr als mensch-
lichen Sinn der Heiligen Schrift zu wahren, war
der tiefere Grund, weshalb sie ihre Ubersetzung
in die Profansprache verbot. Der erste ErlaB die-
ser Art ging von der Lateransynode des Jahres
1215 aus und bildete den AbschluB des furcht-
baren Albigenserkrieges. Er richtete sich haupt-
sachlich gegen die Waldenser, deren geistiges
Merkmal der vertraute Umgang mit der Bibel
war. Obschon sie ihre allegorische Erkldrung
nicht verschmihten, pflegten sie sie doch mit
niichternen Augen auf ihre persénlichen Note
und Bediirfnisse hin zu befragen und treuherzig
als Ratgeberin des einfachen Mannes hochzu-
schitzen. Das MeBbuch, das der Priester in der



Kirche erhob, war aber nicht fiir Menschenaugen
gemacht. Es wurde mit rituellen Gebarden ge-
tragen, gekiiBt, geéfinet und verlangte die rhap-
sodische Sprache. Sein Inhalt war Offenbarung,
wenigen zuginglich, seine AuBere Erscheinung
esoterisch. Es war in einer der Menge unver-
standlichen Sprache geschrieben. Zu den wich-
tigsten Eigenschaften eines solchen Buches
gehorte es, dall es selten oder einmalig war. Die
Hinde der Kleriker schmiickten es zu etwas
Einzigartigem aus, verzierten es mit Juwelen,
verschwendeten den Schmelz der Farben, die
kostlichsten Stoffe daran. Auf seinen pergamen-
tenen Folien schimmerten Schrift und Malerei
noch ungeschieden, in paradiesischer Vollkom-
menheit.

Auch auBerhalb der Kirche wurde diese iiber-
weltliche Weihe des Buches gesucht. Dazu stand
ihr das hollische Gegenspiel gegeniiber. Das Mit-
telalter glaubte an Bicher, die vom Himmel ge-
fallen waren oder die dem Vermessenen, der sie
zu entziffern verstand, Gewalt iiber die Natur
und die Geister verschafften. In Alchemisten-
grotten, Ketzerschlupfwinkeln lagen geheime
Schriften, die man nur zeremoniell und schau-
dernd beriihrte. In den Kléstern brachte man
den Werken der Kirchenviiter, der groB8en christ-
lichen und heidnischen Autoren die gleiche Ehr-
furcht entgegen wie der Bibel, den Psalterien und
Missalien. Sie wurden von geistlichen Menschen
fiir geistliche Zwecke abgeschrieben, mit dem
Aufwand alles ménchischen Kénnens und langer
Jahre, die man nicht zihlte. Man arbeitete in
den Schreibstuben nicht um irdischen Lohn, nur
zur Ehre Gottes und der Kirche, in der man ihm
diente. Die zahlreichen menschlichen Tritbungen
dieses Gedankens, die auch nicht fehlen, kénnen
die tiefere Bedeutung nicht verwischen. Die
Nonne Adelheid von Rheinfelden im Kloster
Unterlinden sieht die rechte Hand ihrer Tochter
Gertrud, die so schéne Biicher schreibt, aber
auch niedrige Arbeiten gern verrichtet, von son-
nendhnlichem Glanz durchleuchtet. Auch jene
gotische Menschheit, die fromm Zeile um Zeile
malte und an einem Prachtbuchstaben Tage
verweilte, nahm noch mit einer ldngst undenkbar
gewordenen Tiefe und Dauer am Inhalt eines
Buches teil. Eine wunderbare Sicherheit des Be-
sitzes ging daraus hervor, jene geistige Einheit
der abendlidndischen Kultur, die darin bestand,
daB man linger als ein Jahrtausend, im Norden
wie im Siiden, in denselben unantastbaren

Biichern las. Im Hochmittelalter war nicht mehr
die zauberische Beziehung wirksam, die aus jener
alten Anekdote der Columba-Legende spricht.
Die Empfangenden standen der Macht des
Schriftwerks freier gegeniiber, nicht als seine
Opfer, sondern als seine Miturheber. Die Hand-
schriften, die sie schufen, waren zur Hilfte ihr
eigenes Werk. Die Kopisten schwelgten im Gluck
dieser geheimnisvollen Kommunikation, die im-
mer noch eine gewaltige Abhingigkeit enthielt.
Die Visionen der Schwesternviten geben einen
Begriff von den Eindriicken, die aus ihr ent-
sprangen. Das Gelesene kam nicht zur Rubhe, es
erzeugte sich neu in den Lebenden. Die person-
lich bewegte Inbrunst dieser Zeit ist in den Ver-
sen aufbewahrt, die Abt Frowin in Engelberg
seinen Schépfungen mitgab. Im Codex 18 der
Engelberger Bibliothek lauten sie:

«Hic Augustini liber est opus ac Froewini,
Alter dictavit, alter scribendo notavit.y

Dies Buch Augustins ist auch des Frowin Werk:
Jener diktierte, dieser schrieb es nieder.

Ein Abglanz dieser Umschlingung liegt auf den
Spriichen, mit denen die Schreiber bald ergrei-
fend, bald witzig, immer mit andédchtiger Freude
ihre Arbeit beschlieBen. Man liest die beliebte
Formel: «Finito libro sit laus et gloria Christo»
oder das Wortspiel: «Qui scripsit te liber, a penis
in eternum sit liber.» Am SchluB einer St. Galler
Handschrift steht: « Libro completo saltat scriptor
pede leto.»

Diese Entstehung noch mehr als das edle Ma-
terial war der Grund, daB die Biicher des Mittel-
alters ein unvergleichlich hoheres Leben besaBen
als die industriellen Erzeugnisse spiterer Zeiten.
Sie nahmen Energien in sich auf, die sie der Ver-
ginglichkeit entriickten. Die feierlichsten wurden
fiir die Ewigkeit geschrieben. Mechthild von
Magdeburg schildert, wie ihr Buch ihr von Gott
in Auftrag gegeben wurde. Er befiehlt ihr, wessen
sie sich weinend schamt: daB3 ein schnédes Weib
es aus Gottes Herzen und Mund schreiben solle.
Das Werk kommt von ihm, nicht aus mensch-
lichem Begreifen der Dinge. Am Eingang stehen
die Worte: «Alle, die dieses Buch verstehen wol-
len, die sollen es neunmal lesen.» Aber es ist in
deutscher Sprache geschrieben, und in jenem
Vorwort zittert noch die Erschiitterung Gber das
Wagnis dieses Unterfangens — mit Recht, denn
seine gefihrliche Zweideutigkeit ist thm an die



Stirn geschrieben und farbt jeden seiner Sitze.
Hier liegt eine der Urkunden vor, aus denen man
erfihrt, welcher Weg zuriickgelegt werden
mullte, bis der Mensch den Mut zur Mitteilung
seiner personlichen Erlebnisse fand. Desto begie-
riger hilt er am heiligen Charakter des Buches
fest. Die Versenkung ins ewig Eine tiberschattet
auch bei Mechthild das bunte Vielerlei, die rasch
verbrennende Neugier. Noch Fridauer erklirt:
«Es ist besser, ein Buch wohl lernen und lesen
und das wohl behalten, als viele Bucher lesen und
sie nicht behalten.» Das Gegenteil des uns Ge-
wohnten ist hier die Norm. Alles ist auf Unver-
anderlichkeit, Treue angelegt. Das Buch steht zu
dem Leben, aus dem es gebildet ist, in einem ganz
andern Wertverhiltnis, als wir es kennen. Seine
Wiirde ist sehr groB. Es kann viel bedeuten —
mehr, als sich je beweisen 148t —, daf3 eine Ab-
schrift von Augustins Predigten, ein Hymnus
Bernhards dahin, dorthin wanderte. Von den
Werken im Sakralstil bis zu den formschwachen
Spielereien des Spatmittelalters reicht eine un-
mittelbar religiése Funktion des Buches, die sich
als etwas Vergangenes von seinem neuzeitlichen
Gebrauch abhebt.

Einsiedeln war ein Hort dieser konservativ-la-
teinischen Buchkultur., Die zwei Geschenke der
Margareta zum goldenen Ring, die ja erst viel
spéter in die dortige Stiftsbiicherei gelangten,
bilden unter ihren Handschriften aus dlterer Zeit
eine Insel. Sie wurde erst im ausgehenden Mittel-
alter und noch spiter durch Schriften der deut-
schen Mystik bereichert. Die wichtige Bilderhand-
schrift von Seuses « Exemplar» stammt aus einem
Konstanzer Dominikanerinnenkloster. Schon
Berthold von Regensburg scheint nur mit latei-
nischen Predigten hierher gelangt zu sein. Ray-
mundus de Pennaforti, der dritte Ordensgeneral
der Dominikaner, ist mit zwei theologischen
Hauptwerken aus dem 13. und 14. Jahrhundert
vertreten. Man findet das « Compendium theolo-
gicae veritatis» des Hugo Ripelin, die verbreitete
“Summa confessorum» des Dominikaners Johan-
hes von Freiburg, Texte von Bonaventura, Ri-
chard von St. Viktor, Nikolaus von Lyra —alle im
I4. Jahrhundert geschrieben, alle lateinisch.
Noch im 15. Jahrhundert zogen zahlreiche
Werke der lateinischen Mystik in diese Samm-
lung ein, darunter Schriften der Viktoriner, des
heiligen Bernhard, Bonaventuras, des Areopagi-

ten, Predigten Ferrers und des Jacobus a Vora-
Sine,

Schon das Mittelalter kannte die gewerbs-
méaBige Herstellung von Handschriften. Die An-
fange des Héndlertums spielten sich aber auf
weltlichem Boden ab. Seit dem Ende des 14. Jahr-
hunderts erfuhr die Erzeugung von Biichern eine
gewaltige Zunahme. Es bildete sich unter den
Laien ein eigener Stand von Berufsschreibern.
Die steigende Zahl der Bibelverdeutschungen
und die starke Nachfrage nach Predigtsamm-
lungen in der Volkssprache verraten, aus welcher
RichtungderEinbruch geschah. Diese spatmittel-
alterlichen Biicher, auch die geistlicher Herkunft,
kénnen sich an Schénheit und innerer Gewalt
mit den fritheren nicht mehr vergleichen. Schon
der Duktus der Schriften zeigt die wachsende
Fliichtigkeit der Fuhlungnahme. Das Pergament
weicht immer hiufiger dem billigeren Papier.
Die Inhalte wurden von Generation zu Genera-
tion verwissert, verbliimt, mit anekdotisch-litera-
rischen Zutaten iiberladen. Es war die Zeit, wo
Seuses Schriften in ihrer malerisch verfilschten
Gestalt so hiufig abgeschrieben wurden. Den-
noch blieb vieles von der alten Gesetzlichkeit er-
halten, solange lebendige Menschen ihre besten
Krifte an die Herstellung der Biicher wandten.
Das Irrationale dringte sich unfehlbar auch in
die eiliger gewordene Beschiftigung mit ihnen
hinein. Noch immer wurden sie nach bestem Ver-
mogen aus religiésen Absichten zusammenge-
stellt. Dazu gehérte, daB3 man ihren Text meist
anonym oder pseudonym, mit legendenhaften
Motiven ausgestattet weitergab. Noch immer
waren sie atmende Wesen, Organe eines Schick-
sals, keine Massenfabrikate. Man vereinigte gern
Stiicke aus verschiedenen Autoren, Lehrhaftes
und Dichterisches, Prosa und Verse zu harmo-
nisch geschlossenen, auf klssterliche Bediirfnisse
oder private Andachtsstimmungen berechneten,
in ihrer Fiille unerschépflichen Sammelwerken.
Die deutsche Mystik ist zu groBen Teilen nur in
solchen Mosaiken iiberliefert. Sie bieten, zugleich
mit dem Wortlaut, das Bild des steten FlieBens,
Veranderns, Umdeutens dar. Es sind reine Ge-
brauchsformen, denen etwas mehr als Literari-
sches, ein Widerschein des unbedingt Notwen-
digen anhaftet. Das Spitmittelalter steigerte diese
Freiheit zur Freude an Spiel und Mystifikation.
Sie steht hinter den Verwandlungskiinsten des
«Seuseny, hinter dem «Meisterbuch» mit seiner
tendenzids erfundenen Bekehrung Taulers, hin-
ter den Schriften des «Gottesfreundes im Ober-
land», die eine aus der Luft gegriffene Truggestalt



als wirklich ausgaben. Auch die «Nachfolgung
des armen Lebens Christi», eine der beliebtesten
Taulerschen Schriften, hilt vor der modernen
Echtheitsfrage nicht stand. Die groBartigste Tau-
schung, der die mittelalterlichen Theologen er-
lagen, die Figur des Pseudo-Dionysius, geht frei-
lich in viel frithere Zeit zurick. Uberall herrscht
das dichterische Ungeféhr, die Zauberei des Sym-
bolischen oder doch der Allegorie. Sie darf nicht
einfach als Falschung abgetan werden, so schwer
es uns fallt, ihre Tatsachlichkeit zu verstehen,
und so weit sie schon von den Urspriingen ent-
fernt ist.

Ein charakteristischer Ausdruck der Endzeit,
die einen Otto von Passau bewunderte und sich
durch die Machwerke Rulman Merswins bannen
lieB, ist das Andachts- und Erbauungsbuch. Es
war damals die verbreitetste geistliche Lektiire
und befand sich ohne grofie Unterschiede in den
Hinden der Laien wie der Ordensleute und
Weltkleriker. Die eklektische Haltung leistete ihr
Bestes in solchen Anthologien, die den unermes-
lichen Vorrat des Ererbten zu immer neuen Wir-
kungen zusammenstellten. Das Unteilbare muBte
sich um der schénen Variationen willen zer-
pflucken lassen und wurde mit oft dilettantischen
Reimen, Sentenzen, legendaren Gespriachen und
Erzahlungen, Illustrationen zum bunten Strauf3
gruppiert. Unersetzliches geriet neben das Tri-
viale. Es war das Stadium der lockersten Auf-
l6sung, der letzten schwachen Fackeln. Die neuen
Lichter wurden an ganz andern Stellen entziin-
det. Diese Werke dienten oft als Muster fiir #hn-
liche, so daB die Reihenfolge ihrer Stiicke in
andern, hiufig an weit entfernten Orten ent-
standenen Kompilationen streckenweise wie-
derkehrt.

Ein Lesebuch dieser Art ist der fiir die Eckhart-
forschung wichtige Basler Pergamentband B. IX.
15, der einst der Basler Kartause gehérte und im
14. Jahrhundert geschrieben ist. Man sieht seinen
Blattern an, daB er viel gebraucht wurde. Er ent-
hélt ein reiches Gemisch mystischer Predigten,
Traktate, Gebete, Spruchweisheiten, ein Ge-
spriach zwischen Bruder Berthold und Albert dem
GroBen; unter den Predigten glinzen drei durch
ihre hochmystische Sprache hervor. Schén ist das
im 15. Jahrhundert geschriebene Andachtsbuch
der Margret Zschampi, das die Besitzerin dem
Basler Kartiuserkloster schenkte. Unter seinen
Lesestiicken finden sich Texte der Mechthild von
Hackeborn, Meister Eckharts, Bonaventuras,

Bernbards, die hundert Betrachtungen aus dem
«Biichlein der ewigen Weisheit»s. Auch in Ziirich
sind Beispiele vorhanden. Die Handschrift A 131
der Zentralbiblitohek ist von zwei Frauen, viel-
leicht Otenbacher Nonnen, geschrieben und be-
steht aus iiber hundert kleineren und gréBeren
Stiicken benannter und anonymer Verfasser, aus
Predigten, Spriichen, Wettgespriachen, Gebeten,
Klostergedichten. Sie ist eine wahre Fundgrube,
die schon wiederholt ausgebeutet wurde. Belege
in der Einsiedler Bibliothek sind das Gebets- und
Andachtsbuch 283, das die Witwe Margareta
von Kappel 1482 aus vielen Biichern zusammen-
stellen lie, und, noch bezeichnender, das «Buch
der gottlichen Liebe» (752) aus dem Jahr 1483.
Es ist von Dorathe von Hof, der Schreiberin
selbst, aus zahlreichen erbaulichen Schriften ge-
zogen; das «Biichlein der ewigen Weisheit» war
eine ihrer Hauptquellen, den AbschluB3 macht
die gekiirzte «Schwester Katrein. Das Gemein-
same dieser unzihligen Binde ist, daB sie die auf
das Weltgeheimnis gerichteten Worte der Mei-
ster fiir den Bedarf des Einzelnen zurechtschnei-
den und ihre Sprache dem frommen Alltagsge-
brauch, oft der Bigotterie dienstbar machen. Sie
ist erblindet unter den Hinden der Gene-
rationen.

Den Geist dieser Epoche veranschaulicht die
groBte Bibliothek, die im spatmittelalterlichen
Basel existierte, die des Kartiuserklosters St. Mar-
garetental. Thr Vorhandensein war kein Zufall,
sondern der beschaulichen Richtung dieses Or-
dens zu verdanken. Das Leben der Kartduser ist
eine merkwiirdige Verbindung des Einsiedler-
tums mit der klésterlichen Gemeinschaft. Diese
Ménche bewohnen eigene Héauschen, die unter-
einander ohne Zusammenhang und jedes fiir sich
mit Garten und Wandelgang ausgestattet sind,
wie man es auf Schweizerboden noch heute an
der groBen Anlage von La Valsainte im Kanton
Freiburg sehen kann. Die Insassen kommen tag-
lich zum Gottesdienst und andern Verrichtungen
zusammen, aber jeder ist fiir einen groBen Teil
des Tages sich selbst iiberlassen. Er brachte ihn
im Mittelalter mit Betrachtung, Gebet und aske-
tischen Ubungen zu, wobei die stille Lektiire be-
sonders gepflegt wurde. Das immerwihrende
Schweigen, die reiche und milde Innerlichkeit
dieser Siedlungen begiinstigten ihre Empfanglich-
keit fiir die mystische Lehre in ihrer quietistischen
Farbung. Sie ging auf Gerhard Groote tiber, den
Begriinder der im Spitmittelalter weitverbreite-



ten Bruderschaft vom gemeinsamen Leben, der
seine entscheidenden Eindriicke von dieser Seite
erhielt. Der bekannteste Schriftsteller des Or-
dens, Dionysius der Kartiauser (1471 1), fiihrt
den Zunamen Doctor ecstaticus. Die Kartause in
Kleinbasel war die letzte Klostergriindung in
dieser Stadt. Sie wurde 1401 durch den Biirger
Jacob Zibol gestiftet und bald ein Mittelpunkt
der Studien. Ihre Biicherei war aufs groBziigigste
angelegt und stand zu bestimmten Zeiten auch
der Biirgerschaft offen. Die Ausleihebiicher sind
noch vorhanden. Der Inhalt der in die Universi-
tatsbibliothek iibergegangenen Binde 148t er-
kennen, daf3 das Kloster dem mystischen Einflull
offenstand. Eine der altesten Handschriften, die
noch dem 13. Jahrhundert angehért, ist eine
Schrift Hugos von St. Viktor. Sammelhandschrif-
ten des 15.Jahrhunderts enthalten den «Liber
specialis gratiae» der Mechthild von Hackeborn,
Texte der Elisabeth von Schénau, Seuses « Hun-
dert Betrachtungen» in lateinischer Fassung.
Auch das erste Buch der «Imitatio Christi» ist
vorhanden. Noch ein im frithen 16. Jahrhundert
geschriebener Band enthilt Seuses «Biichlein der
Wahrheit», Ausziige aus seiner Vita und Predig-
ten Taulers.

Daneben spielt hier aber die kommende Welt
herein. Schon der Betrieb der Biicherei mutet
neuzeitlich an. Die groBen Drucker der Stadt hol-
ten sich bei den Kartausern ihre Manuskripte
und Mitarbeiter; Johannes Amerbach lieB sich
inihrem Kloster begraben. Die gelehrten Briider,
die in diesen Jahrzehnten den Ruhm der Kar-
tause bildeten, zeigen alle das Doppelgesicht mit-
telalterlichen und humanistischen Wesens. Der
Rheinliander Johannes Heynlin vom Stein ist der
typische Vertreter des dltern, noch von der Scho-
lastik abhingigen Humanismus, dessen Wiege
Basel war. Er war Rektor der Sorbonne, lehrte
und predigte in Basel, Tiibingen, Bern und trat
1487 in den Konvent ein. Die Ménche erhielten
als Vermichinis seine gegen dreihundert Bande
zdhlende Biichersammlung. Ludwig Moser, aus
Weinfelden gebiirtig, wurde 1482 dritter Prior
der Kartause Ittingen, kehrte aber wieder in das
Basler Kloster zuriick. Er hat, wie Heinrich von
Laufenberg und Sebastian Brant, eine Reihe der
groflen lateinischen Kirchengesinge ins Deutsche
libertragen und ihnen eigene Hymnen beigege-
ben, die trotz ihrer geringen Héhe ein Vorspiel
zu Luthers Dichtertaten sind. Er iibersetzte auch
theologische und mystische Schriften, darunter

solche von Augustin, Bernhard von Clairvaux
und Bonaventura. Georg Zimmermann aus Brugg,
der sich Carpentarius nannte, verdeutschte zahl-
reiche Werke des Erasmus, gab aber auch bei
Adam PetriTaulers Predigten heraus, jenen Druck
von 1521, der die Reformatoren mit Bewunde-
rung fiir den Vater Tauler erfiillte. Ein Kartiduser
war es spiter auch, der die schon halb verwehten
Zeugnisse mystischen Lebens in seiner schweize-
rischen Heimat sammelte, um ihm das erste
Denkmal zu errichten: Heinrich Murer, der Klo-
sterbruder zu Ittingen (1638 ). Seine «Helvetia
sancta» und zahlreiche weitere, nur im Manu-
skript vorhandene Darstellungen sind schon der
Riickschau auf etwas unwiederbringlich Verlo-
renes gewidmet. Sie haben den Moderduft des
Antiquarischen, tragen aber noch allerlei Merk-
wiirdigkeiten aus alten Quellen zusammen und
erinnern von ferne an die Sammelwerke Johan-
nes Meyers.

Gleichzeitig mit der Kirche erlebte das Buch
den Ubergang aus seiner mittelalterlichen in die
neuzeitliche Rolle. Noch waren die alten Erfah-
rungen, Erkenntnisse und Formen nicht vollig
abgestorben. Die Gottesfreunde unter den spate-
sten Monchen und Nonnen, von denen viele die
Kutte nicht mehr lebenslanglich trugen, gingen
in der klapprig gewordenen Riistung des schola-
stischen Denkens umher wie Don Quichote in der
Tracht des ritterlichen Heldentums. Die letzte
mittelalterliche Station des Buches, wo es noch
Handschrift, aber nur dem Namen nach noch ein
mystischer Gegenstand war, vergegenwirtigt ein
Biicherkatalog aus dem appenzellischen Frauen-
kloster Wonnenstein bei Teufen. Er ist um 1500
verfertigt und dadurch merkwiirdig, daB er eines
der altesten Verzeichnisse von ausschlieBlich
deutschen Biichern darstellt. Die Nonnen dieses
Klosters gehorten schon damals dem Drittorden
der Franziskaner an, und sie besaBen eine Menge
mystischer Literatur, die auf ihre allgemeine
Verbreitung im Spétmittelalter ein Licht wirft.
In ihrer Biicherei standen Traktate und Predig-
ten Meister Eckharts, Schriften von Tauler,
Seuse, Merswin, Bernardino di Siena, Thomas a
Kempis, Bonaventura, David von Ausgburg, die
Offenbarungen der Christina Ebner, die «Vier-
undzwanzig Alten» und die «Vierundzwanzig
goldenen Harfen» samt vielem anderm. Einiges
davon ist in neuerer Zeit Eigentum der Stifts-
bibliothek St. Gallen geworden. Es sind drmliche,
kiinstlerisch wertlose Bande. Diese Biicher haben



innen und auBen alle hohere Wiirde eingebuif3t.
Die meisten wurden nur deshalb von Hand ge-
schrieben, weil gedruckte Béande fiir die Nonnen
unerschwinglich waren. Es 148t sich mit ihnen
nur noch fiir die Literaturgeschichte, nicht fir
die Religion etwas beweisen. Als Uberbleibsel
aus dem Untergang, der so vieles zerstreute oder
vernichtete, haben sie nachtraglich eine Bedeu-
tung fiir das Studium der geistesgeschichtlichen
Zusammenhinge und Auskldnge im sterbenden
Mittelalter erlangt.

Ahnlicher Art sind einige weitere Reste, die
aus dieser Zeit in der St. Galler Stiftsbibliothek
aufbewahrt werden. Sie stammen aus den Samm-
lungen frommer Brider und Schwestern, die im
15. Jahrhundert rings um die Mauern St. Gal-
lens gelegen waren und von deren innerer Rich-
tung diese zufillig erhaltenen Werke vielleicht
etwas erziahlen. Die einen gehorten den «Feld-
nonnen» der obern und untern Klause bei der
St. Leonhardskirche. Als die letzten von ihnen in
der Reformation das Klasterchen St. Wiborada
in St. Georgen oberhalb der Stadt aufsuchten,
nahmen sie die ihnen liebsten Biicher in die neue
Heimat mit. Die Benediktinerinnen von St. Wi-
borada miissen eine besondere Vorliebe fiir die
mystischen Schriften besessen haben. Unter ihren
im 15. Jahrhundert verfertigten Biichern sind
zwei Exemplare des ¢«Biichleins der ewigen Weis-
heit», Predigten des Nikolaus von StraBburg,
Eckharts und Taulers, die alte deutsche Bearbei-
tung von Ruysbroecks «Geistlicher Hochzeit».
Etwa ein Dutzend Biande wurden ausdriicklich
fiir sie geschrieben, von ihrem Beichtvater Fried-
rich Kélner, der 1430 nach St. Gallen kam und
es in seiner Seelsorge besonders auf mystische Li-
teratur abgesehen hatte. Er kopierte sie mit gro-
ben Schriftziigen auf schlechtes Papier. Es sind
meist Ausziige, Abschriften, Ubersetzungen in
buntem Durcheinander: Texte von Tauler, Bern-
hard, Bonaventura, die «Imitatio Christi», Mers-
wins «Neun Felsen», die unvermeidlichen « Vier-
undzwanzig Alten», jene Predigten Fridauers
und die «Schwester Katrei». Die Stiftsbibliothek
enthilt noch mehr von ihm. Im Jahr 1517 schrieb
ein anderer Beichtvater, der jung verstorbene
Konrad Haller aus Wil, den Nonnen von St. Wi-
borada einen dicken Band Predigten iiber Bona-
venturas ¢Lignum vitae», der gleichfalls noch
vorhanden ist. Zwei mystische Biicher sind auch
aus dem Haus der Laienbriider des St. Galler
Klosters {ibriggeblieben: die «Vierundzwanzig

Alten» und ein Sammelband voller Fragmente
und Allegorien.

Die sakrale Weihe der Bibel, nach der schon
so viele Hande gegriffen hatten, wurde durch
Luther aufgehoben. Er vollbrachte am groBartig-
sten und folgenschwersten die Ubertragung in
die Muttersprache und umgab sie mit deutschen
MeBtexten, deutschen Kirchengesiangen, einer
ganzen deutschen Liturgiec und Theologie. Es
war ein Sakrileg, das die Vélker des Abendlandes
erschiitterte. Ein abtriinniger Priester brach die
heiligen Schriften aus ihrem jenseitigen Standort
und reichte sie dem Mann auf der Stralle, damit
er an ihnen die Kunst des Lesens und Schreibens
erlerne. Das Blut floB dariiber in Strémen, wie es
schon iiber den fritheren Versuchen geflossen
war. Die schwarze Magie des Buchdrucks tat das
Thre, um das geschriebene Wort in die Sphiare des
Menschlichen tiberzufithren, obschon sie sich, .
seltsam genug, zunichst mit der Nachahmung
des alten Zaubers zufrieden gab. Die zweiund-
vierzigzeilige Gutenbergbibel von 1455 verwen-
dete noch reiche Handmalerei. Sogar die in der
Schreiberpraxis iiblichen Abkiirzungen wurden
eine Zeitlang beibehalten. Dann suchte man mit
neuen Mitteln den kostbaren Charakter des
Buches zu erzeugen. Aber auch Luthers deutsche
Bibel besal noch lange die Doppelnatur, zugleich
Lesefibel und Gotteswort, ein unschitzbares Gut
in aller Handen zu sein. Unzahligen war sie ein
GefaB, das sich fiillte, indem sie daraus tranken.
Die neuen Theologen unternahmen es iiberdies,
das Werk der Ubersetzer zu kanonisieren. Aber
der mystisch-transzendente Rang der Heiligen
Schrift war gebrochen. Sie wurde in ihrer neuen
Gestalt zur Rechtfertigung der allgemeinen Si-
kularisation. Gleichzeitig mit ihren volkstim-
lichen Druckausgaben erhob sich der Orkan der
reformatorischen Flugschriften, Pamphlete, Send-
schreiben, Kampfgesinge und Kampfgespriche,
die das geschriebene Wort mit ganz neuen Zwek-
ken vertraut machten und ihm eine nie fiir mog-
lich gehaltene diesseitige Selbstherrlichkeit ver-
lichen. Es wurde zum verfithrerischen Anreiz,
zum gefahrlichen Werkzeug alles Guten und
Bosen. Die menschliche Rede, die sich seit Jahr-
hunderten miindlich abgespielthatte —denn eswar
nie bloBmenschliche Rede, was das Mittelalterauf
Pergament und Papier festhielt —, entdeckte sich
selbst, lernte es, sich zu betrachten, und schuf'sich
in den Lettern den unheimlichen Spiegel, in dem
sie sich mit unersittlicher Neugier durchschaute.



Diese Biicher sollten keine Heiligtiimer mehr sein.
Das Magische wurde zur persénlichen Faszina-
tion, zuletzt zur literarischen Industrie.
Dennoch kann nur die altere Vorgeschichte
des Buches seine Verwendung in der modernen
Welt erkliren. Es kommt ihm heute scheinbar
nur noch eine verniinftig-reale Bedeutung zu. Es
" dient der Wissenschaft und der Kunst, den beiden
Haupterben der Religion, dazu dem Unterricht
und der Unterhaltung, den hundertképfigen Kin-
dern dieser beiden. Es ist bis zum duBersten vul-
garisiert. Man kauft und verkauft es als Ware,
aus sachlichen Interessen, zu stofflicher Informa-
tion. Die Bediirfnisse sind grenzenlos, der Ver-
brauch an bedrucktem Papier ungeheuer. Aber
es wird ihm auch noch viel unverniinftige Liebe,
viel unbegreifliche Bewunderung zugewendet.
Alle Zirtlichkeit und Kunstfertigkeit, mit der die
biirgerliche Bildung das Buch ausstattet, ist eine
Erinnerung an die einstige Metaphysik. Schon
gibt es fortgeschrittenere Methoden, mit denen
der Hunger nach Belehrung und Zerstreuung ge-
weckt und befriedigt wird. Sie drohen auch die
weltliche Sendung des Buches aufzulosen. In die-
ser Gefahr entlarvt sich sein urspriinglicher Zau-
ber, der immer noch nicht ganz ausgeloscht ist.
Das Industrieprodukt aus Papier und Leim er-

scheint mit einem Schlag als etwas Altertiim-
liches, Unwirkliches. Die mechanische Wut, mit
der es hergestellt und verbraucht wird, beleuchtet
in phantastischer Ubertreibung nur das Riitsel,
das in diesem Erbstiick der Kultur auf die Neu-
zeit gekommen ist. Sie beutet einen Hunger aus,
der durch keine stoffliche Belehrung gesittigt
wird. Sie spekuliert auf die Sehnsucht des Men-
schen, seine hoheren Krafte titig zu sehen. Noch
immer schreibt er im Grund, gleich jenem Schul-
meisterlein Wuz, die Biicher, deren Titel ihn
locken, selbst. Noch immer liest er nicht nur aus
ihnen heraus, sondern auch in sie hinein. Auf der
Irrfahrt durch die unzihligen Werke, die er an
sich zieht und hinter sich 148t, schwebt ihm dun-
kel jenes schénste, dlteste aller Biicher vor, das
der Einsiedler Niklaus von Fliie noch fiir seine
Betrachtungen beniitzte und das nur aus einem
weilen, einem schwarzen und einem roten Blatt
bestand. Diese tiefste Schrift steht schattenhaft
auch zwischen den Zeilen des modernen Buches.
Nur sie ist schuld, daB so viele Hinde nach ihm
greifen. Es bildet in seiner Verganglichkeit,
seiner Schindung noch ein Stiick jenes Geheim-
nisses ab, das damit begann, daB3 der Mensch im-
stande war, aus dem Verwesenden das Unver-
wesliche nachzuformen.

Margarete Pfister-Burkhalter | Hallers Alpen mit den Lithographien von Victor Surbek

Unter den Pflegern des schénen Buches in der
Schweiz, die bibliophilen Anspriichen zu geniigen
trachten, ist vorab der Kunstverlag André Gonin

in Lausanne zu nennen. Eine Reihe von original-
illustrierten Werken, meist nach Zeichnungen
franzdsischer oder welschschweizerischer Kiinst-
ler, erstand im letzten halben Jahrzehnt, alle ge-
wihlt im Druck und makellos im Papier. Im De-
zember 1944 wurde nach zweijahriger Vorarbeit
auch dem deutschschweizerischen Buche ein
schénes Denkmal gesetzt, indem Albrecht von
Hallers Poem iiber die Alpen, geschmiickt mit
16 Original-Lithographien des Berner Malers
Victor Surbek (geb. 1885), neu erschien. Es figu-
riertin der « Collection des flambeaux» als Band 4.
Far den zweisprachigen Text wurden verschie-
dene Typen von angenehm lesbarer Grofle ver-
wendet: schlichte gotische fiir den deutschen
Originaltext, der auf der elften Ausgabe der Dich-
tung, von 1777 — dem Todesjahr des Verfassers —



	Mystik des Buches

