
Zeitschrift: Der Schweizer Sammler : Organ der Schweizerischen Bibliophilen-
Gesellschaft und der Vereinigung Schweizerischer Bibliothekare = Le
Collectionneur suisse : organe de la Société Suisse des Bibliophiles et
de l'Association des Bibliothécaires Suisses

Herausgeber: Schweizerische Bibliophilen-Gesellschaft; Vereinigung Schweizerischer
Bibliothekare

Band: 13 (1939)

Heft: 6: Vereinigung schweizerischer Bibliothekare = Association des
bibliothécaires suisses : Nachrichten = Nouvelles

Artikel: Die Kunst des Lesens [Fortsetzung]

Autor: Lutz, Hans

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-387409

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-387409
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


165

Vereinigung schweizerischer Bibliothekare
Association des bibliothécaires suisses

Nachrichten — Nouvelles

XV. Jahrgang — No. 6. 20. Dezember 1939

REDAKTION: Dr. M. OODET, Schweiz. Landesbibliothek, BERN

Die Kunst des Lesens
Von f Hans Lutz

(Fortsetzung)

An dieser Stelle mögen zur Technik des wissenschaftlichen
Lesens noch einige Bemerkungen gestattet sein.

Als selbstverständlich sollte gelten, dass der Student mit dem
Studium der Lehrbücher und Texte rechtzeitig in den ersten
Semestern anfängt und sie nicht erst rasch vor dem Examen
durcharbeitet, wie das immer noch häufig geschieht. Wenn er z. B. als

Theologe Heussis Kirchengeschichte, das Neue Testament oder

Luther, als Germanist die Literaturgeschichte etwa von Vogt und
Koch und die Klassiker gründlich vorgenommen hat, dann hat er
einen sichern Gewinn von seinem Studium, weil er damit einen
festen Grundstock des Wissens besitzt, auf den er immer zurückgreifen

kann und um den aller weitere Lernstoff sich natürlich
gruppiert.

Dann ' wird der Vorteil des Einlesens bei Seminarübungen
meist zu wenig ausgenutzt. Wer z. B. ein oder zwei Shakespeare-
Dramen im Seminar gelesen hat, sollte seine dadurch erworbene
Kenntnisse des elisabethanischen Englisch gleich benutzen und
die übrigen 35 Dramen Shakespeares und dazu vielleicht einige
seiner Zeitgenossen auch durchlesen; das geht dann recht mühelos.

Ein Wort möchte ich für die Anthologien einlegen. Es ist,
glaube ich, seit Schopenhauer Brauch, über sie die Nase zu rümpfen,
wie mir scheint mit Unrecht. Namen wie Wilhelm Wackernagel



166

oder Herrig und Förster sollten davor warnen. Natürlich sollen
sie dem Studenten nicht das Lesen der Klassiker ersparen, aber
für die Grössen zweiter und dritter Ordnung ist es besser, er
bekomme durch einige Probeseiten eine Anschauung von ihnen, als

dass er nur die paar Begriffe wisse, die in der Literaturgeschichte
stehen. Kurze Auszüge oder Inhaltsangaben sind ein gutes Mittel,
sich über den Inhalt des Gelesenen Rechenschaft zu geben. Durch
all das wird die Arbeit auf das Examen ein wirkliches Repetieren
und bleibt nicht ein blosses Einpauken des Allernötigsten.

Endlich gehört zum wissenschaftlichen Lesen die Fähigkeit,
die Bibliographien zu benützen, um sich die brauchbaren Vorarbeiten

für sein Thema zu verschaffen. Hiebei gilt es zuerst die
Werke herauszufinden, die wirklich fördern. Gerade hier zeigt sich
die gefährliche 'Seite des Lesens: dass die viele fremde Weisheit
die eigenen Gedanken erstickt. Entweder besteht die Gefahr, dass
ein neuer Einfall erdrückt wird von den guten Arbeiten der Meister
des Faches, oder aber, dass man eine Menge mittelmässiger
Literatur durchlesen muss und dadurch einem die Ausarbeitung des

Eigenen verleidet wird. Lesen — und doch selbst denken, das ist
die Kunst: sich von andern erziehen lassen und doch seine Eigenart

durchsetzen, diese Paradoxie des Lesens tritt beim bibliographischen

Lesen stark in Erscheinung. Das Beste ist, die wichtigsten
neuesten Werke zu lesen, dann den Rohbau auszuarbeiten und
hernach erst ergänzend die Literatur zweiten Ranges zu durchgehen.
Meist kann man auf diese Weise gut feststellen, wie wenig schöpferische

Arbeiten es gibt, wie sich der grössere Teil der Verfasser
damit begnügt, das vorhandene Wissen in neuer Form darzubieten
und mit einigen eigenen Einfällen zu vermehren, ohne die eigentlichen

Probleme einer Lösung näher zu führen.
Einen besonderen Gewinn hat der Studierende, wenn er 1—2

Semester dazu verwenden kann — vielleicht während der Arbeit
an der Dissertation — sich mit einem Grossen seines Faches gründlich

auseinanderzusetzen. Etwa mit Luther, Plato, Shakespeare,
Goethe, Ranke, einem bedeutenden Naturwissenschafter oder Me-



167

diziner; er gewinnt dadurch weite Gesichtspunkte für sein Fach
und für sein ganzes Leben.

Ein Haupterfordernis des wissenschaftlichen Lesens ist sodann
die Verbindung mit der Praxis und die Korrektur durch sie. Der
letzte Zettel, den wir von Luthers Hand, zwei Tage vor seinem
Tod geschrieben, besitzen, lautet:

«Den Vergil in seinen Bucolicis kann niemand verstehen,
er sei denn fünf Jahre Hirte gewesen.

Den Vergil in seinen Georgicis kann niemand verstehen,
er sei denn fünf Jahre Ackermann gewesen.

Den Cicero in seinen Episteln kann niemand ganz
verstehen, er habe denn fünfundzwanzig Jahre in einem grossen
Gemeinwesen sich bewegt.

Die heilige Schrift meine niemand genugsam verschmecket
zu haben, er habe denn hundert Jahre lang mit Propheten wie
Elias und Elisa, Johannes dem Täufer, Christus und den Aposteln
die Gemeinden regiert.

Wir sind Bettler, das ist wahr. 16. Februar 1546.»

Wie ergreifend hat es hier Luther zum Ausdruck gebracht,
dass man in einem Beruf gestanden haben muss, um seine Theorie
und seine Geschichte wirklich zu verstehen (Harnack).

Nur wer in einem Gebiet mit Verantwortung tätig war, lernt
es beherrschen. Er besitzt die Fähigkeit zur schöpferischen Kritik
beim Lesen, kann Wesentliches von Unwesentlichem unterscheiden
und vermag Fragen zu stellen und Aufgaben zu sehen, die dem

Verfasser entgangen sind. Bloss die Völker haben eine grosse
Geschichtschreibung, welche selber Geschichte gemacht haben.

Wissenschaft wie Kunst, die sich Selbstzweck geworden sind,
bleiben tot.

4.

Ein so vertieftes Streben nach Wahrheit erhebt sich zum
Streben nach Weisheit. Der Uebergang ist schon rein stofflich
gegeben. Theologie, Recht, Philosophie, Geschichte und Naturwissenschaften

führen auf ihren Höhepunkten von selbst zu dieser

allgemein menschlichen Betrachtung. Ein Teil der wissenschaftlichen



168

Krisis rührt daher, dass viele im engen Suchen nach wissenschaftlichen

Tatsachen stecken bleiben.
Dieses Streben nach Weisheit kann man als erbaulich in

weitestem Sinne bezeichnen, und sein verbreitetster Lesertyp ist
der Bibelleser: «Dein Wort ist meines Fusses Leuchte ..» Weniger
religiös Eingestellte bevorzugen einen Grossen der Weltliteratur:
Goethe, Shakespeare, Dante oder die Dichter der Antike. Der
Zweck ist das Erringen der höchsten geistigen Güter.

Dieses Lesen aus Streben nach Weisheit ist die entwickeltste
Art des Lesens, sie umfasst die früheren Fähigkeiten, besonders
den ausgebildeten Wirklichkeits- und Wahrheitssinn. Das
Charakteristische an dieser Art des Lesens ist der ethische Einschlag, die

Verbindung mit dem Handeln des Menschen im weitesten Sinn
nach dem Worte «Denn alles, was der Mensch zu leisten
unternimmt muss aus sämtlichen vereinigten Kräften entspringen,
alles Vereinzelte ist verwerflich». So lesen, heisst sich weltanschaulich

auseinandersetzen mit der geistigen Aussenwelt. Aus den
Büchern werden so Lebenswerte geschaffen in engster Verbindung
mit dem Leben. Wenn man hiebei manches in den Text hinein
liest, so macht das bei dieser Art des Lesens nichts aus, im Gegensatz

zum wissenschaftlichen Lesen, hat doch auch Goethe in dieser
Hinsicht ausdrücklich erklärt, keine Zeile geschrieben zu haben,
in die nicht jeder so viel hinein und hinaus lesen dürfe als er wolle.
Die Ungebildeten können oft besser lesen als wir vielwissenden
Leute, weil ihnen das harte Leben den Wirklichkeitssinn viel
schärfer ausgebildet hat. Dagegen haben die Gebildeten den Vorzug,

nicht dumpf, sondern in schärfster Auswahl lesen zu können.

Ich habe versucht, die Lesefähigkeit an Hand der seelischen

Entwicklung zu veranschaulichen und glaube auch, dabei eine

Verschiebung des geistigen Nahrungsbedürfnisses vom Kind bis

zum reifen Menschen aufgedeckt zu haben im Sinn einer ständigen
Verfeinerung des Lesens, die freilich nie zum Abschluss kommt.
Natürlich folgen sich die vier aufgeführten Arten des Lesens nicht



169

hintereinander, sondern gehen nebeneinander her, ja ineinander
über. Auch der Erwachsene bleibt bis zu einem gewissen Grade
immer Kind und will spielen. Die vier Funktionen sollen mit
einander abwechseln; gerade im Einatmen und Ausatmen, im Erkennen

und im Geniessen liegt ein Hauptreiz des Lesens, im Drang
nach Wahrheit und in der Lust am Trug.

Es wäre eine dankbare Aufgabe, neben der Einzelentwicklung

auch die Stammesgeschichte zu verfolgen, und die natürlich
nirgends gradlinige Entwicklung der Kunst des Lesens in der
Geschichte der Menschheit zu untersuchen. Ich muss mich jedoch
mit einigen kurzen Ausblicken begnügen.

Da haben wir am Anfang den Buchgötzendienst, den Glauben

an die unbedingte Autorität des Buches, den wir ja auch heute
beim Kind und beim primitiven Menschen beobachten: Alles
Geschriebene öder Gedruckte ist wahr. Gerade die heiligen Schriften
von der Veda bis zum Koran geraten in Gefahr, mit dogmatischer
Erstarrung gelesen zu werden. Die jüdischen Schriftgelehrten, wie
sie das Neue Testament schildert, sind solche Leser, denen vor
lauter Buchgelehrsamkeit die Korrektur durch das Leben fehlte.
Wie weit die Griechen kritisch lasen, ist schwer zu sagen; Plutarch's
Schrift «Wie der Jüngling die Klassiker lesen soll», verfällt in
engstes Moralisieren. Die mittelalterliche Scholastik und die
Renaissance stehen im Ganzen wieder unter der Autorität der kirchlichen

oder antiken Literatur, mit weitgehendem Verzicht auf das

eigene Urteil. Mit Luther tritt dann der Lesertyp hervor, für den

die ethische Anwendung des Gelesenen — die Applicatio — das

Wesentliche ist, ein Typus, der freilich in der christlichen Kirche
immer vorhanden war; man denke an Franz von Assisi oder an
das erste Kapitel der Nachfolge Christi von Thomas von Kempen.
Die protestantische Theologie baut diesen Begriff der Applicatio
aus.

Die Aufklärung bringt dann die Befreiung vom doktrinären
.Lesen, aber noch Lessing vertraut in der Hamburger Dramaturgie
ganz der Autorität des Aristoteles.



170

Ebenso kann man die Entwicklung von dem Amadisroman
über den Don Quixote und den derb realistischen Schelmenroman

zum bürgerlichen Roman Richardsons und dem psychologischen
Roman unserer Zeit als eine Entwicklung des Lesens von der Welt
des Wahnes zur Wirklichkeit auffassen.

Herder und die Romantik lehren uns dann die Literatur mit
einem Verständnis für fremde Eigenart lesen, welche die früheren
Jahrhunderte nicht kannten. Das aesthetische Einfühlen wird ganz
neu ausgebildet.

Das 19. Jahrhundert entwickelt die Kunst des kritischen
wissenschaftlichen Lesens. Ich nenne für die Philologie den Homer-
kritiker Friedrich August Wolf und Lachmann, für die Theologie
Wellhausen und Bernhard Duhm. In der Geschichtswissenschaft
wird die Kunst des Urkundenlesens aufs äusserste verfeinert.
Dagegen wird in der Theologie mit Karl Barth auf einmal wieder
mehr Gewicht auf das Hören als auf das blosse Erkennen gelegt.

Auch das pathologische Lesen wäre einer Betrachtung wert,
d. h. die grundsätzlich falsche Einstellung des Lesens, wobei die
Bücher methodisch einseitig gelesen werden oder wo man in sie

systematisch etwas hineinliest, das gar nicht drin steht. So wenn
Plutarch die Klassiker nur deswegen liest, um moralische Sätze

daraus zu gewinnen; die Hyponoiatheorie des Altertums und der

Renaissance, die in Homer und Vergil Handbücher der Staats- und
Kriegswissenschaft sah, die Literatur mancher christlicher Sekten
oder die Shakespeare-Bacon-Literatur bietet hiefür gute Beispiele.

Wenn das Lesen so ein Austausch und eine Auseinandersetzung
mit der geistigen Aussenwelt wird, wie ich es skizziert habe, so

wird es zu einem Sonderfall der Aufgabe, sein Leben zum Kunstwerk

zu gestalten. Es ist ein Seitenstück zu den übrigen
gesellschaftlichen Lebensäusserungen: Man wählt sich seine Bücher aus,

genau wie die Gesellschaft, in der man verkehrt, und gestaltet sich
seinen Lesestoff nach seinen Lebenszielen und Bedürfnissen. Man
lässt sich vom Leben ergreifen und ergreift tätig das Leben und
durchmisst bewusst seine Höhen und Tiefen auch in der Literatur.



171

Homo sum, nil humani a me alienum puto. Gegen die Masse und
die Ueberlieferung sein eigenes Selbst behaupten, aber kein Narr
auf eigene Hand sein wollen, gilt auch im Reiche der Bücher.

Damit kommen wir aber auch zu den Grenzen des Lesens.

Gerade die besten Bücher weisen immer wieder auf das Leben
selbst hin. Und umgekehrt stammen die besten Bücher nicht von
Literaten, sondern von Leuten, die sich im Leben ausgiebig
betätigt haben. Goethes Betätigung als Staatsmann und Naturforscher

ist dem Gehalt seiner Werke nur zugute gekommen: «Was
wäre ich denn, wenn ich nicht immer mit klugen Leuten umgegangen

wäre, und von ihnen gelernt hätte? Nicht aus Büchern,
sondern durch lebendigen Ideenaustausch müsst ihr lernen.» (Goethe
zu Kanzler von Müller am 6. März 1818.) Ein guter Teil des

heutigen Literaturelends kommt daher, dass die Schriftstellerei ein
Beruf geworden ist wie jeder andere. Als Gläubige sollen wir nicht
nur die schriftlichen Offenbarungen unseres Glaubens und der

religiösen Menschen aller Zeiten lesen, sondern auch die Hand des

lebendigen Gottes in unserm engsten Kreise, im Staat und in der
Welt erkennen.

Die Bücher sind unsere Lehrer und Erzieher, aber wenn sie

uns zur Selbsthilfe erzogen haben, dann treten sie allmählich
zurück und werden unsere Freunde, an die wir uns gerne wenden.
Wir werden vom Leben selbst erfasst und versuchen, ein bewusstes
schöpferisches Leben zu führen, im unmittelbaren Umgang mit
der Natur, der Kunst und vor allem dem Menschenleben. Ganz
werden wir die Bücher nicht entbehren können, denn gerade, wenn
wir sie richtig lesen, erlangen wir durch sie das demütige Bewusst-
sein unserer Bedingtheit. Alles, was wir ihnen verdanken,
verdanken wir der ganzen geistigen Arbeit der Vergangenheit und
der Gegenwart. Dadurch wird uns bewusst, wie winzig unsere
eigene Leistung ist und wie sehr wir von den grossen Zusammenhängen

der Geschichte und unseres Volkes abhängig sind, so dass

wir nur bitten können, dass Gott uns allen unser Lesen führen
und segnen möge,


	Die Kunst des Lesens [Fortsetzung]

