
Zeitschrift: Die : Lesbenzeitschrift

Herausgeber: Die

Band: - (2000)

Heft: 17

Artikel: Tino Rangatiratanga : der Weg zu Selbstbestimmung

Autor: Rock, Sabine

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-631244

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-631244
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Tino Rangatiratanga - Der Weg
zur Selbstbestimmung

Künstlerinnen in Aotearoa/Neuseeland, Teil I

Aotearoa, das Land der langen weissen Wolke, so nennen die

Maori ihre Inseln. Maori sind die Ureinwohnerlnnen Aotearoa/

Neuseelands, das vor 200 Jahren von England kolonialisiert

wurde. Heute machen die Maori noch 15% der Bevölkerung

aus und sind eines grossen Teils ihrer Kultur und ihres Landes

beraubt. Te reo maori, ihre Sprache, wäre Mitte dieses

Jahrhunderts beinahe ausgestorben. Dank der Maoribewegung

wird sie heute wieder von vielen, auch jungen Maori gesprochen.

Doch die Kämpfe um Land, Schulen, Umweltschutz,

gerechte Verteilung der Ressourcen und die eigene Kultur geht

weiter.

Ich habe anfangs Jahr Aotearoa bereist und lange Gespräche

mit mehreren Künstlerinnen geführt. Die Ausdrucksweise ihrer

Kunst ist vielfältig und unterschiedlich. Was sie gemeinsam

haben: sie sind Maori, lesbisch, leben in einem kleinen Dorf an der

Westküste und sind politisch engagiert.

Zwei von ihnen stellt dieser Artikel vor. Weitere Portraits werden

in der Winternummer der die erscheinen.

20

Nerissa Te Patu

Mein Haus direkt am Meer ist immer
offen. So kann es vorkommen, dass ich
heimkomme und schon Besuch in der
Küche sitzt. Gestohlen wurde mir noch
nie etwas. Meinen Lebensunterhalt
verdiene ich mit einer ganzen Reihe von
Jobs. Als Teil des Southern Women 's Seif
Defense Network «Wahine Toa» (Starke
Frau) unterrichte ich Selbstverteidigung
für Frauen und Mädchen. Meine bisherigen

Schülerinnen waren 7 bis 87 Jahre

alt, einige von ihnen gehörlos oder im
Rollstuhl. Ich lehre auch Te reo maori
für Erwachsene. In öffentlichen Schulen

wird nur Englisch gesprochen, und heute

gibt es eigentlich nur ganz alte Leute,
die Maori noch als ihre Muttersprache
sprechen. Viele erwachsene Maori
lernen die Sprache ihrer Kultur an der Maori

Universität, wo ich unterrichte, um
sie wieder an ihre Kinder weitergeben zu
können. Weiter können Frauen bei mir
auch die traditionelle Kunst des

Knochenschnitzens lernen. Schmuckstücke,
die ich aus Knochen herstelle, verkaufe
ich nicht. Meistens denke ich schon beim
Schnitzen an die Person, die ich damit
beschenken will. Vom kreativen
Ausdruck her ist mir das Fotografieren am
liebsten. Menschen in speziellen
emotionalen Situationen festzuhalten,
gefällt mir, z. B. wenn ein Neugeborenes
zum ersten Mal in den Armen der Mutter

liegt oder wenn sich meine Schülerinnen

auf einmal in Te reo maori
unterhalten können.

Ich glaube, ich bin schon lesbisch

geboren, doch mein Coming-out hatte
ich mit 22 Jahren, nachdem ich zwei
Kinder geboren hatte, das dritte war
gerade unterwegs. Ich habe eine Frau

kennengelernt und mich in sie verliebt.
Doch ich wollte nicht hinter dem Rük-
ken meiner Mutter eine Beziehung mit
einer Frau anfangen, denn wir stehen

uns sehr nahe. Die Familie ist wichtig
für mich. Ich wusste nicht, wie ich es sa-



gen sollte, und war sehr nervös. Meine
Mutter, die merkte, dass mich etwas

bedrückte, sagte: «Komm, gehen wir ein
Stück.» Unterwegs fragte sie mich, ob ich

ihr etwas erzählen wolle. Ich sagte: «Ich
habe eine Geliebte.» Sie drehte sich um
und rief: «Ist das alles? Ich dachte, es wäre

etwas Schlimmes!» Zu Familientreffen
in unserem Marae1 habe ich meine
Partnerinnen immer mitgebracht. Von meinen

drei Kindern ist der jüngste Sohn

grösstenteils bei mir und meiner
Partnerin aufgewachsen. Mein zweiter Sohn

starb, als er noch ein Baby war. Meine
Tochter, die Erstgeborene, wurde adoptiert.

Ich war 15 Jahre alt, als sie auf die
Welt kam. Sie ist bei einer Freundin von
mir aufgewachsen. Bis sie fünf Jahre alt

war, sah ich sie regelmässig, dann bin ich

auf die Südinsel gezogen, habe Reisen

unternommen und sah sie noch alle drei
bis vier Jahre einmal. Heute haben wir
eine erstaunlich gute Beziehung, können

gut miteinander reden. Sie hat soeben

ihren Abschluss gemacht an der
Kunstakademie. Ihre erste Ausstellung hatte
sie im vor kurzem eröffneten Te Papa

Museum in Wellington, dem wichtigsten
Museum für Maori-Kunst und -Kultur in

Aotearoa. Ich bin sehr stolz auf sie.

Meine Kinder haben durch mich viel
über die lesbische Kultur mitbekommen,

ebenso meine Nichten und Neffen.
Sie haben keine Vorurteile und können
frei wählen, weil sie den Lebensentwurf
der Homosexualität kennen. Ich finde es

wichtig, Kindern viele wertfreie
Möglichkeiten zu geben, aus denen sie ihr

eigenes Leben gestalten können.
Natürlich gibt es auch in der Maori-

gesellschaft viel Homophobie, nicht nur
unter den Pakeha2. Das liegt an der

Christianisierung. In vorkolonialer Zeit war
Homosexualität in der Maorikultur ein

natürlicher Teil des Lebens. So, wie es

Frauen gab, die Kinder hatten, und Frauen,

die keine hatten, gab es Frauen, die

mit einer Frau lebten, und solche, die mit
einem Mann eine Beziehung eingingen.
Ich habe meine Familie gefragt, wie

unsere Vorfahren über Homosexualität
dachten. Meine Grossmutter erzählte,
dass wir früher ein Marae hatten, in
dem ausschliesslich Frauen lebten. Die
Frauen konnten sich entscheiden, ob sie

ins gemischte Marae ziehen und mit
einem Mann leben wollten oder ob sie mit
Frauen leben wollten, unabhängig
davon, ob sie Kinder hatten oder nicht. Die
Männer hatten dieselbe Freiheit, mit
einer Frau zusammenzusein oder im Män-

nermarae zu leben. Doch mit den Weissen

kamen die christlichen Missionare

und damit eine Kultur, die Lesben und
Schwulen noch heute das Leben schwer

macht.
Im öffentlichen Leben, aber auch in

Beziehungen treffen Maori- und Pake-

ha-Kultur aufeinander. Ich selbst war
viele Jahre in einer Partnerinnenschaft
mit einer Pakeha. Zum Glück für uns

kannten wir uns schon gut, bevor die

Liebesbeziehung begann. Wir hatten
bereits viel politisch zusammengearbeitet,
unter anderem in Antirassismusgrup-
pen. Wir teilten die Auseinandersetzung
über die Situation von Maori in diesem

Land und über die Kolonialgeschichte.
Rassismus kann sehr subtil sein. Ich
würde nicht behaupten, dass unsere
Beziehung frei davon war, doch es war
über weite Strecken eine gute
Auseinandersetzung möglich.

Viele Pakeha-Lesben engagieren sich

nur, wenn es ums Lesbischsein geht,
jegliche anderen Ungerechtigkeiten interessieren

sie nicht. Eine Zusammenarbeit
mit Frauen dieser weissen Lesbenbewegung

finde ich schwierig. Ich habe viel
politische Arbeit gemacht, war in

Solidaritätsgruppen für indigene Völker im

pazifischen Raum, habe Aidsprävention
gemacht, mich eingesetzt für einen
atomfreien Pazifik, gegen die Atomversuche
der USA und Frankreichs und habe mit
jugendlichen Maori gearbeitet. Es gab

organisierte Gruppen und ein Radioprogramm

für Lesben, doch niemand
interessierte sich für junge Schwarze Mütter.

Politisches Handeln geht für mich
über die eigene, unmittelbare Betroffenheit

hinaus.

Dale Ferris

Ich komme aus der Umgebung von Gis-

borne, das ist eine ländliche Gegend an

der Ostküste Aotearoas, und bin erst

vor einem Jahr hierher an die Westküste

gezogen. Mein Leben lang habe ich die

Sonne aus dem Meer aufgehen sehen,

und es hat beinahe ein Jahr gedauert, bis

ich mich daran gewöhnt habe, dass sie

nun im Meer schlafen geht. Das Meer

war auf der falschen Seite meines Körpers.

Doch es ist ein sehr friedlicher Ort,
und es war ein guter Schritt für mich,
hierher zu ziehen.

Um meinen Lebensunterhalt zu
verdienen, gehe ich verschiedenen Arbeiten
nach. Ich bin Koordinatorin von Magdalena

Aotearoa, einer unabhängigen,
multikulturellen Künstlerinnenvereinigung.
Ihr Ziel ist es, vor allem indigene
Künstlerinnen und ihre Projekte zu fördern.
Vor einem Jahr haben wir hier in Paeka-

kariki ein internationales Künstlerinnenfestival

veranstaltet. Zudem bieten wir
verschiedene Workshops an, z. B.

Theaterstücke schreiben, aus wertlosem
Material Kleider herstellen, Flechten und
Tanzen, Musikproduktion und CD-Aufnahme

und einen DJ-Workshop. Meine
Arbeit ist es, diese Workshops zu
organisieren und Kontakt mit interessierten
Künstlerinnen aufzunehmen. Ich putze
auch anderer Leute Häuser und betreue

zusammen mit meiner Partnerin eine

alte Frau, die im Sterben liegt.
Seit 1984 flechte ich Körbe,

Rucksäcke, Taschen und Hüte aus Flachs.

Das Flachsflechten ist eine alte Traditi-

21

Tokorangi Marae

ö *•«*,/



Vor dem Tokorangi Marae «Wenn Du Maori sprechen kannst, dann sprich» beim Tokorangi Marae

22

on im Leben der Maori. Es gibt ein altes

Flechtmuster, in das ich mich verliebt habe

und das ich oft verwende. Erst kurz
bevor meine Grossmutter gestorben ist,
habe ich herausgefunden, dass das ihr
typisches Muster war. Flechten gehört zu
meinen liebsten Arbeiten. Es ist entspannend

und verbindet mich mit meinen
Ahninnen. Diese Tradition am Leben zu

erhalten ist mir wichtig. Ich entwerfe
aber auch gerne neue Muster und
probiere ungewöhnliche Formen aus. Wenn
ich flechte, um damit Geld zu verdienen,
kann ich nicht so viel experimentieren.

Gemeinsam mit drei anderen Frauen

aus Gisborne habe ich vor drei Jahren
die Singgruppe Nga tua Wahine (Schwestern)

gegründet. Dank der Flilfe von
Workshops von Magdalena Aotearoa
konnten wir unser erstes Theaterstück
entwickeln. Das Stück schneidet viele
heikle Themen an, die wir mit viel
Humor, Satire und traditioneller Musik
mischen. Es erzählt die Geschichte einer
Maorifrau vom Land, von ihrer Kindheit,
sexueller Ausbeutung und wie sie die
Schule nach kurzer Zeit verlassen muss,
um auf den Schaffarmen zu arbeiten.
Sie heiratet, bekommt Kinder und erlebt
Gewalt von ihrem Ehemann. Als sie ihre

Situation realisiert, verlässt sie ihren
Mann, wird stark und beginnt, sich
politisch zu engagieren. Sie erkennt, dass

ihr Schicksal typisch ist für eine auf dem

Land lebende Maorifrau. Jede von uns
vier Spielerinnen hat das Ihre zum Stück

beigetragen, es ist zusammengesetzt aus

unseren Erfahrungen. Wir konnten es

erfolgreich in verschiedenen Schulen rund

um Gisborne aufführen und planen, es

auch in Schulen anderer Städte zu
zeigen.

Bei einem Auftritt unserer Gruppe in
Wellington habe ich 1997 meine jetzige
Partnerin Madeleine kennengelernt. Vier
Monate zuvor hatte ich die Beziehung
zu einem Mann beendet, der mir und
meinen Kindern gegenüber gewalttätig
gewesen war. Ich habe drei Töchter, die
zwischen sechs und zwölf Jahre alt sind,
und einen erwachsenen Sohn, den ich
bekommen habe, als ich noch im
Teenageralter war. Er ist bei meinen Eltern
aufgewachsen. In der Maorikultur ist es

weit verbreitet, dass die erstgeborene
Enkelin oder der Enkel bei den Grosseltern

aufwächst. Noch heute haben viele
Grosseltern diesen Wunsch, und wenn
eine Frau jung ein Kind bekommt, wird

er oft Wirklichkeit. Seit einem Jahr leben

meine Töchter bei ihrem Vater. Sie wollten

gerne auch einmal bei ihm wohnen,
und für mich war es Zeit für einen Wechsel.

Wir schreiben und telefonieren uns,
und sie kommen in allen Ferien zu mir.
Doch ich vermisse sie sehr und hoffe,
dass ich sie nächstes Jahr wieder zu mir
holen kann.

Mein Coming-out war ein langer
Prozess. Als das Te Papa Museum in
Wellington 1997 eröffnet wurde, gab es

eine grosse, sehr ergreifende Zeremonie.

Da im Te Papa viele Kultgegenstände
aus der Maorikultur ausgestellt sind,
musste das Tabu, das auf diesen
Gegenständen liegt, aufgehoben werden, um sie

der Öffentlichkeit zugänglich zu
machen. Wir sind mit unserer Gruppe dort
aufgetreten, und ich lernte die Kodirek-
torin der dazugehörenden Kultur- und
Theaterwoche kennen. Ich spürte, dass

dies eine besondere Begegnung war.
Ich dachte, Madeleine könnte eine
wundervolle Freundin werden. Meine homo-

phobe Erziehung hinderte mich daran,
weiter zu überlegen. Mein Leben war
ohnehin im Umbruch, und in der folgenden

Zeit telefonierten wir viel. Zum
ersten Mal hatte ich das Gefühl, wirklich
über mich und meine Gefühle sprechen
zu können. Wir hielten Distanz aufgrund
unserer sehr verschiedenen Lebenssituationen.

Ich war Mutter und lebte in
Gisborne, Madeleine war eine bekannte
Schauspielerin. Pakeha und lebte in
Wellington, am anderen Ende der Insel. In
dem kleinen Dorf, aus dem ich komme
und in dem meine Familie lebt, gibt es

keine Homosexuellen. Sie werden nicht
akzeptiert und kommen deshalb auch
nicht vor in den Köpfen der Leute.
Unterdessen habe ich herausgefunden, dass

sogar eine berühmte, aus meinem Dorf
stammende Schriftstellerin lesbisch ist,
doch darüber wird nicht gesprochen.
Meine Gefühle haben mir Angst
gemacht, ich musste zuerst selbstsicherer
und stärker werden. Madeleine hat mir
die Zeit und den Raum gelassen, die
ich brauchte, um alles in meinem Tempo
herauszufinden und auf sie zuzugehen.

Meinen Eltern gegenüber dazu zu

stehen, dass ich eine Frau liebe, war eine

schwierige Sache. Mein Vater ist sehr

traditionell und christlich. Als ich ihm

sagte, dass ich mit Madeleine zusammen

bin, hat er mich aus der Familie
Verstössen. Wenn ich so sein wolle, sei ich
nicht mehr seine Tochter. Wir standen

uns vorher sehr nahe und haben uns

jede Woche gesehen. Danach wollte er
mich weder sehen noch sprechen. Meine

Mutter versuchte, auf alle Seiten

diplomatisch zu sein, hatte aber insgeheim

auch Mühe, mich zu akzeptieren
wie ich bin. Die einzige Unterstützung

Reti Mokara, Haus meiner Ururgrossmutter

aus meiner Familie kam von meiner
Schwester, die zu mir sagte: «Das ist das,

was du willst, also ist es gut.» Sie hat
auch zwischen mir und meinem Vater
vermittelt. Doch erst nach mehreren
Monaten Funkstille, konnte er sich dazu

durchringen, wieder mit mir zu
sprechen. Am Anfang waren es nur kurze
Telefonate, zwei Minuten. Unterdessen
haben wir uns wieder zweimal gesehen.
Wir sind beide froh darüber und deshalb

sehr vorsichtig miteinander.
Meine Eltern verstehen nicht, wie

sich die Welt verändert hat und wie die

jungen Leute sind. Mein Sohn ist bei
ihnen aufgewachsen und wurde von
ihnen sehr behütet. Er ist so naiv und

unschuldig, dass ich mir Sorgen um ihn
mache. Meine Eltern haben nicht gera¬

de für eine gute Beziehung zwischen
ihm und mir gesorgt, denn sie hatten
immer Angst, dass er, wenn er mich zu

gern hätte, bei mir würde leben wollen.
Ich war erstaunt, wie er auf mein
Coming-out reagierte. Wir haben uns zu
Weihnachten gesehen. Er machte mir
ein Geschenk, und wir konnten gut
miteinander reden.

Meinen Töchtern habe ich erst vor
drei Monaten gesagt, wie ich zu Madeleine

stehe, als sie in den vorletzten
Ferien bei uns waren. Als erste Reaktion
waren sie glücklich, da sie sehen konnten,

dass wir einen entspannten, liebe-
und respektvollen Umgang miteinander
haben, also keine Gefahr besteht, dass

ich wieder geschlagen werden könnte.
In den darauf folgenden Ferien suchten

sie sehr meine Nähe, waren verunsichert

und stellten viele Fragen. Es war
nicht immer einfach, alles in eine

kindgerechte Sprache zu fassen. Das Wichtigste

ist ihnen, dass es mir gut geht,
und das konnte ich ihnen versichern.
Sie haben Madeleine sehr gern und
haben auch sie mit Fragen überhäuft.

Was Madeleine und ich von Anfang
an gemeinsam hatten, ist, dass wir die

Betrachtungsweise satt haben, die immer
Maori auf die eine Seite stellt und Pakeha

auf die andere. Es war einfach Zeit,
die beiden Kulturen zusammenzubringen.

Zu Beginn unserer Beziehung
haben wir geschaut, was wir gemeinsam
haben, was wir beide gerne tun und in
welchen Punkten wir dieselbe Philosophie

teilen. Diese teilweise kleinen Dinge

sind die Grundlage unserer Beziehung

geworden. Wir wissen, dass es grosse

Unterschiede gibt zwischen unseren
beiden Kulturen. Was ich einfach nicht
mehr ausstehen kann, ist dieses Maori
dies und Pakeha das. Das bringt uns
nicht weiter. Wir sprechen viel darüber,
was wir gemeinsam verändern können,
mit Verständnis und Respekt für die
Verschiedenheit unserer Kulturen. Daraus

wächst Liebe und Begeisterung, die

Veränderungen ermöglichen.

Interviews, Übersetzung,

Zusammenfassung: Sabine Rock

Anmerkungen
1. Marae Familienversammlungshaus
mit dazugehörigen Unterkünften
2. Pakeha Weisse (in Te reo maori)

23

Dale Ferris beim Flechten geflochtener Korb geflochtene Tasche



I. Meili und S. Hofer bei den Dreharbeiten zum Film «Louise, Louise» 1997


	Tino Rangatiratanga : der Weg zu Selbstbestimmung

