Zeitschrift: Die : Lesbenzeitschrift
Herausgeber: Die

Band: - (2000)

Heft: 17

Artikel: Tino Rangatiratanga : der Weg zu Selbstbestimmung
Autor: Rock, Sabine

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-631244

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-631244
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

20

Tino Rangatiratanga — Der Weg

zur Selbstbestimmung

Kinstlerinnen in Aotearoa/Neuseeland, Teil |

Aotearoa, das Land der langen weissen Wolke, so nennen die
Maori ihre Inseln. Maori sind die Ureinwohnerinnen Aotearoa/
Neuseelands, das vor 200 Jahren von England kolonialisiert
wurde. Heute machen die Maori noch 15 % der Bevélkerung
aus und sind eines grossen Teils ihrer Kultur und ihres Landes
beraubt. Te reo maori, ihre Sprache, wéare Mitte dieses
Jahrhunderts beinahe ausgestorben. Dank der Maoribewegung
wird sie heute wieder von vielen, auch jungen Maori gespro-
chen. Doch die Kadmpfe um Land, Schulen, Umweltschutz,
gerechte Verteilung der Ressourcen und die eigene Kultur geht
weiter.

Ich habe anfangs Jahr Aotearoa bereist und lange Gesprédche
mit mehreren Kiinstlerinnen gefiihrt. Die Ausdrucksweise ihrer
Kunst ist vielfédltig und unterschiedlich. Was sie gemeinsam ha-
ben: sie sind Maori, lesbisch, leben in einem kleinen Dorf an der
Westkiiste und sind politisch engagiert.

Zwei von ihnen stellt dieser Artikel vor. Weitere Portraits wer-

den in der Winternummer der die erscheinen.

Nerissa Te Patu

Mein Haus direkt am Meer ist immer of-
fen. So kann es vorkommen, dass ich
heimkomme und schon Besuch in der
Kiiche sitzt. Gestohlen wurde mir noch
nie etwas. Meinen Lebensunterhalt ver-
diene ich mit einer ganzen Reihe von
Jobs. Als Teil des Southern Women's Self
Defense Network « Wahine Toa» (Starke
Frau) unterrichte ich Selbstverteidigung
fiir Frauen und Miadchen. Meine bishe-
rigen Schiilerinnen waren 7 bis 87 Jahre
alt, einige von ihnen gehorlos oder im
Rollstuhl. Ich lehre auch Te reo maori
fiir Erwachsene. In 6ffentlichen Schulen
wird nur Englisch gesprochen, und heu-
te gibt es eigentlich nur ganz alte Leute,
die Maori noch als ihre Muttersprache
sprechen. Viele erwachsene Maori ler-
nen die Sprache ihrer Kultur an der Ma-
ori Universitét, wo ich unterrichte, um
sie wieder an ihre Kinder weitergeben zu
konnen. Weiter kénnen Frauen bei mir
auch die traditionelle Kunst des Kno-
chenschnitzens lernen. Schmuckstiicke,
die ich aus Knochen herstelle, verkaufe
ich nicht. Meistens denke ich schon beim
Schnitzen an die Person, die ich damit
beschenken will. Vom kreativen Aus-
druck her ist mir das Fotografieren am
liebsten. Menschen in speziellen emo-
tionalen Situationen festzuhalten, ge-
féllt mir, z. B. wenn ein Neugeborenes
zum ersten Mal in den Armen der Mut-
ter liegt oder wenn sich meine Schiile-
rinnen auf einmal in Te reo maori un-
terhalten konnen.

Ich glaube, ich bin schon lesbisch
geboren, doch mein Coming-out hatte
ich mit 22 Jahren, nachdem ich zwei
Kinder geboren hatte, das dritte war
gerade unterwegs. Ich habe eine Frau
kennengelernt und mich in sie verliebt.
Doch ich wollte nicht hinter dem Riik-
ken meiner Mutter eine Beziehung mit
einer Frau anfangen, denn wir stehen
uns sehr nahe. Die Familie ist wichtig
fiir mich. Ich wusste nicht, wie ich es sa-



gen sollte, und war sehr nervos. Meine
Mutter, die merkte, dass mich etwas be-
driickte, sagte: «Komm, gehen wir ein
Stiick.» Unterwegs fragte sie mich, ob ich
ihr etwas erzéhlen wolle. Ich sagte: «Ich
habe eine Geliebte.» Sie drehte sich um
und rief: «Ist das alles? Ich dachte, es wi-
re etwas Schlimmes!» Zu Familientreffen
in unserem Marae' habe ich meine Part-
nerinnen immer mitgebracht. Von mei-
nen drei Kindern ist der jiingste Sohn
grosstenteils bei mir und meiner Part-
nerin aufgewachsen. Mein zweiter Sohn
starb, als er noch ein Baby war. Meine
Tochter, die Erstgeborene, wurde adop-
tiert. Ich war 15 Jahre alt, als sie auf die
Welt kam. Sie ist bei einer Freundin von
mir aufgewachsen. Bis sie fiinf Jahre alt
war, sah ich sie regelmaéssig, dann bin ich
auf die Siidinsel gezogen, habe Reisen
unternommen und sah sie noch alle drei
bis vier Jahre einmal. Heute haben wir
eine erstaunlich gute Beziehung, konnen
gut miteinander reden. Sie hat soeben ih-
ren Abschluss gemacht an der Kunst-
akademie. Thre erste Ausstellung hatte
sie im vor kurzem erdffneten Te Papa
Museum in Wellington, dem wichtigsten
Museum fiir Maori-Kunst und -Kultur in
Aotearoa. Ich bin sehr stolz auf sie.
Meine Kinder haben durch mich viel
tiber die lesbische Kultur mitbekom-
men, ebenso meine Nichten und Neffen.
Sie haben keine Vorurteile und konnen
frei wihlen, weil sie den Lebensentwurf
der Homosexualitdt kennen. Ich finde es
wichtig, Kindern viele wertfreie Mog-
lichkeiten zu geben, aus denen sie ihr ei-
genes Leben gestalten konnen.
Natiirlich gibt es auch in der Maori-
gesellschaft viel Homophobie, nicht nur
unter den Pakeha?. Das liegt an der Chri-
stianisierung. In vorkolonialer Zeit war
Homosexualitéit in der Maorikultur ein
natiirlicher Teil des Lebens. So, wie es
Frauen gab, die Kinder hatten, und Frau-
en, die keine hatten, gab es Frauen, die
mit einer Frau lebten, und solche, die mit
einem Mann eine Beziehung eingingen.
Ich habe meine Familie gefragt, wie
unsere Vorfahren iiber Homosexualitét
dachten. Meine Grossmutter erzihlte,
dass wir frither ein Marae hatten, in
dem ausschliesslich Frauen lebten. Die
Frauen konnten sich entscheiden, ob sie
ins gemischte Marae ziehen und mit ei-
nem Mann leben wollten oder ob sie mit
Frauen leben wollten, unabhéngig da-
von, ob sie Kinder hatten oder nicht. Die
Minner hatten dieselbe Freiheit, mit ei-
ner Frau zusammenzusein oder im Mén-
nermarae zu leben. Doch mit den Weis-
sen kamen die christlichen Missionare

und damit eine Kultur, die Lesben und
Schwulen noch heute das Leben schwer
macht.

Im offentlichen Leben, aber auch in
Beziehungen treffen Maori- und Pake-
ha-Kultur aufeinander. Ich selbst war
viele Jahre in einer Partnerinnenschaft
mit einer Pakeha. Zum Gliick fiir uns
kannten wir uns schon gut, bevor die
Liebesbeziehung begann. Wir hatten be-
reits viel politisch zusammengearbeitet,
unter anderem in Antirassismusgrup-
pen. Wir teilten die Auseinandersetzung
iiber die Situation von Maori in diesem
Land und iiber die Kolonialgeschichte.
Rassismus kann sehr subtil sein. Ich
wiirde nicht behaupten, dass unsere
Beziehung frei davon war, doch es war
iiber weite Strecken eine gute Ausein-
andersetzung moglich.

Viele Pakeha-Lesben engagieren sich
nur, wenn es ums Lesbischsein geht, jeg-
liche anderen Ungerechtigkeiten interes-
sieren sie nicht. Eine Zusammenarbeit
mit Frauen dieser weissen Lesbenbewe-
gung finde ich schwierig. Ich habe viel
politische Arbeit gemacht, war in Soli-
daritatsgruppen fiir indigene Volker im
pazifischen Raum, habe Aidspravention
gemacht, mich eingesetzt fiir einen atom-
freien Pazifik, gegen die Atomversuche
der USA und Frankreichs und habe mit
jugendlichen Maori gearbeitet. Es gab
organisierte Gruppen und ein Radiopro-
gramm fiir Lesben, doch niemand in-
teressierte sich fiir junge Schwarze Miit-
ter. Politisches Handeln geht fiir mich
iiber die eigene, unmittelbare Betrof-
fenheit hinaus.

Tokorangi Marae

Foto: Nerissa Te Patu

Dale Ferris

Ich komme aus der Umgebung von Gis-
borne, das ist eine ldndliche Gegend an
der Ostkiiste Aotearoas, und bin erst
vor einem Jahr hierher an die Westkiiste
gezogen. Mein Leben lang habe ich die
Sonne aus dem Meer aufgehen sehen,
und es hat beinahe ein Jahr gedauert, bis
ich mich daran gewohnt habe, dass sie
nun im Meer schlafen geht. Das Meer
war auf der falschen Seite meines Kor-
pers. Doch es ist ein sehr friedlicher Ort,
und es war ein guter Schritt fiir mich,
hierher zu ziehen.

Um meinen Lebensunterhalt zu ver-
dienen, gehe ich verschiedenen Arbeiten
nach. Ich bin Koordinatorin von Magda-
lena Aotearoa, einer unabhingigen, mul-
tikulturellen Kiinstlerinnenvereinigung.
Thr Ziel ist es, vor allem indigene Kiinst-
lerinnen und ihre Projekte zu foérdern.
Vor einem Jahr haben wir hier in Paeka-
kariki ein internationales Kiinstlerinnen-
festival veranstaltet. Zudem bieten wir
verschiedene Workshops an, z. B. Thea-
terstiicke schreiben, aus wertlosem Ma-
terial Kleider herstellen, Flechten und
Tanzen, Musikproduktion und CD-Auf-
nahme und einen DJ-Workshop. Meine
Arbeit ist es, diese Workshops zu orga-
nisieren und Kontakt mit interessierten
Kiinstlerinnen aufzunehmen. Ich putze
auch anderer Leute Hiuser und betreue
zusammen mit meiner Partnerin eine
alte Frau, die im Sterben liegt.

Seit 1984 flechte ich Korbe, Ruck-
sdcke, Taschen und Hiite aus Flachs.
Das Flachsflechten ist eine alte Traditi-

21




22

Vor dem Tokorangi Marae

on im Leben der Maori. Es gibt ein altes
Flechtmuster, in das ich mich verliebt ha-
be und das ich oft verwende. Erst kurz
bevor meine Grossmutter gestorben ist,
habe ich herausgefunden, dass das ihr
typisches Muster war. Flechten gehort zu
meinen liebsten Arbeiten. Es ist entspan-
nend und verbindet mich mit meinen
Ahninnen. Diese Tradition am Leben zu
erhalten ist mir wichtig. Ich entwerfe
aber auch gerne neue Muster und pro-
biere ungewdohnliche Formen aus. Wenn
ich flechte, um damit Geld zu verdienen,
kann ich nicht so viel experimentieren.

Gemeinsam mit drei anderen Frau-
en aus Gisborne habe ich vor drei Jahren
die Singgruppe Nga tua Wahine (Schwe-
stern) gegriindet. Dank der Hilfe von
Workshops von Magdalena Aotearoa
konnten wir unser erstes Theaterstiick
entwickeln. Das Stiick schneidet viele
heikle Themen an, die wir mit viel Hu-
mor, Satire und traditioneller Musik mi-
schen. Es erzihlt die Geschichte einer
Maorifrau vom Land, von ihrer Kindheit,
sexueller Ausbeutung und wie sie die
Schule nach kurzer Zeit verlassen muss,
um auf den Schaffarmen zu arbeiten.
Sie heiratet, bekommt Kinder und erlebt
Gewalt von ihrem Ehemann. Als sie ih-
re Situation realisiert, verlisst sie ihren
Mann, wird stark und beginnt, sich poli-
tisch zu engagieren. Sie erkennt, dass
ihr Schicksal typisch ist fiir eine auf dem
Land lebende Maorifrau. Jede von uns
vier Spielerinnen hat das Thre zum Stiick
beigetragen, es ist zusammengesetzt aus
unseren Erfahrungen. Wir konnten es er-
folgreich in verschiedenen Schulen rund
um Gisborne auffiithren und planen, es
auch in Schulen anderer Stadte zu zei-
gen.

«Wenn Du Maori sprechen kannst, dann sprich» beim Tokorangi Marae

Bei einem Auftritt unserer Gruppe in
Wellington habe ich 1997 meine jetzige
Partnerin Madeleine kennengelernt. Vier
Monate zuvor hatte ich die Beziehung
zu einem Mann beendet, der mir und
meinen Kindern gegeniiber gewalttitig
gewesen war. Ich habe drei Téchter, die
zwischen sechs und zwdlf Jahre alt sind,
und einen erwachsenen Sohn, den ich
bekommen habe, als ich noch im Teen-
ageralter war. Er ist bei meinen Eltern
aufgewachsen. In der Maorikultur ist es
weit verbreitet, dass die erstgeborene
Enkelin oder der Enkel bei den Grossel-
tern aufwichst. Noch heute haben viele
Grosseltern diesen Wunsch, und wenn
eine Frau jung ein Kind bekommt, wird
er oft Wirklichkeit. Seit einem Jahr leben
meine Téchter bei ihrem Vater. Sie woll-
ten gerne auch einmal bei ihm wohnen,
und fiir mich war es Zeit fiir einen Wech-
sel. Wir schreiben und telefonieren uns,
und sie kommen in allen Ferien zu mir.
Doch ich vermisse sie sehr und hoffe,
dass ich sie ndchstes Jahr wieder zu mir
holen kann.

Mein Coming-out war ein langer
Prozess. Als das Te Papa Museum in
Wellington 1997 erdffnet wurde, gab es
eine grosse, sehr ergreifende Zeremonie.
Da im Te Papa viele Kultgegenstinde
aus der Maorikultur ausgestellt sind,
musste das Tabu, das auf diesen Gegen-
stdnden liegt, aufgehoben werden, um sie
der Offentlichkeit zugénglich zu ma-
chen. Wir sind mit unserer Gruppe dort
aufgetreten, und ich lernte die Kodirek-
torin der dazugehorenden Kultur- und
Theaterwoche kennen. Ich spiirte, dass
dies eine besondere Begegnung war.
Ich dachte, Madeleine kénnte eine wun-
dervolle Freundin werden. Meine homo-

phobe Erziehung hinderte mich daran,
weiter zu iiberlegen. Mein Leben war oh-
nehin im Umbruch, und in der folgen-
den Zeit telefonierten wir viel. Zum er-
sten Mal hatte ich das Gefiihl, wirklich
iiber mich und meine Gefiihle sprechen
zu kénnen. Wir hielten Distanz aufgrund
unserer sehr verschiedenen Lebenssitu-
ationen. Ich war Mutter und lebte in
Gisborne, Madeleine war eine bekannte
Schauspielerin, Pakeha und lebte in Wel-
lington, am anderen Ende der Insel. In
dem kleinen Dorf, aus dem ich komme
und in dem meine Familie lebt, gibt es
keine Homosexuellen. Sie werden nicht
akzeptiert und kommen deshalb auch
nicht vor in den Képfen der Leute. Un-
terdessen habe ich herausgefunden, dass
sogar eine berithmte, aus meinem Dorf
stammende Schriftstellerin lesbisch ist,
doch dariiber wird nicht gesprochen.
Meine Gefiihle haben mir Angst ge-
macht, ich musste zuerst selbstsicherer
und stirker werden. Madeleine hat mir
die Zeit und den Raum gelassen, die
ich brauchte, um alles in meinem Tempo
herauszufinden und auf sie zuzugehen.

Meinen Eltern gegeniiber dazu zu
stehen, dass ich eine Frau liebe, war ei-
ne schwierige Sache. Mein Vater ist sehr
traditionell und christlich. Als ich ihm
sagte, dass ich mit Madeleine zusam-
men bin, hat er mich aus der Familie ver-
stossen. Wenn ich so sein wolle, sei ich
nicht mehr seine Tochter. Wir standen
uns vorher sehr nahe und haben uns
jede Woche gesehen. Danach wollte er
mich weder sehen noch sprechen. Mei-
ne Mutter versuchte, auf alle Seiten di-
plomatisch zu sein, hatte aber insge-
heim auch Miihe, mich zu akzeptieren
wie ich bin. Die einzige Unterstiitzung

Reti Mokara, Haus meiner Ururgrossmutter

aus meiner Familie kam von meiner
Schwester, die zu mir sagte: «Das ist das,
was du willst, also ist es gut.» Sie hat
auch zwischen mir und meinem Vater
vermittelt. Doch erst nach mehreren
Monaten Funkstille, konnte er sich da-
zu durchringen, wieder mit mir zu spre-
chen. Am Anfang waren es nur kurze
Telefonate, zwei Minuten. Unterdessen
haben wir uns wieder zweimal gesehen.
Wir sind beide froh dariiber und deshalb
sehr vorsichtig miteinander.

Meine Eltern verstehen nicht, wie
sich die Welt verdndert hat und wie die
jungen Leute sind. Mein Sohn ist bei
ihnen aufgewachsen und wurde von
ihnen sehr behiitet. Er ist so naiv und
unschuldig, dass ich mir Sorgen um ihn
mache. Meine Eltern haben nicht gera-

Fotos: Sabine Rock

( -
ja LS

Dale Ferris beim Flechten

Fotos: Nerissa Te Patu

de fiir eine gute Beziehung zwischen
ihm und mir gesorgt, denn sie hatten
immer Angst, dass er, wenn er mich zu
gern hitte, bei mir wiirde leben wollen.
Ich war erstaunt, wie er auf mein Co-
ming-out reagierte. Wir haben uns zu
Weihnachten gesehen. Er machte mir
ein Geschenk, und wir konnten gut mit-
einander reden.

Meinen Tochtern habe ich erst vor
drei Monaten gesagt, wie ich zu Made-
leine stehe, als sie in den vorletzten Fe-
rien bei uns waren. Als erste Reaktion

waren sie gliicklich, da sie sehen konn-
ten, dass wir einen entspannten, liebp-
und respektvollen Umgang miteinander
haben, also keine Gefahr besteht, dass
ich wieder geschlagen werden konnte.
In den darauf folgenden Ferien suchten

geflochtener Korb

sie sehr meine Nihe, waren verunsi-
chert und stellten viele Fragen. Es war
nicht immer einfach, alles in eine kind-
gerechte Sprache zu fassen. Das Wich-
tigste ist ihnen, dass es mir gut geht,
und das konnte ich ihnen versichern.
Sie haben Madeleine sehr gern und ha-
ben auch sie mit Fragen tiberhéuft.
‘Was Madeleine und ich von Anfang
an gemeinsam hatten, ist, dass wir die
Betrachtungsweise satt haben, die immer
Maori auf die eine Seite stellt und Pake-
ha auf die andere. Es war einfach Zeit,
die beiden Kulturen zusammenzubrin-
gen. Zu Beginn unserer Beziehung ha-
ben wir geschaut, was wir gemeinsam
haben, was wir beide gerne tun und in
welchen Punkten wir dieselbe Philoso-
phie teilen. Diese teilweise kleinen Din-
ge sind die Grundlage unserer Bezie-
hung geworden. Wir wissen, dass es gros-
se Unterschiede gibt zwischen unseren
beiden Kulturen. Was ich einfach nicht
mehr ausstehen kann, ist dieses Maori
dies und Pakeha das. Das bringt uns
nicht weiter. Wir sprechen viel dariiber,
was wir gemeinsam verandern kénnen,
mit Verstdndnis und Respekt fiir die
Verschiedenheit unserer Kulturen. Dar-
aus wéchst Liebe und Begeisterung, die
Verinderungen ermdglichen.

Interviews, Ubersetzung,
Zusammenfassung: Sabine Rock

Anmerkungen

1. Marae = Familienversammlungshaus
mit dazugehdrigen Unterkiinften

2. Pakeha = Weisse (in Te reo maori)

geflochtene Tasche

23




Ao

I. Meili und S. Hofer bei den Dreharbeiten zum Film «Louise, Louise» 1997

24 S. Hofer vor dem Heft «Louise» aus dem Film «Louise, Louise» 1997, Beta-SP, 20 Min., Dagmar Heinrich, Kamera: Katrin Oettli



	Tino Rangatiratanga : der Weg zu Selbstbestimmung

