Zeitschrift: Die : Lesbenzeitschrift
Herausgeber: Die

Band: - (2000)

Heft: 15

Artikel: Lesbische Judin - judische Lesbe?
Autor: Schurter, Katja

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-630848

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-630848
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Lesbische Jiidin - jludische Lesbe?

Ich habe mit zwei jiidischen Lesben
iiber ihren Umgang mit Religion
und Kultur gesprochen. Martine ist
47, nicht religi6s, hat zwei erwach-
sene Kinder, ist in der Schweiz
aufgewachsen, Sozialarbeiterin und
Familientherapeutin und hat eine
Beratungsstelle fiir lesbische

und bisexuelle Frauen. Lea ist 37,
religiés, hat keine Kinder, ist in Itali-
en aufgewachsen, hat fiinf Jahre

in Israel gelebt und wohnt seit zehn
Jahren in der Schweiz. Sie hat die
Hotelfachschule besucht und méch-
te sich selbstandig machen.
Unabhéngig voneinander, habe ich

beiden die gleichen Fragen gestellt.

Was hat dich geprigt?

Lea: Das Familienleben. Wir waren sechs
Kinder, und wir waren immer zusam-
men, und das war schon. Manchmal fehlt
mir das. Ich hétte auch gerne Kinder,
aber ich kann mir nicht vorstellen mit ei-
nem Mann zusammenzuleben. Mit einer
Frau zusammen eigene Kinder zu haben
ist fiir mich von der Religion her nicht
moglich.

Martine: Ich war die dlteste Toch-
ter, und meine Mutter bevorzugte mei-
nen Bruder. In meiner Familie war im-
mer klar, dass wir etwas Besonderes
sind. Sei es, weil meine Mutter aus dem
Welschland kommt oder weil wir jii-
disch sind. Ich wurde auch von jiidi-
scher Kultur geprégt: Ich ging jeden
Samstag in den jiidischen Jugendbund
und auch in dessen Skilager sowie ein-
mal in der Woche in den Religionsunter-
richt. Meine Eltern waren eher traditio-
nell als religios. Mein Vater ging zwar in
die Synagoge, aber eigentlich waren sie
sogenannte Drei-Tage-JiidInnen, was
bedeutet, dass sie die hohen Feiertage
einhielten.

Wie wurde dir jiidische Religion und
Kultur vermittelt?

Martine: Wie gesagt, durch die Feiertage,
die Synagogenbesuche meines Vaters
und den jiidischen Jugendbund — dieser
war damals in den 60er/70er Jahren sehr
zionistisch', es wurde Geld gesammelt

fiir die Kriege von 67 und 73, und alle
wollten nach Israel in den Kibbuz. Es

war im Jugendbund iiblich, dass jeweils
alle 16jdhrigen zusammen nach Israel
gingen. Meine Eltern liessen mich nicht
gehen, weil sie Angst um mich hatten.
Ich wire gerne gegangen und war die
einzige, die nicht mitdurfte. Danach war
der gewohnliche Religionsunterricht fer-
tig, es gab die Mdoglichkeit, weiterhin
an Bibeldiskussionen teilzunehmen. Ich
machte kurz mit, als jedoch der Rabbi-
ner in Diskussionen vertrat, dass JiidIn-
nen als einzige die richtige Religion hét-
ten, ging ich nicht mehr hin. Ich fand es
auch ungerecht, dass zu Bar Mizwe? den
Jungen eine richtige Wunschliste wie
bei der Hochzeit erfiillt wurde, wihrend
die Méadchen nicht so gefeiert wurden.
Wir wurden auf unsere Hochzeit ver-
trostet.

Zu Hause war die Religion kaum The-
ma. Meine Eltern waren aber vor allem
mit JidInnen zusammen, und ich hatte
auch hauptséchlich mit jiidischen Kin-
dern zu tun. Heute habe ich kaum mehr
Kontakt zu JiidInnen, bei den seltenen
Gelegenheiten, wenn ich jiidische Leu-
te treffe, gibt es fiir mich sogleich eine
besondere Nihe und auch Wehmiitig-
keit. Ich fiihle mich zu Hause, weil wir
eine gemeinsame Sprache sprechen.
Gleichzeitig stelle ich sie in Frage.
Lea: Meine Eltern waren religits, wir
hielten den Sabbat® und die Feiertage ein



und assen koscher*. Sie waren aber auch
modern, d. h. offen fiir andere Leute
und Kulturen. Ich bin in Italien zwi-
schen katholischen Leuten aufgewach-
sen, aber ich wusste immer, dass ich
anders bin. Wir waren eine ganz kleine
jlidische Community, um so enger war
der Zusammenbhalt. Die Kultur der Ita-
lienerInnen war uns nahe, auch ihnen
war Familie und Religion wichtig. Das
haben wir sehr positiv erlebt, von Anti-
semitismus habe ich in Italien nichts ge-
spiirt, im Gegensatz zur Schweiz.

Wie wurde in der Schule mit deinem
Jiidischsein umgegangen? War es ein
Thema? Hast du dort Antisemitismus
erlebt?

Martine: Ich war immer die einzige Ji-
din. Ich war also einmal mehr besonders,
und das war sowohl positiv als auch ne-
gativ. Einmal hatte es ein zweites jiidi-
sches Miadchen in meiner Klasse, das
sehr religios war. Es gab Probleme, weil
die anderen nicht verstehen konnten,
warum wir nicht gleich sind, wo wir doch
beide Jiidinnen sind. Es gab immer wie-
der seltsame Situationen mit NichtjiidIn-
nen. Als ich zum Beispiel als Jugendliche
einer Bekannten sagte, dass ich jiidisch
bin, meinte sie: «Nein, das bist du sicher
nicht.» Einfach weil ich nicht in ihre
Klischees iiber Jiidinnen passte. Das hat
mich ganz unangenehm beriihrt. Wenn
ich Diskriminierung erlebe, so sind es
meist antisemitische Bemerkungen, die
ich zufillig mitbekomme, weil die Leu-
te nicht wissen, dass ich Jiidin bin.
Eine Aufwertung durch mein Jiidisch-
sein, wie ich es z. B. in der Lesbenszene
oft erlebe, ist jedoch auch sehr seltsam.
Lea: Ich bin als Kind in eine jiidische
Schule gegangen. Spéter jedoch, ca. mit
14 ging ich in die Schweizerschule in
Mailand. Ich war das erste Mal nicht
mit jiidischen Leuten zusammen, was
fiir mich ein bisschen traumatisch war.
Ich hatte eine spezielle Erlaubnis, am
Samstag nicht in die Schule zu kom-
men. Als meine SchulkameradInnen dies
bemerkten, wollten sie wissen, warum.
Sie fanden es auch seltsam, dass ich nie
zu ihnen zum Mittagessen kommen woll-
te und sie erst am Nachmittag traf. Fiir
mich war es mit 14 sehr schwierig, alle
diese Fragen zu beantworten. Einmal
habe ich mich mit einem Jungen der
Klasse gepriigelt, weil er mich provozier-
te. Meine Freundinnen verteidigten mich
jedoch immer. Ich habe dort auch mei-
ne beste Freundin, die nicht jidisch ist,
kennengelernt.

War die Situation jemals so, dass du
dein Jiidischsein verstecken musstest?
Martine: 1ch verstecke es nicht, hausie-
re aber auch nicht damit. Beim Les-
bischsein finde ich den Umgang mit
dem Coming-out schwieriger, weil es
mir nidher geht. Zu sagen, dass ich jii-
disch bin, beriihrt mich weniger, da ich
gar nichts anderes kenne. Aber es gibt
Parallelen zwischen beidem.

Lea: Nein, ich habe mein Jiidischsein nie
versteckt, trotz der Konsequenzen. Zum
Beispiel als ich in die Schweiz kam, wo
ich im Gastgewerbe tétig war und am
Samstag arbeiten sollte, war fiir mich
immer klar, dass ich hier keine Kompro-
misse eingehe, auch wenn ich deswegen
viele Jobs nicht bekommen habe. Ich
kann nicht verstecken, was ich bin, und
ich werde das auch nie tun.

Gibt es in deiner Familie Uberlebende
des Nationalsozialismus oder Verwand-
te, die im KZ gestorben sind? Wie wur-
de in deiner Familie mit dieser Ge-
schichte umgegangen?

Lea: Mein Vater war im Konzentrations-
lager und hat es iiberlebt. Mein Gross-
vater ist im KZ gestorben. Es war immer
Thema in meiner Familie, ich bin damit
aufgewachsen. Auch in der judischen
Schule wurde es behandelt. Von der
fiinften Klasse an kamen Uberlebende
von Israel, aus den USA oder anderen
Liandern und erzédhlten uns iiber den
Nationalsozialismus und die KZs. Wir
gingen auch mit der Schule nach Israel
und besuchten das Holocaust-Museum.
Martine: Die Briider meiner Grossmut-
ter sind im KZ gestorben. Das war in
meiner Familie aber nicht gross Thema.
Es ist ein Tabu. Das Thema kommt jetzt
jedoch mehr auf als friiher.

Ich gehe dem zurzeit ein wenig nach.
Durch mein Coming-out kamen fiir
mich die Themen «am Rand stehen»
und «Ohnmacht» extrem wieder auf.
Dies betrifft auch die jiidische Kultur.
Ich fiithle mich jedoch mehr als Lesbe
und Frau am Rand. Ich habe mich in
meiner Familie als Frau immer benach-
teiligt gefiihlt. Es hiess, die Schule ist
nicht so wichtig, du heiratest ja doch
etc.

Wie gehst du jetzt mit Religion um?
Martine: Nicht gross, ich verpasse
manchmal auch die jiidischen Feiertage.
Meine Kinder haben nicht viel mitbe-
kommen, obwohl sie jiidische Eltern ha-
ben. Sie wissen, dass sie JiidInnen sind,
damit hat es sich. Sie haben wohl nicht
das Heimatgefiihl, das ich habe, sie ha-
ben kaum jiidische Wurzeln. Ein Grund
dafiir ist, dass die Mutter meines Ex-
mannes zum Judentum {ibergetreten ist
und von der jiudischen Gemeinde nie
richtig akzeptiert wurde. Er wollte des-
halb nichts mehr mit dem Judentum zu
tun haben. So war es fiir mich schwierig,
eine Vermittlung der jiidischen Religion
und Kultur durchzuziehen, da meine
Motivation auch lediglich war, dass ich
fiir meine Kinder den Weg offen halten
wollte. Vielleicht wiirde ich es heute an-
ders machen.

Lea: Ich fiihre eigentlich ein Doppelle-
ben. Auf der einen Seite ist die jtidische
Religion und auf der anderen Seite mein
Lesbenleben. Ich kann das nicht zusam-
menbringen, nicht hier in der Schweiz.
Das wire nur in Israel oder in New
York moglich. In den letzten fiinf Jahren
sind Lesben und Schwule in Israel sehr
aktiv geworden, es gibt immer mehr
Gruppen, nicht mehr nur in Tel Aviv,




10

sondern auch in Jerusalem, Haifa etc. In
Jerusalem hatte ich auch Kontakt mit ei-
ner Gruppe von religiosen Lesben, ob-
wohl es schwierig war, da reinzukom-
men, weil sie geheim ist. Viele Frauen
sind verheiratet und leben ihr Lesbisch-
sein heimlich. Sie haben Angst, dass
ihnen die Kinder weggenommen wer-
den, wenn sie offen lesbisch sind. In
New York gibt es eine grosse Commu-
nity von jiidischen Lesben und Schwu-
len, die religios und offen lesbisch oder
schwul sind.

Erlebst du Antisemitismus?

Lea: Ja, aber nicht in der Lesbenszene,
im Gegenteil. Aus irgendeinem Grund,
den ich noch nicht verstanden habe, sind
jedesmal alle begeistert, wenn ich sage,
dass ich Jiidin bin, wahrscheinlich tont
das so exotisch. Bei der Arbeit erlebe ich
am meisten Antisemitismus, das ist auch
der Grund, warum ich mich selbstdndig
machen mdchte.

Wann hattest du dein Coming-out als
Lesbe?

Martine: Vor vier Jahren habe ich mich
das erste Mal in eine Frau verliebt. Das
war fiir mich wirklich das erste Mal, ich
habe mich nicht schon immer in Frauen
verliebt wie viele andere, die erst so spét
anfangen, lesbisch zu leben. Nach drei
Monaten habe ich es allen erzihlt. Ich
dachte aber noch lange, ich sei bi. Seit
eineinhalb Jahren verstehe ich mich als
Lesbe.

Lea: Es war fiir mich ein Prozess. Mit
zwanzig hatte ich meine erste Erfah-
rung mit einer Frau, die Beziehung dau-
erte ein Jahr. Sie hat mein Leben verin-
dert, obwohl es keine Uberraschung war
— ich hatte schon lange gewusst, dass
ich Frauen liebe. Aber bis dahin hatte
ich gedacht, dass ich irgendwann heira-
ten und Kinder haben wiirde. Vor neun
Jahren habe ich angefangen, mein Les-
bischsein offen zu leben. Damals hatte
ich auch zum ersten Mal eine lingere
Beziehung und es hat sich nochmals vie-
les gedndert. Seither glaube ich an eine
Zukunft mit Frauen.

Wie reagierte deine Familie auf dein
Lesbischsein?

Martine: Schlecht. Zuerst sagte meine
Mutter zwar, Hauptsache, du bist gliick-
lich, aber bald zeigte sich, dass sie ei-
gentlich dachte: Nein, die nicht auch
noch. Denn mein Bruder ist ebenfalls
homosexuell. Der Umgang meiner El-
tern mit meinem Lesbischsein ist auch
jetzt nicht gut, aber sie sind zu alt, um
sich noch zu veréndern. Vor 15 Jahren
hétte ich wahrscheinlich die Beziehung
abgebrochen. Ich habe versucht, mit ih-
nen zu sprechen, aber es bringt nichts.
Sie ignorieren mein Lesbischsein. Sie
erzihlen es auch niemandem in ihrem
FreundInnenkresis, es ist tabu. Mein Bru-
der hat sich gefreut, es hat unsere Be-
ziehung noch verbessert. Meine Kinder
waren iiberrascht, aber sie hatten meine
erste Freundin sehr gerne. In unseren
vier Wénden gab es kein Problem damit.
Sie hatten jedoch Miihe, es ihren Freund-
Innen zu erzdhlen, und meine Tochter
machte schlechte Erfahrungen. Heute
akzeptieren sie es.

Lea: Als ich mein Coming-out hatte,
war mein Vater schon tot. Meine Mutter
war zuerst schockiert und glaubte im-
mer, das sei nur voriibergehend und ich
wiirde irgendwann schon heiraten. Heu-
te ist sie resignierter und akzeptiert es
mehr als damals. Zwei Schwestern und
ein Bruder sind inzwischen verheiratet
und haben Kinder. Es ist also nicht so,
dass die Familie durch mich weitergehen
muss. Wir sprechen nicht viel dariiber.
Sie hat schon alle meine Freundinnen
kennengelernt, aber sie hat nicht viel
gesagt. Ich spreche auch aus Respekt zu
ihr nicht viel dariiber, weil ich sehe, dass
es sie verletzt. Meine Schwestern haben
kein Problem damit, nur mein Bruder.

Gab es religios begriindete Ablehnung
deines Lesbischseins?

Lea: Nein, denn Lesbischsein ist nicht
verboten, weil nach dem jiidischen Ge-
setz nur Penetration Sexualitit ist, fiir
Lesben gibt es im Gegensatz zu Schwu-
len insofern kein Problem. Es gibt reli-
giose Schwule, die ihre Sexualitdt ohne
Penetration leben, damit sie nicht gegen

die Religion verstossen. Fiir Lesben ist
das Problem mehr der gesellschaftliche
Druck, zu heiraten und Kinder zu haben.
Martine: Das ist schwierig zu sagen,
weil ich so spét erst Lesbe wurde. Ich
fithle mich narrenfrei, da ich meinen
Dienst an der Gesellschaft erfiillt habe.
Ich war verheiratet und habe zwei Kin-
der aufgezogen.

Wie geht es dir als Jiidin in der Lesben-
szene? Ist dein Jiidischsein ein Thema?
Martine: Ahnlich wie sonst auch. Aber
ich erhalte, wie gesagt, von nichtjiidi-
schen Lesben seltsam positive oder tiber-
raschte Reaktionen. Diese Begeisterung
befremdet mich und hat etwas von po-
sitivem Rassismus.

Lea: Es ist immer ein Thema. Dass ich
Jiidin bin, wird schnell klar, weil ich am
Samstag immer Sabbat mache. Wenn ich
eine nichtjiidische Freundin habe, kann
es Probleme geben, z. B. weil ich nicht
richtig weggehen kann am Wochenende
oder weil ich koscher esse. Ich habe bis
jetzt mit meiner Exfreundin zusammen-
gelebt. Es hat bei ihr keine grosse Rolle
gespielt, wir haben eher vegetarisch ge-
gessen und ich hatte eine Koscherliste.
Sie wusste, dass sie nicht alles einkaufen
kann.

Triffst du dich mit anderen jiidischen
Lesben?

Martine: Ich habe nicht viel Kontakt
mit jiidischen Lesben. Zwei, die ich ken-
ne, wollen einen jiidischen Cheder® ma-
chen. Da mochte ich gerne mitmachen,
es zieht mich sehr an.

Lea: Ich habe zufillig ein paar jiidi-
sche Lesben kennengelernt hier in Zii-
rich, aber wir haben keinen Kontakt.
Ich bin die einzige, die religios ist. Sie
sind an erster Stelle Lesben, und ich bin
an erster Stelle Jiidin. Ich habe eigentlich
nur Kontakt mit nichtlesbischen JidIn-
nen. Dieses Doppel- oder Parallelleben
ist schwierig fiir mich. Ich habe mir auch
schon iiberlegt, nach Israel auszuwan-
dern deswegen. Dort konnte ich mein
Lesbisch- und mein Jiidischsein zusam-
menbringen.



Und du, Martine, fiihlst du dich mehr
der lesbischen oder jiidischen Commu-
nity zugehorig?

Ich fiihle mich mehr den Lesben zuge-
hérig. Eigentlich fiihle ich mich zuerst als
Frau, dann als Lesbe und zum Schluss als
Jidin.

Wie hat dein Coming-out dein Ver-
héltnis zur Religion verdindert?

Lea: Ich habe weniger Kontakt mit der
jildischen Religion, damit bin ich aber
nicht zufrieden. Ich mochte wieder mehr
zu meiner Religion zuriickfinden und
die Lesbenszene auf der Seite lassen.
Das heisst nicht, dass ich keine Freundin
mochte, aber die Szene war fiir mich
nicht unbedingt ein positiver Einfluss.
Meine Werte sind anders als die in der
Szene geltenden. Es wird viel Alkohol
getrunken oder Drogen konsumiert, vie-
le Lesben verlieren sich darin. Und es
gibt kaum Respekt gegeniiber beste-
henden Beziehungen.

Martine: Es ist mir klarer, welche Po-
sition Frauen in dieser Gesellschaft ha-
ben, ich habe mehr Miihe mit all dem
Patriarchalen, das betrifft auch die Re-
ligion. Mein Lesbischsein hat mich von
der Religion entfernt, es hat aber auch
eine grossere Auseinandersetzung be-
wirkt. Vorher war sie kein Thema fiir
mich. Mein Coming-out hat Identifika-
tionen in Frage gestellt - ja eigentlich al-
les.

Ich habe aber immer wieder daran zu
nagen, wie Frauen miteinander umge-
hen. Ich finde sie oft grenziiberschrei-
tend und respektlos. Partnerinnenschaf-
ten werden nicht respektiert, und es gibt

kaum langjahrige Beziehungen - lang
beginnt fiir mich bei sieben Jahren. Der
Raum fiir Begegnungen ist fiir Lesben
klein, und wir miissten erst recht sorgfil-
tig sein. Dieser achtlose Umgang macht
mich betroffen.

Interviews: Katja Schurter
Fotos: Erika Mezger

!Zionismus = Bewegung zur Griindung und
Sicherung eines nationalen jiidischen Staates
in Paldstina.

?Bar Mizwe = Ubergangsritual vom Jungen
zum Mann. Mit 13 miissen die Jungen eine
Passage aus der Thora lesen und gelten nach-
her als Midnner. Friiher gab es das Fest nur
fiir Jungen, inzwischen gibt es fiir die Mad-
chen Bar Mizwa.

* Sabbat = Samstag, der jiidische Ruhetag

*koscher = den jiidischen Speisegesetzen ge-
miss erlaubt

5 Cheder = Feier des Auszugs aus Agypten,
die im Familienrahmen begangen wird. Eines
der wichtigsten Familienfeste der jiidischen
Religion. Immer mehr werden auch alterna-
tive Cheder gefeiert, zu denen sich FreundIn-
nen treffen.

Zum Weiterlesen

Maria Baader: Zum Abschied. Uber den
Versuch, als jiidische Feministin in der
Berliner Frauenszene einen Platz zu fin-
den. In: Entfernte Verbindungen. Or-
landa Verlag 1994. S. 82-94.

Evelyn Torton Beck (Ed.): Nice Jewish
Girls. A Lesbian Anthology. Beacon
Press. Boston 1992 (3. Aufl.).

Shelley Berlowitz, Elinor Burgauer, Bea
Schwager (Hrsg.): Antisemitismus in der
Linken. Dokumentation der Veranstal-
tungen vom 23. bis 27. Februar 1994 im
Rahmen der Blickwechsel-Kampagne
gegen Rassismus in der Roten Fabrik.
Ziirich 1996.

«...umgeben von Frauen, die es sich lei-
sten, nicht den mindesten Dunst zu ha-
ben, was Antisemitismus bedeutet ...». In:
frau ohne herz. Heft 33/1994. S. 25/26 so-
wie «Neuerscheinungen — v. a. mit Bezug
zur Schweiz}— zu Antisemitismus und zur
Geschichte von Jiidinnen und Juden
(Sammelbesprechung)». In: frau ohne
herz. Heft 34/1994. S. 51.

Birgit Erdle, Daniel Wildmann: Die
Macht, das Geld und die Juden. Essay
zum oOffentlichen Umgang mit Antise-
mitismus in der Schweiz. traverse. Heft
1/1998. S. 150-156.

Jessica Jacoby, Claudia Schoppmann,
Wendy Zena-Henry (Hrsg.): Nach der
Shoa geboren. Jiidische Frauen in
Deutschland. Elefanten Press 1994.

Charlotte Kohn-Ley, Ilse Korotin (Hrsg.):
Der feministische «Siindenfall»? Anti-
semitische Vorurteile in der Frauenbe-
wegung. Picus Verlag 1994.

Rodney Y. Mariner: The Jewish Attitude
to Homosexuality. Dt. Hochschulschrif-
ten 2659. Héansel-Hohenhausen 1999
(NA).

Yaacov Ben-Chanan: Juden und Homo-
sexualitit. Gefunden unter: www.ha-
galil.com/yachad/homosexual (Home-
page von Jachad, einer Gruppe von les-
bischen, schwulen und transsexuellen
JiidInnen).

11



12



	Lesbische Jüdin - jüdische Lesbe?

