
Zeitschrift: Die : Lesbenzeitschrift

Herausgeber: Die

Band: - (2000)

Heft: 15

Artikel: Lesbische Jüdin - jüdische Lesbe?

Autor: Schurter, Katja

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-630848

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-630848
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Lesbische Jüdin - jüdische Lesbe?

Ich habe mit zwei jüdischen Lesben

über ihren Umgang mit Religion

und Kultur gesprochen. Martine ist

47, nicht religiös, hat zwei erwachsene

Kinder, ist in der Schweiz

aufgewachsen, Sozialarbeiterin und

Familientherapeutin und hat eine

Beratungsstelle für lesbische

und bisexuelle Frauen. Lea ist 37,

religiös, hat keine Kinder, ist in Italien

aufgewachsen, hat fünf Jahre

in Israel gelebt und wohnt seit zehn

Jahren in der Schweiz. Sie hat die

Hotelfachschule besucht und möchte

sich selbständig machen.

Unabhängig voneinander, habe ich

beiden die gleichen Fragen gestellt.

Was hat dich geprägt?
Lea: Das Familienleben. Wir waren sechs

Kinder, und wir waren immer zusammen,

und das war schön. Manchmal fehlt
mir das. Ich hätte auch gerne Kinder,
aber ich kann mir nicht vorstellen mit
einem Mann zusammenzuleben. Mit einer
Frau zusammen eigene Kinder zu haben
ist für mich von der Religion her nicht
möglich.
Martine: Ich war die älteste Tochter,

und meine Mutter bevorzugte meinen

Bruder. In meiner Familie war
immer klar, dass wir etwas Besonderes
sind. Sei es, weil meine Mutter aus dem
Welschland kommt oder weil wir
jüdisch sind. Ich wurde auch von
jüdischer Kultur geprägt: Ich ging jeden
Samstag in den jüdischen Jugendbund
und auch in dessen Skilager sowie einmal

in der Woche in den Religionsunterricht.

Meine Eltern waren eher traditionell

als religiös. Mein Vater ging zwar in
die Synagoge, aber eigentlich waren sie

sogenannte Drei-Tage-Jüdinnen, was

bedeutet, dass sie die hohen Feiertage
einhielten.

Wie wurde dir jüdische Religion und
Kultur vermittelt?
Martine: Wie gesagt, durch die Feiertage,
die Synagogenbesuche meines Vaters
und den jüdischen Jugendbund - dieser

war damals in den 60er/70er Jahren sehr

zionistisch1, es wurde Geld gesammelt

für die Kriege von 67 und 73, und alle

wollten nach Israel in den Kibbuz. Es

war im Jugendbund üblich, dass jeweils
alle 16jährigen zusammen nach Israel

gingen. Meine Eltern liessen mich nicht

gehen, weil sie Angst um mich hatten.
Ich wäre gerne gegangen und war die

einzige, die nicht mitdurfte. Danach war
der gewöhnliche Religionsunterricht fertig,

es gab die Möglichkeit, weiterhin
an Bibeldiskussionen teilzunehmen. Ich
machte kurz mit, als jedoch der Rabbiner

in Diskussionen vertrat, dass Jüdinnen

als einzige die richtige Religion hätten,

ging ich nicht mehr hin. Ich fand es

auch ungerecht, dass zu Bar Mizwe2 den

Jungen eine richtige Wunschliste wie
bei der Hochzeit erfüllt wurde, während
die Mädchen nicht so gefeiert wurden.
Wir wurden auf unsere Hochzeit
vertröstet.

Zu Hause war die Religion kaum Thema.

Meine Eltern waren aber vor allem
mit Jüdinnen zusammen, und ich hatte
auch hauptsächlich mit jüdischen
Kindern zu tun. Heute habe ich kaum mehr

Kontakt zu Jüdinnen, bei den seltenen

Gelegenheiten, wenn ich jüdische Leute

treffe, gibt es für mich sogleich eine

besondere Nähe und auch Wehmütigkeit.

Ich fühle mich zu Hause, weil wir
eine gemeinsame Sprache sprechen.
Gleichzeitig stelle ich sie in Frage.
Lea: Meine Eltern waren religiös, wir
hielten den Sabbat3 und die Feiertage ein



und assen koscher4. Sie waren aber auch

modern, d. h. offen für andere Leute
und Kulturen. Ich bin in Italien
zwischen katholischen Leuten aufgewachsen,

aber ich wusste immer, dass ich
anders bin. Wir waren eine ganz kleine
jüdische Community, um so enger war
der Zusammenhalt. Die Kultur der
Italienerinnen war uns nahe, auch ihnen

war Familie und Religion wichtig. Das
haben wir sehr positiv erlebt, von
Antisemitismus habe ich in Italien nichts

gespürt, im Gegensatz zur Schweiz.

Wie wurde in der Schule mit deinem
Jiidischsein umgegangen? War es ein
Thema? Hast du dort Antisemitismus
erlebt?
Martine: Ich war immer die einzige
Jüdin. Ich war also einmal mehr besonders,

und das war sowohl positiv als auch

negativ. Einmal hatte es ein zweites
jüdisches Mädchen in meiner Klasse, das

sehr religiös war. Es gab Probleme, weil
die anderen nicht verstehen konnten,
warum wir nicht gleich sind, wo wir doch

beide Jüdinnen sind. Es gab immer wieder

seltsame Situationen mit Nichtjüdln-
nen. Als ich zum Beispiel als Jugendliche
einer Bekannten sagte, dass ich jüdisch
bin, meinte sie: «Nein, das bist du sicher
nicht.» Einfach weil ich nicht in ihre
Klischees über Jüdinnen passte. Das hat
mich ganz unangenehm berührt. Wenn
ich Diskriminierung erlebe, so sind es

meist antisemitische Bemerkungen, die
ich zufällig mitbekomme, weil die Leute

nicht wissen, dass ich Jüdin bin.
Eine Aufwertung durch mein Jüdischsein,

wie ich es z. B. in der Lesbenszene

oft erlebe, ist jedoch auch sehr seltsam.
Lea: Ich bin als Kind in eine jüdische
Schule gegangen. Später jedoch, ca. mit
14 ging ich in die Schweizerschule in
Mailand. Ich war das erste Mal nicht
mit jüdischen Leuten zusammen, was
für mich ein bisschen traumatisch war.
Ich hatte eine spezielle Erlaubnis, am

Samstag nicht in die Schule zu kommen.

Als meine Schulkameradinnen dies

bemerkten, wollten sie wissen, warum.
Sie fanden es auch seltsam, dass ich nie

zu ihnen zum Mittagessen kommen wollte

und sie erst am Nachmittag traf. Für
mich war es mit 14 sehr schwierig, alle
diese Fragen zu beantworten. Einmal
habe ich mich mit einem Jungen der
Klasse geprügelt, weil er mich provozierte.

Meine Freundinnen verteidigten mich

jedoch immer. Ich habe dort auch meine

beste Freundin, die nicht jüdisch ist,

kennengelernt.

War die Situation jemals so, dass du
dein Jüdischsein verstecken musstest?

Martine: Ich verstecke es nicht, hausiere

aber auch nicht damit. Beim
Lesbischsein finde ich den Umgang mit
dem Coming-out schwieriger, weil es

mir näher geht. Zu sagen, dass ich
jüdisch bin, berührt mich weniger, da ich

gar nichts anderes kenne. Aber es gibt
Parallelen zwischen beidem.
Lea: Nein, ich habe mein Jüdischsein nie

versteckt, trotz der Konsequenzen. Zum
Beispiel als ich in die Schweiz kam, wo
ich im Gastgewerbe tätig war und am

Samstag arbeiten sollte, war für mich
immer klar, dass ich hier keine Kompromisse

eingehe, auch wenn ich deswegen
viele Jobs nicht bekommen habe. Ich
kann nicht verstecken, was ich bin, und
ich werde das auch nie tun.

Gibt es in deiner Familie Überlebende

des Nationalsozialismus oder Venvand-

te, die im KZ gestorben sind? Wie wurde

in deiner Familie mit dieser
Geschichte umgegangen?
Lea: Mein Vater war im Konzentrationslager

und hat es überlebt. Mein Grossvater

ist im KZ gestorben. Es war immer
Thema in meiner Familie, ich bin damit

aufgewachsen. Auch in der jüdischen
Schule wurde es behandelt. Von der
fünften Klasse an kamen Überlebende

von Israel, aus den USA oder anderen

Ländern und erzählten uns über den

Nationalsozialismus und die KZs. Wir
gingen auch mit der Schule nach Israel
und besuchten das Holocaust-Museum.
Martine: Die Brüder meiner Grossmutter

sind im KZ gestorben. Das war in

meiner Familie aber nicht gross Thema.
Es ist ein Tabu. Das Thema kommt jetzt
jedoch mehr auf als früher.

Ich gehe dem zurzeit ein wenig nach.

Durch mein Coming-out kamen für
mich die Themen «am Rand stehen»

und «Ohnmacht» extrem wieder auf.

Dies betrifft auch die jüdische Kultur.
Ich fühle mich jedoch mehr als Lesbe

und Frau am Rand. Ich habe mich in
meiner Familie als Frau immer benachteiligt

gefühlt. Es hiess, die Schule ist

nicht so wichtig, du heiratest ja doch

etc.

Wie gehst du jetzt mit Religion um?

Martine: Nicht gross, ich verpasse
manchmal auch die jüdischen Feiertage.
Meine Kinder haben nicht viel
mitbekommen, obwohl sie jüdische Eltern
haben. Sie wissen, dass sie Jüdinnen sind,
damit hat es sich. Sie haben wohl nicht
das Heimatgefühl, das ich habe, sie

haben kaum jüdische Wurzeln. Ein Grund
dafür ist, dass die Mutter meines Ex-
mannes zum Judentum übergetreten ist
und von der jüdischen Gemeinde nie

richtig akzeptiert wurde. Er wollte
deshalb nichts mehr mit dem Judentum zu
tun haben. So war es für mich schwierig,
eine Vermittlung der jüdischen Religion
und Kultur durchzuziehen, da meine
Motivation auch lediglich war, dass ich
für meine Kinder den Weg offen halten
wollte. Vielleicht würde ich es heute
anders machen.

Lea: Ich führe eigentlich ein Doppelleben.

Auf der einen Seite ist die jüdische
Religion und auf der anderen Seite mein
Lesbenleben. Ich kann das nicht
zusammenbringen, nicht hier in der Schweiz.

Das wäre nur in Israel oder in New
York möglich. In den letzten fünf Jahren

sind Lesben und Schwule in Israel sehr

aktiv geworden, es gibt immer mehr

Gruppen, nicht mehr nur in Tel Aviv,



sondern auch in Jerusalem, Haifa etc. In
Jerusalem hatte ich auch Kontakt mit
einer Gruppe von religiösen Lesben,
obwohl es schwierig war, da reinzukommen,

weil sie geheim ist. Viele Frauen
sind verheiratet und leben ihr Lesbischsein

heimlich. Sie haben Angst, dass

ihnen die Kinder weggenommen werden,

wenn sie offen lesbisch sind. In
New York gibt es eine grosse Community

von jüdischen Lesben und Schwulen,

die religiös und offen lesbisch oder
schwul sind.

Erlebst du Antisemitismus?
Lea: Ja, aber nicht in der Lesbenszene,
im Gegenteil. Aus irgendeinem Grund,
den ich noch nicht verstanden habe, sind

jedesmal alle begeistert, wenn ich sage,
dass ich Jüdin bin, wahrscheinlich tönt
das so exotisch. Bei der Arbeit erlebe ich

am meisten Antisemitismus, das ist auch

der Grund, warum ich mich selbständig
machen möchte.

Wann hattest du dein Coming-out als
Lesbe?

Martine: Vor vier Jahren habe ich mich
das erste Mal in eine Frau verliebt. Das

war für mich wirklich das erste Mal, ich

habe mich nicht schon immer in Frauen
verliebt wie viele andere, die erst so spät

anfangen, lesbisch zu leben. Nach drei
Monaten habe ich es allen erzählt. Ich
dachte aber noch lange, ich sei bi. Seit
eineinhalb Jahren verstehe ich mich als

Lesbe.

Lea: Es war für mich ein Prozess. Mit
zwanzig hatte ich meine erste Erfahrung

mit einer Frau, die Beziehung dauerte

ein Jahr. Sie hat mein Leben verändert,

obwohl es keine Überraschung war

- ich hatte schon lange gewusst, dass

ich Frauen liebe. Aber bis dahin hatte
ich gedacht, dass ich irgendwann heiraten

und Kinder haben würde. Vor neun
Jahren habe ich angefangen, mein
Lesbischsein offen zu leben. Damals hatte
ich auch zum ersten Mal eine längere
Beziehung und es hat sich nochmals vieles

geändert. Seither glaube ich an eine
Zukunft mit Frauen.

Wie reagierte deine Lamilie auf dein
Lesbischsein?

Martine: Schlecht. Zuerst sagte meine

Mutter zwar, Hauptsache, du bist glücklich,

aber bald zeigte sich, dass sie

eigentlich dachte: Nein, die nicht auch

noch. Denn mein Bruder ist ebenfalls
homosexuell. Der Umgang meiner
Eltern mit meinem Lesbischsein ist auch

jetzt nicht gut, aber sie sind zu alt, um
sich noch zu verändern. Vor 15 Jahren
hätte ich wahrscheinlich die Beziehung
abgebrochen. Ich habe versucht, mit
ihnen zu sprechen, aber es bringt nichts.
Sie ignorieren mein Lesbischsein. Sie

erzählen es auch niemandem in ihrem
Freundinnenkreis, es ist tabu. Mein Bruder

hat sich gefreut, es hat unsere
Beziehung noch verbessert. Meine Kinder
waren überrascht, aber sie hatten meine

erste Freundin sehr gerne. In unseren
vier Wänden gab es kein Problem damit.
Sie hatten jedoch Mühe, es ihren Freundinnen

zu erzählen, und meine Tochter
machte schlechte Erfahrungen. Heute

akzeptieren sie es.

Lea: Als ich mein Coming-out hatte,
war mein Vater schon tot. Meine Mutter
war zuerst schockiert und glaubte
immer, das sei nur vorübergehend und ich
würde irgendwann schon heiraten. Heute

ist sie resignierter und akzeptiert es

mehr als damals. Zwei Schwestern und
ein Bruder sind inzwischen verheiratet
und haben Kinder. Es ist also nicht so,
dass die Familie durch mich weitergehen
muss. Wir sprechen nicht viel darüber.
Sie hat schon alle meine Freundinnen

kennengelernt, aber sie hat nicht viel

gesagt. Ich spreche auch aus Respekt zu
ihr nicht viel darüber, weil ich sehe, dass

es sie verletzt. Meine Schwestern haben

kein Problem damit, nur mein Bruder.

Gab es religiös begründete Ablehnung
deines Lesbischseins?
Lea: Nein, denn Lesbischsein ist nicht
verboten, weil nach dem jüdischen
Gesetz nur Penetration Sexualität ist, für
Lesben gibt es im Gegensatz zu Schwulen

insofern kein Problem. Es gibt
religiöse Schwule, die ihre Sexualität ohne

Penetration leben, damit sie nicht gegen

die Religion Verstössen. Für Lesben ist
das Problem mehr der gesellschaftliche
Druck, zu heiraten und Kinder zu haben.

Martine: Das ist schwierig zu sagen,
weil ich so spät erst Lesbe wurde. Ich
fühle mich narrenfrei, da ich meinen
Dienst an der Gesellschaft erfüllt habe.

Ich war verheiratet und habe zwei Kinder

aufgezogen.

Wie geht es dir als Jüdin in der Lesbenszene?

Ist dein Jüdischsein ein Thema?

Martine: Ähnlich wie sonst auch. Aber
ich erhalte, wie gesagt, von nichtjüdischen

Lesben seltsam positive oder
überraschte Reaktionen. Diese Begeisterung
befremdet mich und hat etwas von
positivem Rassismus.

Lea: Es ist immer ein Thema. Dass ich

Jüdin bin, wird schnell klar, weil ich am

Samstag immer Sabbat mache. Wenn ich

eine nichtjüdische Freundin habe, kann

es Probleme geben, z. B. weil ich nicht

richtig weggehen kann am Wochenende

oder weil ich koscher esse. Ich habe bis

jetzt mit meiner Exfreundin zusammengelebt.

Es hat bei ihr keine grosse Rolle
gespielt, wir haben eher vegetarisch
gegessen und ich hatte eine Koscherliste.
Sie wusste, dass sie nicht alles einkaufen
kann.

Triffst du dich mit anderen jüdischen
Lesben?

Martine: Ich habe nicht viel Kontakt
mit jüdischen Lesben. Zwei, die ich kenne,

wollen einen jüdischen Cheder5
machen. Da möchte ich gerne mitmachen,
es zieht mich sehr an.

Lea: Ich habe zufällig ein paar jüdische

Lesben kennengelernt hier in
Zürich, aber wir haben keinen Kontakt.
Ich bin die einzige, die religiös ist. Sie

sind an erster Stelle Lesben, und ich bin
an erster Stelle Jüdin. Ich habe eigentlich
nur Kontakt mit nichtlesbischen Jüdinnen.

Dieses Doppel- oder Parallelleben
ist schwierig für mich. Ich habe mir auch

schon überlegt, nach Israel auszuwandern

deswegen. Dort könnte ich mein
Lesbisch- und mein Jüdischsein
zusammenbringen.



Und du, Martine, fühlst du dich mehr
der lesbischen oder jüdischen Community

zugehörig?
Ich fühle mich mehr den Lesben zugehörig.

Eigentlich fühle ich mich zuerst als

Frau, dann als Lesbe und zum Schluss als

Jüdin.

Wie hat dein Coming-out dein
Verhältnis zur Religion verändert?
Lea: Ich habe weniger Kontakt mit der

jüdischen Religion, damit bin ich aber
nicht zufrieden. Ich möchte wieder mehr

zu meiner Religion zurückfinden und
die Lesbenszene auf der Seite lassen.

Das heisst nicht, dass ich keine Freundin

möchte, aber die Szene war für mich
nicht unbedingt ein positiver Einfluss.
Meine Werte sind anders als die in der
Szene geltenden. Es wird viel Alkohol
getrunken oder Drogen konsumiert, viele

Lesben verlieren sich darin. Und es

gibt kaum Respekt gegenüber
bestehenden Beziehungen.
Martine: Es ist mir klarer, welche
Position Frauen in dieser Gesellschaft
haben, ich habe mehr Mühe mit all dem

Patriarchalen, das betrifft auch die
Religion. Mein Lesbischsein hat mich von
der Religion entfernt, es hat aber auch

eine grössere Auseinandersetzung
bewirkt. Vorher war sie kein Thema für
mich. Mein Coming-out hat Identifikationen

in Frage gestellt - ja eigentlich
alles.

Ich habe aber immer wieder daran zu

nagen, wie Frauen miteinander umgehen.

Ich finde sie oft grenzüberschreitend

und respektlos. Partnerinnenschaf-
ten werden nicht respektiert, und es gibt

kaum langjährige Beziehungen - lang

beginnt für mich bei sieben Jahren. Der
Raum für Begegnungen ist für Lesben

klein, und wir müssten erst recht sorgfältig

sein. Dieser achtlose Umgang macht
mich betroffen.

Interviews: Katja Schürtet-

Fotos: Erika Mezger

'Zionismus Bewegung zur Gründung und

Sicherung eines nationalen jüdischen Staates

in Palästina.
2 Bar Mizwe Übergangsritual vom Jungen

zum Mann. Mit 13 müssen die Jungen eine

Passage aus der Thora lesen und gelten nachher

als Männer. Früher gab es das Fest nur
für Jungen, inzwischen gibt es für die Mädchen

Bar Mizwa.
3 Sabbat Samstag, der jüdische Ruhetag
4 koscher den jüdischen Speisegesetzen

gemäss erlaubt
5 Cheder Feier des Auszugs aus Ägypten,

die im Familienrahmen begangen wird. Eines

der wichtigsten Familienfeste der jüdischen

Religion. Immer mehr werden auch alternative

Cheder gefeiert, zu denen sich Freundinnen

treffen.

Zum Weiterlesen

Maria Baader: Zum Abschied. Über den

Versuch, als jüdische Feministin in der
Berliner Frauenszene einen Platz zu
finden. In: Entfernte Verbindungen. Or-
landa Verlag 1994. S. 82-94.

Evelyn Torton Beck (Ed.): Nice Jewish

Girls. A Lesbian Anthology. Beacon
Press. Boston 1992 (3. Aufl.).

Shelley Berlowitz, Elinor Burgauer, Bea

Schwager (Flrsg.): Antisemitismus in der

Linken. Dokumentation der Veranstaltungen

vom 23. bis 27. Februar 1994 im
Rahmen der Blickwechsel-Kampagne
gegen Rassismus in der Roten Fabrik.
Zürich 1996.

«... umgeben von Frauen, die es sich

leisten, nicht den mindesten Dunst zu
haben, was Antisemitismus bedeutet...». In:

frau ohne herz. Heft 33/1994. S. 25/26
sowie «Neuerscheinungen - v. a. mit Bezug

zur Schweiz - zu Antisemitismus und zur
Geschichte von Jüdinnen und Juden

(Sammelbesprechung)». In: frau ohne

herz. Heft 34/1994. S. 51.

Birgit Erdle, Daniel Wildmann: Die
Macht, das Geld und die Juden. Essay

zum öffentlichen Umgang mit
Antisemitismus in der Schweiz, traverse. Heft
1/1998. S. 150-156.

Jessica Jacoby, Claudia Schoppmann,
Wendy Zena-Henry (Hrsg.): Nach der
Shoa geboren. Jüdische Frauen in
Deutschland. Elefanten Press 1994.

Charlotte Kohn-Ley, Ilse Korotin (Hrsg.):
Der feministische «Sündenfall»?
Antisemitische Vorurteile in der Frauenbewegung.

Picus Verlag 1994.

Rodney Y. Mariner: The Jewish Attitude
to Homosexuality. Dt. Hochschulschriften

2659. Hänsel-Hohenhausen 1999

(NA).

Yaacov Ben-Chanan: Juden und
Homosexualität. Gefunden unter: www.ha-

galil.com/yachad/homosexual (Homepage

von Jachad, einer Gruppe von
lesbischen, schwulen und transsexuellen

Jüdinnen).

11




	Lesbische Jüdin - jüdische Lesbe?

