
Zeitschrift: Die : Lesbenzeitschrift

Herausgeber: Die

Band: - (1997)

Heft: 5

Artikel: Coming out und going public

Autor: Schnurrenberger, Regula

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-631395

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-631395
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


coming out und going public

coming out-Erfahrungen mit Schule und Elternhaus im

Teenageralter oder kurz danach habe ich nicht, wohl
aber solche politischer Art, heute going public genannt.

Als ich 1976 realisierte - gefühlsmässig und gedanklich-,

dass mein Platz nicht nur in der FBB

(Frauenbefreiungsbewegung), sondern noch viel mehr in der HFG

(Homosexuelle Frauengruppe) ist, war ich bereits dreiund-

zwanzigjährig und wohnte in Zürich in einer grossen
Wohngemeinschaft. Die Eltern sah ich damals fast nie.

Mein Zuhause war das Frauenzentrum an der Lava-

terstrasse, die FBB und das persönliche Beziehungsnetz,
das sich daraus ergab. Durch intensive Auseinandersetzung

mit anderen Frauen und den Themen, die uns am
meisten beschäftigten, wie Körperlichkeit, Sexualität,
patriarchale Beziehungs- und Denkmuster, Um- und

Aufwertung weiblicher Existenz (Stichwort «zweites bzw.
anderes Geschlecht»), Gewalt und gesellschaftliche Strukturen

hatte ich einen Teil meiner Probleme, mit denen ich

in die FBB gekommen war, lösen können.
Selbsterfahrung war die Voraussetzung für die

angestrebte Verbindung zwischen politischer Theorie und Praxis.

Obwohl wir damals meinten, alle Untiefen ausgelotet
zu haben, und Repressionsfreiheit das Ziel war, schufen

wir auch neue Zwänge, selbst in der eher anarchistisch

orientierten, später «dritte Tendenz» genannten Richtung

innerhalb der FBB.

Mit grosser Hartnäckigkeit im Bemühen, Frauen, Weibliches

- und was alles dazu gehörte - aus dem Bereich des

Verzerrens, Verschweigens, Verdeckens und Missachtens

herauszuholen, waren wir schier unermüdlich in allen
Bereichen am Werk. Heute ist vielleicht nicht mehr nach-

zuvollziehen, was für eine befreiende Energie daraus
resultierte, sich selbst und die eigene Unterdrückung -
gegen alle herrschenden Widerstände - zum Thema zu
machen. Das führte weitherum zu Krächen - gruppen-
und parteiintern ebenso wie am gemeinsamen WG-Tisch.
Und mitten in diese Aufbruchstimmung hinein platzte
eines Tages die Möglichkeit, lesbisch zu sein. Nicht, dass

ich mich verliebt hätte - wenn schon, dann war ich in die
FBB und den politischen Kampf verliebt. Aber plötzlich
war ich voller Panik und zutiefst verstört. Ein Schleier

war weg, eine neue Möglichkeit da, und ich musste mir
eingestehen: Ich bin vielleicht lesbisch.

Ich verstand mich damals als aktives Mitglied der
Schwangerschaftsabbruchgruppe der FBB. Eigene
Erfahrungen hatte ich aber nur insofern, als ich die Nervosität

bei einer verspäteten Mens kannte und die
herrschende Doppelmoral skandalös fand. Die Gruppe hatte

bereits viel gearbeitet und war bei meinem Eintritt
gerade dabei, für die Fraue-Zitig der FBB das Thema
Sexualität anzugehen. «Sexualität», damit war üblicherweise

Heterosexualität gemeint, was in diesem Fall nicht
anders war. Es gab aber die Sparte «Frauenfreundschaften»,

für die ich meinen damals ersten Artikel schrieb -
aus späterer Sicht eine wenig reflektierte Sache. Nach
dem Erscheinen der Zeitung wurden alle Verfasserinnen
der Texte zum Thema Frauenbeziehungen von der HFG zu
einem Gespräch eingeladen. Es waren alles Frauen, die
sich nicht als lesbisch verstanden, sich aber über ihre
Beziehungen zu Frauen Gedanken machten. An jenem
Abend wurde mir schlagartig bewusst, dass ich lesbisch
sein könnte, aber es bis anhin nicht gemerkt hatte.
Frauenzentriert war ich schon lange, deshalb auch der Artikel
über Frauenfreundschaften für die Fraue-Zitig, aber in all
den Widersprüchen einer sexistischen und homophoben
Gesellschaft befangen, hatte mir das eher Kummer
beschert als Freude, ohne dass ich begriffen hätte, woran
das - zumindest teilweise - lag.

Jener Zeit der sozialen Bewegungen mit ihren überaus
wortreichen politischen Analysen ist eine grosse Differenziertheit

eigen, weil jedes neue politische Thema gegen den
erbitterten Widerstand der offiziellen «politischen The-
menhalterlnnen» sorgfältig vorbereitet werden musste.
So auch das Thema Lesbischsein in einer heterosexistischen
Ordnung. Nicht aus lesbischer Sicht wurde damals alles
Glück der Erde ins Lesbischsein hineinprojiziert. Im
Gegenteil: Diese Erwartungen überschwenglicher
Feministinnen wurden von kritischen Lesben als «feministisches
Lesbenidyll» bezeichnet und zerpflückt. Gleichzeitig stellten

die in der HFG organisierten Lesben aber ein Defizit an
verbindender Gemeinsamkeit unter Lesben fest und
versuchten, dem entgegenzuwirken, indem sie sich als
feministisch erklärten und gegen aussen offensiv polemisch
behaupteten, «Alle Frauen sind lesbisch» und ähnliches...

Ich habe in jener Zeit nicht nur mir, sondern auch vielen

anderen Frauen die Haare geschnitten, ganz kurz.

coming out bedeutete damals für mich immer auch

going public. Das hiess, das Lesbentheater der HFG nicht
nur im schützenden Rahmen der FBB-Sexwoche, sondern
auch ausserhalb aufzuführen. Das Videoband «..., aber
normal ist es ja gerade nicht!» nicht nur an den schwul-
lesbischen Filmtagen in Genf, sondern auch zum Beispiel
in Solothurn zu zeigen. Vorträge nicht nur im
Frauenzentrum, sondern auch an Boldern-Tagungen zu halten
und als «Aussendozentin für Homosexualität» an Schulen



Red und Antwort zu stehen. Einmal übertrieb ich insofern,
als ich - gestärkt aus der Bewegung - an der Sprachschule,

die ich damals besuchte, als Prüfungsthema in Rhetorik

angab, die Einträge unter dem Stichwort «Lesben»,

«Homosexualität» usw. untersuchen und kritisieren zu

wollen. Angesichts der zwei älteren Herren, die zur
Benotung anwesend waren, verschlug es mir dann aber die

Sprache. (Wie ich dennoch auf die Note vier kam, ist mir
bis heute ein Rätsel

Der Schritt, der mir damals am meisten zu überlegen
gab, war die Tatsache, dass für die Abgabe der
Unterschriften, die von HAZ (Homosexuelle Arbeitsgruppen
Zürich), SOH (damals noch: Schweizerische Organisation
der Homophilen) und HFG 1978 zur Abschaffung des

Schwulenregisters der Stadtpolizei Zürich gesammelt worden

waren, in der Hauptwache Urania die Personalien

abgegeben werden mussten.

Erst 1993, anlässlich der Herausgabe des Buches «Lesben

und Coming Out», als ich, wie ich fand, über Gebühr
an einem coming out-Bericht herumknorzte, kam ich darauf,

dass die Erinnerung an die zerstörten Hoffnungen auf
grundsätzliche Veränderungen, an den damaligen politischen

Aktivismus und an die unzähligen damit verbundenen

coming out-Erfahrungen, mich schmerzte. Dass ich

all die Verletzungen, entstanden aus eigener Unfähigkeit,

aber auch aus der Ablehnung der Ansprüche einer
lesbisch-feministischen Praxis durch eine notorisch he-
terozentrische Gesellschaft, zwar weggesteckt, aber nicht
verarbeitet hatte. Das versuchte ich dann nachzuholen,
werde aber immer noch manchmal plötzlich davon
überwältigt, obwohl ich mich intensiv mit den siebziger Jahren

beschäftigte und die gewonnenen Erkenntnisse in einer
Ausstellung, in Artikeln und Vorträgen sammelte.

Was mir heute immer wieder begegnet, ist die Ignoranz
gegenüber dieser Aufbruchszeit, mehr noch gegenüber
jeglicher vertiefter Auseinandersetzung mit der Vergangenheit

- und damit auch der Gegenwart. Bevor eineR
wissen will, wie es für andere ist, wird alles, was nicht als

das Eigene wahrgenommen werden kann, als uninteressant
verworfen. Oder dann ohne jede Distanz vereinnahmt,
was auf dasselbe hinausläuft. Auf die sozialen Bewegungen

der sechziger und siebziger Jahre bezogen, bedeutet
das, dass das befreiende Potential jener Aufbrüche völlig
ignoriert wird zugunsten einer Vorstellung von moralischer

Enge und doktrinärer Spiessigkeit. Etwa das, was
denen, die darauf bestehen, damals wesentliche Erkenntnisse

gewonnen zu haben und immer noch danach
handeln, heute unter dem abschätzig verwendeten Namen

political correctness um die Ohren geschlagen wird und

u. a. auch jeglichen Feminismus der Lächerlichkeit preisgibt.

So scheint es heute fast leichter, sich als Lesbe denn
als Feministin zu bezeichnen, gilt doch das eine als blosse

Lifestyle-Deklaration, und immer noch als ein bisschen
chic, das andere hingegen als politische Verbohrtheit
sondergleichen. Damit sind Feminismus und Lesbischsein wieder

zweierlei, was auch richtig ist; aber der zwangsweisen
Verbindung der beiden - Stichwort «Feminismus ist die
Theorie, Lesbianismus die Praxis» -, wie sie zeitweise aus
der Lesbenbewegung erfolgte, braucht ja jetzt nicht die

zwangsweise Trennung hinterhergeschickt zu werden. Eine

Lesbe kann Feministin sein, muss aber nicht. Genauso
wie sie sich nicht zwangsläufig gegen Homophobie und
Heterozentrismus wenden muss. Das alles ist eine Frage
der Politisierung. Persönliche Befindlichkeit und
gesellschaftliche Strukturen müssen sich nicht entsprechen.
Dass sich Diskriminierung aber, wenn eineR sie nicht zur
Kenntnis nimmt, deshalb automatisch in nichts auflöst, ist

nicht zu erwarten.

Aller gesellschaftlicher Aufgeklärtheit zum Trotz ist
das coming out auch 1997 noch etwas, «was keine je ganz
hinter sich hat», wie es in einem Inserat für das Buch
«Lesben und Coming Out» 1993 heisst. Leicht fällt es mir
dort, wo ich gefühlsmässig nicht gebunden bin. Sobald mir
an Orten und Personen etwas liegt, stellt sich die alte
Angst vor dem Verstossenwerden wieder ein. Bestraft zu
werden für etwas, was das Problem anderer ist, nicht
meines. Und dadurch erst wird es möglicherweise auch mir
zum Problem. Das haben Lesben und Schwule - trotz aller
Differenzen - mit anderen Ausgegrenzten gemeinsam.
Gegen das Ausgrenzen zu arbeiten - mein eigenes und das

von anderen -, darin sehe ich den eigentlichen Sinn
politischer Arbeit, gestern wie heute. Heute liegt die Betonung

aber stärker auf dem Aspekt, wo für statt wogegen
ich mich einsetzen will. Dass ich dadurch weniger
aggressiv bin, ist eine Nebenerscheinung, die sich zum
Beispiel im Umgang mit meinen Eltern angenehm ausgewirkt

hat. Meine Lebensgefährtin ist ein gerngesehener
Gast; und letzthin, bei einem Abschied, sagte der Vater
(oder war's die Mutter?) «unsere Töchter»; als wäre nichts
dabei.

Regula Schnurrenberger




	Coming out und going public

