
Zeitschrift: Die : Lesbenzeitschrift

Herausgeber: Die

Band: - (1997)

Heft: 3

Artikel: "Wir dürfen keine Insel sein"

Autor: Santos, Aida F. / Hug, Annette

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-630866

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-630866
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


«Wir dürfen keine Insel sein»

Gespräch mit Aida F. Santos,
Dichterin, Aktivistin, Lesbe

Bereits vor der letztjährigen

Lesbenkonferenz haben Zeitungen und Fern-

sehstationen auf den Philippinen das

Thema «Lesben» aufzugreifen begonnen.

In verschiedenen Interviews und

Talkshows wurde dabei immer wieder

dieselbe Frau portraitiert: Aida F. Santos.

Das war kein Zufall, denn sie hatte

als erste ihr Lesbischsein öffentlich

zum Politikum gemacht. Heute ist sie

froh, nicht mehr die Vorzeige-Lesbe

spielen zu müssen, und beobachtet mit

kritischem Interesse, wie sich immer

mehr junge Lesben organisieren.

«Es ist sehr ermüdend, eine Persönlichkeit des
öffentlichen Lebens zu sein», sagt Aida am Frühstückstisch
und nimmt einen weiteren Schluck Kaffee. Nicht zuletzt
darum hat sie sich in den letzten Monaten etwas
zurückgezogen und will wieder vermehrt so arbeiten, wie sie es

zu Beginn ihrer Laufbahn getan hat: mit Basisgruppen
auf dem Land und Gewerkschaften, getragen von einer
Art der Theoriebildung, die in den Lebensrealitäten der
sogenannt einfachen Leute verankert ist.

Times they are a-changing
Ihr Lebenslauf ist von den politischen Gegebenheiten

der letzten 30 Jahre geprägt. Sie war Teil der
Studentinnenbewegung, die Ende der 60er Jahre das Universitätsgelände

Diliman der «University of the Philippines»
besetzte und gegen die Kollaboration der philippinischen
Regierung mit den USA im Vietnamkrieg demonstrierte. Der

damalige Präsident Ferdinand Marcos nahm diese Welle
des Protests zum Anlass, das Kriegsrecht zu verhängen
und die Philippinen bis 1986 als Diktator zu regieren. Das

zwang die Studentinnenbewegung in den Untergrund,
wo unter der Führung der Kommunistischen Partei der
Philippinen der bewaffnete Kampf der New People's Army an
Stärke gewann. Wie viele andere wurde Aida verhaftet
und verbrachte lange Monate als politische Gefangene des

Polizeiapparats, der von Fidel Ramos - heute Präsident des
Landes - auf eine Zermürbungsstrategie durch Terror und
Folter getrimmt wurde.

«In diesem Kontext wurde ich zur Feministin, das
unterscheidet mich von den jüngeren Frauen. Ich respektiere,

dass sie, die viel offener mit ihrem Lesbischsein
umgehen, in einem anderen politischen Milieu verankert
sind, und ich will das auch verstehen. Als ich mich Mitte
der 80er Jahre geoutet habe, waren meine Partnerin und
ich allein. Inzwischen haben Lesben andere Voraussetzungen.

Die Tatsache, dass heute eine nationale
Lesbenkonferenz stattfinden kann, hat damit zu tun, dass
Menschenrechte im Rahmen internationaler Konferenzen auch
in der Frauenbewegung zum Fokus wurden. An der
Weltfrauenkonferenz in Beijing waren Lesben sehr präsent. Dazu

kommt, dass die Frauenbewegung trotz ihrer
Spaltungen und Probleme, die jeder sozialen Bewegung eigen
sind, einen Raum geschaffen hat, in dem Lesben out*
sein und sich ein bisschen sicher fühlen können.»



Ein coming out als frauenliebende Frail
Dass sie sich vor bald zehn Jahren outen konnte und

daraufhin kaum mit Diskriminierungen konfrontiert war,
führt Aida auf ihre speziellen Lebensumstände zurück.
«Als Mittelstandsfrau, die innerhalb eines mir freundlich
gesinnten Umfelds einen gewissen Status hatte, war ich

weniger verletzlich. Wäre ich eine unbekannte Frau aus

einem Elendsviertel gewesen, hätte man mich nicht ernst
genommen.» Dass es Lesben gab, war an sich nicht neu. Der
Bruch mit der Tradition bestand darin, sich aktiv als Lesbe

zu definieren und öffentlich darüber zu sprechen. «Mich

beschäftigt nach wie vor das Paradox, in dem philippinische

Lesben leben. Die Gesellschaft sagt, solange eine
den Mann und eine die Frau spielt und das Ganze nicht zu
sexuell wird, ist es okay. Deshalb sind Lesben hier relativ
sichtbar. Wenn du aber sagst: "Ich bin eine Lesbe, eine
Frau, die Frauen liebt, und ich will mit Männern nichts zu

tun haben", dann wirst du gefährlich. In den Interviews
mit mir, die verschiedene Zeitungen und Fernsehstationen

gebracht haben, wurde ich immer wieder dasselbe
gefragt: "Aber es muss doch sehr schwierig sein, wenn keine

den Mann mimt und niemand für Sie sorgt!?"»
Auch im «freundlich gesinnten Umfeld» waren die

Reaktionen nicht einhellig positiv. «In der grösseren
politischen Bewegung sagten viele, das sei eine Entgleisung,

und sobald ich mich auf meinen Marxismus
zurückbesinne, würde ich wieder eine Hetera. Wenn das von
Männern in der Bewegung kam, machte es mir nichts
aus. Doch einige Reaktionen von Frauen verletzten mich
sehr. Wenn mir zum Beispiel eine Freundin sagte, es gehe
doch nichts über einen Penis. Oder eine Freundin mir
mitteilte, sie sei enttäuscht von mir. Das ist schmerzlich, weil
du Vertrauen verlierst. Es gab jedoch genügend Frauen,
die wussten, dass ich nicht verrückt geworden bin. Sie

waren Freundinnen und blieben es.»

Rückhalt mit Rissen

«In jener Zeit entwickelte sich zudem eine neue Art
von Feminismus, auch einige heterosexuelle Frauen machten

sich über Homosexualität Gedanken. Das waren die

Anfangsjahre des feministischen Kollektivs KALAYAAN,
zu dem ich gehöre.»

KALAYAAN wurde 1983 von Frauen gegründet, die
dem sozialistischen Widerstand gegen die Marcos-Diktatur

angehörten. Sie taten sich zusammen, weil sie ihren
drängenden Fragen zur Rolle der Frauen in der
Widerstandsbewegung und der Gesellschaft im allgemeinen
nachgehen wollten. Die meisten der Gründerinnen stehen
heute feministischen NGOs* vor und zählen zu den Pio¬

nierinnen der neuen Frauenbewegung. «Wir begannen
mit einem sehr rudimentären Verständnis davon, was es

heisst, die Wahl zu haben», erinnert sich Aida. «Es war keine

einfache Wahl, in einer patriarchalen, sozialen Bewegung

Feministin zu sein. Trotzdem standen wir dazu und

zogen es durch. Bewusst zu wählen wurde zu einem
Kernkonzept unseres Engagements, und so war es verständlich,
dass wir auch die Wahlmöglichkeit, Lesbe zu sein,
diskutierten. Wir begannen, ernsthaft über Sexualität im
Patriarchat nachzudenken und fragten uns, warum das im

Kontext von Marxismus, Leninismus und Maoismus kein
Thema war. Unser gemeinsamer politischer Hintergrund
als Feministinnen erleichterte es den heterosexuellen
Freundinnen, mich als Lesbe zu akzeptieren. Dazu muss ich

aber hinzufügen, dass sich anfänglich die Neugierde der
meisten auf nichts als Sex beschränkte. "Wie geht denn
das?" fragten sie. Heute lache ich darüber, aber damals

ging mir das so auf den Wecker. Erst in den letzten'Jahren

«Reggae unserer Nacht» stammt aus dem Buch «Do-
bol Helix» von Aida F. Santos, mit Gedichten in
Englisch und Tagalog, und wurde aus dem Englischen

übersetzt von Annette Hug. Derselben
Publikation entnahmen wir auch die Fotografie von
Aida F. Santos. (Aida F. Santos: Dobol Helix. Mga
Piling Tula 1971-1991. ISBN 971-589-002-4).
Das Gruppenfoto zeigt Mitglieder der älteren
Generation von KALAYAAN, u. a. Aida F. Santos
(stehend, rechts) und Annette Hug (stehend, links).

Zur Autorin: Annette Hug studierte zwei Jahre
Geschichte in Zürich und drei Jahre Women and
development studies (mit Abschluss) in Manila, war gleichzeitig

in der Frauenorganisation KALAYAAN aktiv,
arbeitet seit 1995 im Bereich Informations- und
Öffentlichkeitsarbeit von terre des hommes Schweiz.

Mitglied des Frauenrats für Aussenpolitik.



Splitter

hat sich der Diskurs über das Lesbischsein verfeinert. Und

trotzdem: Jene Frauen waren mir eine lebenswichtige
Unterstützung, ohne sie hätte ich mir keine Identität als

feministische Lesbe bilden können.»

«Zurück zum Grundlegenden»
Heute ist das Sprechen über Homosexualität in der

Frauenbewegung kein Tabubruch mehr. Aida stellt fest,
dass sie trotzdem immer wieder zwischen Stuhl und Bank

sitzt. Mit den aktiven Lesben, die sich zum grossen Teil

nach dem Fall der Marcos-Diktatur politisch zu engagieren
begannen, verbindet sie ihre sexuelle Identität. Vom
politischen Hintergrund her fühlt sie sich mit den Frauen

am wohlsten, die ähnliche Geschichten im politischen
Widerstand hinter sich haben. Ganz heimisch, sagt sie, sei sie

nirgends.
«Im Zentrum meiner Politik als Lesbe und als Feministin

steht die Situation meines Volkes. Dieses Land ist in einem
Schlamassel - all dem Geschwätz der Regierung über
unsere Zukunft als neuer, wirtschaftlicher Tiger* Südostasiens

zum Trotz. Die Elite ist in den letzten Jahren noch viel

reicher und abgehobener geworden, sie hat sich konsolidiert.

Das Land strotzt von Korruption und beabsichtigten,
unverschleierten Demonstrationen der Macht.

Es geht mir darum, mein Lesbischsein im einmaligen
Kontext dieses Landes zu begreifen, in dieser Kultur der

Unterdrückung, des kulturellen Kolonialismus und eines

tiefgreifenden religiösen Bewusstseins. Ich muss das

verstehen, um nicht einfach ein Echo meiner Schwestern im

Westen zu sein, die zu ihrer lesbischen Politik im Kontext

ihrer eigenen Kultur gefunden haben.
Ich erinnere mich an eine Gruppe von lesbischen

Fabrikarbeiterinnen, die an eine Kollegin von mir gelangten,
um sich persönlich beraten zu lassen. Die Pars* arbeiteten
als Mechanikerinnen, die Mars* am Fliessband, auch die

Arbeitsteilung im Haushalt war sehr traditionell. Dazu

sagten die Pars, dass sie Männer sein wollten, weil ihnen
sonst niemand glauben würde, dass sie eine Maschine

reparieren können. Warum sollten sie Frauen sein wollen,
wenn sie dann auch am Fliessband eingesetzt würden,
weniger Lohn und keine festen Verträge bekämen? Dieses

Beispiel zeigt, wie wichtig die Dimension der
Klassenzugehörigkeit und das System der Erwerbsarbeit auch für
Lesben ist. Natürlich ist Sexualität selbst ein politisches
Thema, aber ich will Sexualität im Zusammenhang mit
Klasse, Neokolonialismus und der Unterdrückung unseres
Bewusstseins diskutieren.»

Die Gespräche führte Annette Hug

Sie wird ihren Namen nicht mehr wissen. Sie wird auf der

Strasse sitzen. Tag für Tag. Niemand wird sie als Menschen

ansehen, alle werden sie bloss durch sie hindurchschauen.

Sie werden sich, indem sie denken, sie durch ihren glasigen

Blick wenigstens nicht wie durch Anstarren zu verletzen,

belügen und sich dabei lediglich selbst schützen, weil sie es

11
sind, die verletzbar sind, nicht sie. Eine Person, die nichts

mehr hat, deren Leben daraus besteht, zu hoffen, dass an¬

dere jeden Tag genügend Mitleid mit ihr haben, die wird so

oft oder so heftig verletzt worden sein, dass alles, was sie

noch erleben wird, gemessen an ihrer Wunde, Heilung ist.

Doch das werden sie nicht wissen, werden sie nicht wissen

können, weil Erfahrungen nicht lernbar sind. So werden

sie immer alles Fremde, alles sogenannt Schwächere als

bedauernswert und beschämend empfinden, werden sich

davor fürchten, nicht wissend, dass sie diejenigen sind, vor

denen man Angst haben könnte.

Annemarie Nussbaumer

Glossar

Grassroot: Graswurzel, «Basis», jene 80 % der Bevölkerung,

die weder dem Mittelstand noch der Oberschicht
angehören

NGO: Non government organisation, meist Organisationen,
die in den Bereichen Frauen, Entwicklung, Menschenrechte,

Gesundheit, Kinder etc. mit Hilfe ausländischer
Gelder Projekte durchführen
out: das coming out hinter sich haben, offen lesbisch leben
Pars/Mars: dasselbe wie Butch/Femme
T-Bird: eine Lesbe, die den «männlichen» Part übernimmt
(Das Wort ist eine Abkürzung für den Autotyp Thunder-
bird, wobei auch mitschwingt, dass das Tagalog-Wort für
«bird» (ibon) auch einen Penis bezeichnet)
Tiger: Begriff für wirtschaftlich stark expandierende Staaten

im asiatisch-pazifischen Raum, zu denen die Philippinen

nicht gehören
Tomboy: in britischem Englisch ein bubenhaftes Mädchen,
auf den Philippinen die Bezeichnung für eine Lesbe, die
sich «männlich» kleidet



12

P5H»



13

mm


	"Wir dürfen keine Insel sein"

