
Zeitschrift: Frau ohne Herz : feministische Lesbenzeitschrift

Herausgeber: Frau ohne Herz

Band: - (1995)

Heft: 35

Artikel: Läuterung? Revolution? Befreiung im Singular?

Autor: Dorn, Sibylle

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-630831

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-630831
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Läuterung? Revolution?
Befreiung im Singular?
Neues vom Umgang
mit Sexualität, Gewalt und Pornographie

«Und genau wie am Ende einer sozialistischen

Revolution nicht nur die Abschaffung von Ökonomischen

Klassenprivilegien, sondern die Aufhebung
der Klassenunterschiede selbst steht,

so muss die feministische Revolution, im Gegensatz

zur ersten feministischen Bewegung, nicht einfach

auf die Beseitigung mannlicher Privilegien, sondern der

Geschlechtsunterschiede selbst zielen,

genitale Unterschiede zwischen den Geschlechtern

hatten dann keine gesellschaftliche Bedeutung mehr

Damit kommen wir zum Thema Die sexuelle Freiheit

aller Frauen und Kinder. Sie können nun

(nach der Revolution, s.d was die Sexual/tat betrifft, genau
das tun, was sie wünschen, denn es gibt keinen

Grund dafür, es nicht zu tun Aber in unserer neuen

Gesellschaft konnte die Menschheit wieder zu

ihrer natürlichen polymorphen Sexualität zurückfinden,
alle Formen der Sexualität

waren erlaubt und konnten praktiziert werden »

Shulamith Firestone, 1970'

«Feminismus ist eine Theorie - Lesbianismus eine Praxis »

Ti-Grace Atkinson, 197V

«Sexuelle Freiheit, Befreiung der Sexualität

das sind moderne Illusionen

Wir sind hierarchiebewusste Tiere »

Camille Paglia, 1994 1

Die sexuelle Revolution hat noch nicht stattgefunden,

aber es wird immer noch dafür gekämpft. Heute

wie früher auf verschiedenen Seiten. In verschiedenen
Welten.

Heft 37 der «beitrage zur feministischen theorie und

praxis» fasst zwölf Beitrage zum Thema Gewalt. Das Heft
kommt in einem lebendig-aggressiven Gelb-Orange
daher, ob die Farbe beabsichtigt ist, kann ich nicht sagen,
aber sie passt zum Thema.

Verena Fiegl schreibt über die militärische Zurichtung
des Mannes, ihre Ursprünge und Konsequenzen. Jenny
Morris über Feminismus und Behinderung, Rose-Marie
Beck über den Zusammenhang von Rassismus und Sexismus.

Sabine Kebir führt ein Gespräch mit Khelida Mes-
saoudi über Frauenbewegung und Demokratisierung in

Algerien. Andere Artikel beschäftigen sich - im eher
bekannten Rahmen - mit Themen wie Gewalt gegen Frauen

im ehemaligen Jugoslawien, misshandelten Frauen, die
in Notwehr getötet haben oder mit Reproduktionstech¬

nologie und Geburtenkontrolle zwischen Zwang und

Freiwilligkeit. Der Bogen des Themas ist weit gespannt -
zu recht. Und last, but not least sei das fünfzehnseitige
Editorial der Herausgeberinnen erwähnt, die Bezeichnung

«Editorial» platzt hier aus allen Nähten!
Ich möchte auf den Beitrag von Ulrike Janz und

Marion Steffens naher eingehen. Sie schreiben zum Thema
Macht und Gewalt in lesbischen Beziehungen und Bezügen.

Dieses Thema ist hier in Zürich seit mehreren Jahren

immer wieder aufgetaucht - und dies darf wörtlich
verstanden werden - denn existent ist es wohl seit jeher;
aber bis im Winter 1994 das Frauenzentrum Zürich

begann, im Rahmen von verschiedenen Veranstaltungen
ein Diskussionsforum anzubieten, war es kaum in der
Öffentlichkeit präsent gewesen. Vielleicht kurz gestreift
mit der Publikation von Constanze Ohms «Mehr als das

Herz gebrochen - Gewalt in lesbischen Beziehungen»,
die 1993 erschien und nicht nur hier mit gemischten
Gefühlen aufgenommen wurde. Im deutschen Sprachraum ist

meines Wissens nicht viel mehr zum Thema erschienen.4

Janz und Steffens gehen über den Bereich der
Zweierbeziehung hinaus und versuchen, die Analyse der
gesellschaftlichen Machtverhaltnisse mit der Frage nach
der Ursache von Gewalt zu verknüpfen.

Sie gehen dabei von zwei Machtdefinitionen aus: zum
einen Macht als «Macht über andere ausüben», zum
andern «Macht im Sinne von Stärke, Kraft, Befähigung»5. Im

Zentrum des Artikels steht die Frage, «in welchem
Verhältnis die bereits zwischen Lesben bestehenden
Machtunterschiede zum Auftreten von Gewalt stehen. Sind
Machtunterschiede eine (die?) Voraussetzung fur
Gewalt, oder wird Macht häufiger erst durch Gewalt
hergestellt»6. Falls dem so ist, geht es darum herauszufinden,
wie und wo Lesben an der Herstellung solcher
Machtverhaltnisse beteiligt sind.

Im Folgenden werden die Machtstrukturen in

heterosexuellen Beziehungen und ihre Auswirkungen auf
lesbische Beziehungen und Bezüge untersucht. Sicher,
diese Verknüpfung ist nichts Neues, doch ich denke, es

schadet nichts, sie sich einmal mehr vor Augen zu halten.
Ich zitiere die beiden ersten Analogien zur heterosexuellen

Beziehung, die im Text angeführt sind.
«1. Auch die lesbische Beziehung (mit oder ohne

Kinder) findet in einem klar definierten Pr/Vafbereich statt.
Sie ist als Zwe/erbeziehung konzipiert - Abweichungen
von dieser Norm sind selten und umstritten. Die lesbische

Kultur ist nicht unähnlich der heterosexuellen eine
Paarkultur, was vor allem beziehungslose Lesben deutlich zu



spüren bekommen. Diese Paarzentrierung bedeutet
einerseits, dass lesbische Identität nicht selten erst durch eine

Beziehung bestätigt werden muss. Andererseits fuhrt
dies oft zum Verbleib in Beziehungen nach dem Motto:
"Besser eine schlechte als gar keine Beziehung".

2. Lesbische Beziehung soll Heimat sein in der
feindlichen, zumindest als fremd erlebten heterosexuellen
Welt. Während "Beziehung" für das heterosexuelle Paar
in der Regel gesellschaftliche Zustimmung, Anerkennung
und Schutz bedeutet, hat das sichtbare Eingehen einer
lesbischen Beziehung nach wie vor gesellschaftliche
Verachtung, Ausgrenzung oder bestenfalls Nichtanerkennung

zur Folge; daran ändert auch die aktuelle medienbeliebte

Hochglanzdarstellung "attraktiver" Lesbenpaare
[z.B. Cornelia Scheel und Hella von Sinnen, s.d.] nichts. Die

herrschende Stigmatisierung lesbischer Beziehungen
verstärkt noch weiter die bereits angelegte Privatisierung,
Einsamkeit in "trauter" Zweisamkeit und Geheimhaltung
von schönen wie von schrecklichen Beziehungsanteilen.
Selbst bei völlig "offen" lebenden Lesben führt die
Angreifbarkeit der lesbischen Beziehung durch die
heterosexuelle Mystifizierung durch die lesbische Aussenwelt dazu,

dass Probleme nur schwerlich zugegeben werden
können. Das Bild, dass eine lesbische Beziehung, wenn sie

tolerierbar sein soll, dann aber auch "besser" sein muss
als die Heterobeziehung, weil sie sonst quasi ihre
Berechtigung verliert, ist weit verbreitet. Auch die
heterosexuelle Frau wird durch einen Mythos, hier den Mythos
der Ehe als Glucksversprechen, daran gehindert, über
die von ihr erfahrene Gewalt zu sprechen. Insofern erinnert

die soziale Isolierung lesbischer Beziehungen an die
Situation einer heterosexuellen Frau in einer
Gewaltbeziehung.»7

In einem weiteren Schritt wird die Verknüpfung von
Macht und Gewalt betrachtet. In diesem Zusammenhang
gehen sie auf die Studie von Ciaire Renzetti «Partner
Abuse in Lesbian Relationship» von 1992 ein, es geht
dort im wesentlichen um gewalttätige Übergriffe auf
die Partnerin in lesbischen Beziehungen. Die Versuchsanlage

wird dargestellt und kritisch untersucht. Die
Ergebnisse der Studie bestätigen die Vermutung, dass

Machtungleichheiten unter Lesben «günstige» Bedingungen
für Gewalt schaffen. Es gäbe allerdings kein übliches
«Rollenschema» unter den Frauen à la butch=«Täterin»
und femme=«Opfer».s Janz und Steffens gehen auch hier
von der verinnerlichten «heterosexuellen Ordnung» aus,
die uns gewisse Beziehungsstrukturen, z.B. hierarchische
nahelegt. Sie folgern, dass lesbische Beziehungen strukturell

gewalttätig sind, das heisst «nicht als Beziehungen
zwischen Frauen, sondern als Beziehungen zwischen
Frauen»9. Mit dem Wegfallen der Geschlechtshierarchie
(Frau/Mann) entfällt also nicht automatisch die
Beziehungshierarchie.

Zurückkommend auf die Macht-Definition von Audre
Lorde im Sinne von Befähigung, Kraft, Stärke, leiten die
Autorinnen über zu einer Kritik an der Renaissance der
«anderen» Macht unter Frauen. Sie beschreiben den teils
stürmisch begrüssten, teils heftig beklagten Wertewandel
unter Lesben der 90er. Durch die zunehmende Akzeptanz

in der Gesellschaft - ich lasse das mal so stehen - hätten

sich Lesben angepasst, heisst es da. Angepasst an
die heterosexuelle Norm. Eine Folge unter vielen: Das

sogenannt heterosexuelle Begehren ist in, Feminismus
ist out. Die Macht über andere wird auch fur Frauen zur
Erotik erhoben. Stichworte in diesem Zusammenhang
sind S/M, Lesbenpornos, Camp, Drag, Queer (Politics)10,
aber auch Postmoderne und Postfeminismus. Die Begriffe

«Post...» zeigen ja deutlich an, dass «etwas» vorüber ist
und eine neue Ära begonnen hat. Als Beispiel zitieren sie

die Therapeutin Margaret Nichols aus einem Buch fur
Lesben: «Wir sollten überlegen, ob unseren feministischen

Auffassungen zum Trotz ein bisschen Druck der
Beziehung vielleicht guttut; Druck kann die Wünsche
einer Partnerin deutlich machen und muss nicht zwangsläufig

Anzeichen für gewalttätiges Verhalten sein.»11

Ob es das war, was Shulamith Firestone gemeint hat,

- mit «sie können nun genau das tun, was sie wünschen»?
Ich bezweifle es.

Janz und Steffens beziehen deutlich Stellung.
Ausgehend von den «privaten» Konstellationen über
gesellschaftliche Veränderungen ziehen sie eine klare Linie
hin zum «harten, gewaltfreundlichen/-freudigen» Klima
in diesem Jahrzehnt. Vielleicht ist sie etwas zu zwingend
mit Argumenten gepflastert, diese Argumentationslinie,
auch wenn ich beinahe jeden Satz, jede Zeile
unterschreiben kann - sprich: ich meine Einschätzungen,
Meinungen und Erfahrungen wiederfinde. Es bleibt der
Eindruck, dass hier die Ränder zu scharf, zu wenig durchlässig

sind. Janz und Steffens sehen ihre Analyse als

Diskussionsangebot, in diesem Zusammenhang ist eine
pointierte Formulierung durchaus notwendig. Im Sinne
eines politischen Ansatzes bzw. einer Forderung schlies-
sen sie mit einem Zitat von Sarah Hoagland: «Ich
behaupte, dass wir durch Zuwendung zueinander ethische
Werte entdecken können, die der lesbischen Existenz

angemessen sind, Werte, die wir als moralisch Handelnde
wählen können, um unserem Leben als Lesben Sinn zu
verleihen. Mit der Forderung nach Separation vom
bestehenden heterosexuellen Wertesystem fordere ich eine
Revolution der Moral, eine Revolution des Lesbianis-
mus».12

«Der Feminismus muss sich auf die

Befreiung des weiblichen Imaginären konzentrieren

und nicht auf die Zügelung männlicher Lust.

Welche Ausmasse nimmt die Gewalt in der Realität von Frauen

an und wie schrecklich ist die Gewalt in einer Welt,

in der jedes Individuumstarren Zuschreibungen, als Mann oder

Frau, als weiblich oder männlich, unterliegt?»
Drucilla Cornell, 1995"

Mit Drucilla Cornells «Die Versuchung der Pornographie»

ist 1995 ein weiteres Buch zur Pornographiedebatte

in den USA erschienen. Cornell bezieht sich vor
allem auf Catharine MacKinnons Buch «Nur Worte», das seit
1994 auf Deutsch zugänglich ist.

MacKinnon hatte Ende der Siebziger zusammen mit
Andrea Dworkin einen Gesetzesentwurf gegen
Pornographie entworfen. 1979 erschien dann Dworkins Buch

«Pornographie. Männer beherrschen Frauen», 1987 auch
in deutscher Sprache, wohl im Zusammenhang bzw. als

Unterstützung für die von Alice Schwarzer lancierte Por-

No-Kampagne. Ulrike Herwarth, die die Debatte in den
Staaten und anschliessend in der BRD schreibend
mitverfolgte, beschreibt die Vorgeschichte - bzw. «Ur-



Sprunge» aus den Staaten - der PorNo-Kampagne Ende

November 1987 in der Berliner «taz» (siehe Kasten)

«Anfang der siebziger Jahre entstand in den USA aus den

Gruppen "Frauen gegen Pornographie" die Anti-Pornographie-
Bewegung Frauen besetzten Verlage, die Pornos herausbrachten,

prozessierten gegen Zeitschriften, demonstrierten vor Pornoki-

nos, Sexshops und Playboy-Clubs "Pornographie ist die Theorie,

Vergewaltigung die Praxis", hiess ihre Devise

Ihre Öffentlichkeitskampagnen und gerichtlichen Klagen
schafften es jedoch nicht, die ekelhaftesten und brutalsten Pornos

aus dem Verkehr zu ziehen Wie zum Beispiel der Film

"Snuff", in dem en detail die Folterung, Zerstückelung und

Ermordung einer Frau dargestellt wurde Pornographie war "freie

Meinungsäusserung" und daher von der Verfassung geschützt
1979 erschien Andrea Dworkins Buch "Pornography", das fur die

Anti-Pornographie-Bewegung zu einer der wichtigsten Grundlagen

wurde Dort fuhrt sie folgenden Schluss herbei
Pornographie spiegelt patriarchalische sexuelle Beziehungen wider,
diese basieren auf Mannermacht und werden mit Gewalt druch-

gesetzt Ergo ist Pornographie Gewalt Gesetze mussten her,

um Frauen vor Pornographie zu schützen
Doch der Ruf nach dem Staat - Reagan war bereits an der

Macht - nach Zensur oder gar Verbot, stiess bei zahlreichen
Feministinnen nicht auf Zustimmung Sie fürchteten, dass

Forderungen dieser Art in erster Linie in die Hände der "moral
majority" arbeiten wurden, die ihren Feldzug gegen das ERA [Equal

Right Amendment, Verfassungszusatz, der gleiche Rechte

garantiert, sd], die Abtreibung und die Homosexuellenrechte an

getreten hatten Die Spaltung war da 1982 kam es auf einer
Konferenz in New York zum Thema Sexualitatspolitik zu heftigem

Streit Eine starke Fraktion, die sich u a zum Sado-Maso-

chismus bekannte, klagte über Diskriminierung in der
Frauenbewegung und forderte die "freie Sexualität" ohne Tabus und

Zensur Draussen protestierten "Frauen gegen Pornographie" mit
einem Flugblatt gegen "die Repräsentantinnen von Organisationen,

die Pornographie unterstutzen und produzieren, die
Sexrollen und Sadomasochismus unterstutzen und die mit den

gemischten und schwulen padophilen Organisationen
zusammenarbeiten" Der Konflikt spitzte sich zu, als 1983 in
Minneapolis/Minnesota der Stadtrat die erste Anti-Pornographie-Ver
Ordnung (ordinance) verabschiedete Das Modell dafür hatten die

Rechtsanwaltin Catharine A MacKinnon und Andrea Dworkin

ausgearbeitet Danach ist Pornographie Diskriminierung Alle, die

sich durch Pornographie herabgesetzt und beleidigt fühlen,
können zivilrechtlich klagen gegen Hersteller und Vertreiber

Klagen können aber auch die, die zur Pornographie gezwungen
wurden und diejenigen, die Opfer wurden von Gewalttaten.die
durch die Stimulation von Pornographie ausgelost wurden
Der Entwurf wurde mit leichten Veränderungen vom Stadtrat

von Minneapolis verabschiedet Der Burgermeister legte Veto

ein Die Verordnung nahm ihren Weg durch die gerichtlichen
Instanzen und wurde letztendlich zugunsten der "freien
Meinungsäusserung" abgelehnt

Und wie verhalten sich die Gegnerinnen der Anti-Porno-
graphiegesetze7 Die schärfsten Kritikerinnen haben sich zu

FACT, The Feminist Anti-Censorship Task Force (Feministische
Anti-Zensur Sondergruppe) zusammengeschlossen FACT gründete

sich als direkte Antwort auf die Verordnungen in Minneapolis

Ihre Mitglieder lehnen Zensur oder Verbot von
Pornographie ab

In verschiedenen Städten [der USA, sd] hatten vor allem

Vertreterinnen des "right wing" den Gesetzesentwurf aufgegriffen

Es hatte sich noch nie bewahrt, die Interessenvertretung
von Frauen in die Hände einer Regierung zu legen "Die Anti-Por-

nographie-Kampagne hat sich darauf versteift, dass Sexualität die

gefahrlichste Form von Sexismus überhaupt ist», so ein FACT-

Mitglied, «sie schafft eine prude und sexualfeindliche Atmosphäre,

die Frauen weis machen will, dass es eine korrekte Linie in

der Sexualität gibt, die unbedingt verfolgt werden muss "

Die Kritik der Pornographie-Gegnerinnen an FACT ist nicht

weniger scharf Sie werfen den "sexual liberals" vor, unter dem

Mantel der freien Meinungsäusserung gemeinsame Front mit den

linken Mannern gegen Fraueninteressen zu machen Fur Andrea

Dworkin sind jene Frauen keine Feministinnen, sondern
"Kollaborateurinnen" und "Werkezeuge in der Hand der Pornographen

»

Ulrike Herwarth «Puritanismus statt Pornographie», in «taz»,
23 11 1987, S 9, publiziert in Autonomen Forschungsstelle
Schwarze Witwe (Hrsg Dokumentation Archiv-Einblick, Nr 1,

Pornographie, Marz 1988, S 18 Munster

1986 setzt das Buch «The Pornography of Representation»

(deutsch «Pornographie Die Macht der Darstellung»,

1988) von Susanne Kappeler die Debatte mit neuen

und vertieften Einsichten fort
Nun scheint die Debatte darüber, was Pornographie ist

und was nicht, in den Staaten erneut belebt, nicht zuletzt
im Zusammenhang mit der Welle der sogenannten political

correctness seit der Mitte der neunziger Jahre Es

geht immer noch um einen Gesetzesentwurf, der den
Missbrauch von Frauen durch Pornographie und den
Missbrauch der Frauen, die an der Pornographieproduktion

beteiligt sind, verhindern und/oder eindämmen soll
Es geht weiterhin um das First Amendment, ein
Verfassungszusatz, der die Rede- und Meinungsfreiheit in den
Staaten garantiert In den neuesten (Gesetzes-)Entwurfen
wird wiederum das Recht auf Gleichheit gegen das Recht
der Redefreiheit abgewogen



Die gesellschaftliche Situation hat sich seit den siebziger

Jahren geändert. Nicht dass das Patriarchat endlich
in die Knie gezwungen worden wäre, ganz zu schweigen
von den Pornoproduzenten, die weiterhin wacker ihr
Geld verdienen, d.h. verdienen lassen. Aber der
Feminismus hat sich verändert. Es gibt nicht mehr ein Dogma
im Feminismus der westlichen Industrieländer. Und die
fundamentalistische Rechte, in den Staaten meist fanatisch

religöse Gruppierungen, hat sich längst der Rede

gegen die Pornographie angeschlossen.
Dies wiederum hat verschiedene Feministinnen

immer wieder dazu veranlasst, sich von Zensur und Verbot

zu distanzieren. Zu diesen gehört Drucilla Cornell. Sie

plädiert in erster Linie für die Stärkung des

Selbstbestimmungsrechts der Pornoarbeiterinnen, will somit nicht
(nur) den Staat zu Hilfe rufen.

Cornell möchte - wie MacKinnon auch - die
Pornographie vom Strafrecht ins Zivilrecht übersiedeln, um so
Frauen die Möglichkeit zu geben, gegen pornographische
Produkte zu klagen. Des weiteren plädiert Cornell für die

Erstellung eines sogenannten «Flächennutzungsplans
für Pornographie-Zonen», «pornographiefreien»
Quartieren etwa. Diese «Freihaltezonen» beziehen sich dann
zum Beispiel auf die Werbung bzw. Belegung der
Werbeflächen oder auf ein Verbot von Pornoläden, -kinos etc.
Diese Zonen sollen verhindern, dass Personen unfreiwillig

der Pornographie ausgesetzt werden. Cornell
begründet die Nützlichkeit dieser Zonen mit - und hier
distanziert sie sich vehement von MacKinnon und somit von
Andrea Dworkin - einer anderen Definition von
Pornographie und letztlich auch von Sexualität.

Cornell schreibt: «"Pornographie", so MacKinnon,
"springt nicht von den Regalen und greift Frauen an.
Frauen können theoretisch gefahrlos an Warenhäusern,
die mit Pornographie vollgestopft sind, die ruhig in ihren
Verpackungen sitzt, vorbeilaufen." Frauen wird jedoch
Schaden zugefügt durch die Herstellung von Pornographie

und durch die Folgen ihres Konsums. Um diese These

aufrechterhalten zu können, ist MacKinnon auf eine
äusserst umstrittene Einschätzung des kausalen
Zusammenhangs von männlicher Gewalt und Pornographie
angewiesen. Im Gegensatz zu MacKinnon befürworte ich
die Einrichtung von Zonen nicht auf der Grundlage dessen,

was die Pornographie bei ihren männlichen
Konsumenten auslöst, sondern aufgrund des Unrechts, das sie
Frauen durch aufgezwungenen Konsum zufügt. Der
Feminismus sollte sich nicht ausschliesslich darauf konzentrieren,

was Frauen von Männern angetan worden ist.
Vielmehr sollte er beständig nach Wegen suchen, in
denen Frauen ihre eigenen Phantasien von den Zwängen,
die ihnen durch starre Weiblichkeitsvorstellungen
auferlegt werden, befreien können. Zonen sollten eingerichtet

werden, damit Pornographie unseren Blicken
entzogen wird.»15

Im Vergleich dazu eine Definition aus Andrea Dwor-
kins «Pornographie» von 1979:

«Das Wort "Pornographie", abgeleitet vom
altgriechischen porne und graphos, bedeutet "über Huren

schreiben". Porne bedeutet "Hure" ,und zwar spezifisch
und ausschliesslich die unterste Klasse der Huren.
Das Wort "Pornographie" bedeutet nicht "über Sexualität

schreiben" oder "Darstellung des Erotischen" oder
"Darstellung sexueller Handlungen" oder "Wiedergabe
sexueller Dinge" oder irgendein anderer Euphemismus16
dieser Art. Es bedeutet die schriftliche und bildliche
Darstellung von Frauen als wertlosen Huren. Im antiken
Griechenland galten nicht alle Prostituierten als wertlos:
nur die "porneia".» Und weiter unten: «Im männlichen
System sind Frauen Sexualität; Sexualität bedeutet Hure.
Die Hure ist "porne", die niederigste Hure, die Hure,
die allen männlichen Bürgern gehört: die Schlampe, die
Votze. Sie kaufen bedeutet Pornographie kaufen. Sie

haben bedeutet Pornographie haben. Sie sehen bedeutet

Pornographie sehen. Ihr Geschlecht sehen, besonders

ihre Genitalien, bedeutet Pornographie sehen. Ihr
beim Sex zusehen bedeutet der Hure beim Sex zusehen.
Sie benützen bedeutet Pornographie benützen. Sie wollen

bedeutet Pornographie wollen. Sie sein bedeutet
Pornographie sein.»17

Diesem Ausschnitt hört frau deutlich die späten
siebziger Jahre an; heute verpackt sich die feministische
Radikalität eher in lacansche Diskurse...18

Welchem Gesetz unterliegt das Begehren - das ist die
Frage, die Cornells Auseinandersetzung mit MacKinnons
Standpunkt zur Pornographie untergründig leitet.

Barbara Vinken fasst die Positionen der beiden Frauen
in ihrem Vorwort von «Die Versuchung der Pornographie»

zusammen: Für MacKinnon sei Pornographie
zweidimensionaler Sex und funktioniere nach dem
Reiz-Reaktions-Schema. Auf den durch die Abbildung entblösster
Geschlechtsteile ausgelösten Reiz folge prompt die Reaktion:

Erektion und Onanieren. Wie der Pawlowsche Hund19,

so könne auch der Mann nicht anders, sein Begehren sei

konditioniert. Deshalb folge auf Pornographie immer die
Tat. Diese Argumentation erlaube MacKinnon, die
Pornographie nicht mehr der Redefreiheit sondern dem
Zivilrecht zu unterstellen (das über Taten richtet). Es geht
somit um Taten, die Worte und Bilder zwangsläufig auslösen

würden, nicht nur um die Worte oder Bilder selbst.
Im Gegensatz dazu gehe es Cornell darum, Pornographie

nicht als Realität, sondern quasi als
Aufzeichnungsmodus zu beschreiben. Pornographie sei in einem
radikalen Sinne Fiktion, sofern es in ihr darum gehe, ein
phantasmatisches Szenario als die «nackte Wahrheit des

Sex» darzustellen. Pornographie sei dann die reine Form
der Fiktion. Der Fiktion, dass Sex als solcher existiert.



Für MacKinnon heisse Sexualisierung der Frau
Schwächung und Unterdrückung. Der von ihr vertretene
radikal-konservative Feminismus sei ein Feminismus
protestantisch-puritanischer Ausprägung, in der die Frau
sich als Subjekt dagegen wehrt, zum Objekt der Lust
gemacht zu werden. Die Frau könne - bei dieser Weltsicht
- ihre Subjektivität nur auf Kosten ihrer Erotik behaupten;

das jedenfalls scheint, so Vinken, der in dieser Form

von der Gesellschaft geforderte Preis zu sein, den sie als

bürgerliches Subjekt mit Anspruch auf Gleichberechtigung

zu zahlen hat.
Weibliche Lust im pornographischen Szenario sei für

MacKinnon ein tragisches Missverständnis. Die Welt ist

unterteilt, um es mit Andrea Dworkins Worten zu
sagen, in «fuckers» und «fuckees»20, Mächtige und
Ohnmachtige. Als Subjekt der Lust komme die Frau bei
MacKinnon nicht vor.

Cornell hingegen, so fuhrt Vinken weiter aus, stehe
fest in der liberalen Tradition der 68er und ihrem
Versprechen einer Befreiung zur Lust. Sex trage bei ihr nicht
den Stempel gesellschaftlicher Unterdrückung, sondern
das Versprechen der Revolution. Den vorlaufig
unauflösbaren Konflikt zwischen der realen Gewalt gegen
Frauen und dem zu suchenden Begehren der Frauen lost
Cornell, indem sie daraus zwei Themen macht. Zum einen

geht es ihr um die Schaffung von Freiraumen für Frauen
und die Einschränkung von Mannern, zum andern um
die Entwicklung einer symbolischen weiblichen Ordnung,
in der «weibliches Begehren» möglich ist/wird.

Cornell schreibt: «Meine Kritik an MacKinnons Bezug
auf das männliche Imaginäre als das Imaginäre schlechthin

richtet sich gegen die ausdrückliche Gleichsetzung von
männlichem und geschlechtlichem Imaginären. Diese

Gleichsetzung ist philosophisch nicht haltbar. Das

heisst nicht, die Unterdrückung derjenigen unter uns zu
bestreiten, die als Frauen bestimmt worden sind - die
starre Art und Weise, in der wir als Feministinnen
bestimmt worden sind, eingeschlossen. Wir bestreiten, dass

das alles ist, was wir sind. Es kann niemals eine Analyse all
dessen geben, was wir Frauen sind.»2'

Ich kann mich den Schlüssen von Vinken bzw.
Cornells Argumentation nicht uneingeschränkt anschlössen.

Oft geht es darum, die «passendste» Stelle aus dem
Werk der anderen zu zitieren, Cornell über MacKinnon,
Vinken über MacKinnon, als Teil eines «Wortkrieges»
wie mir scheint - vielleicht ja auch einer Art «Tatenkrieg»,

wer weiss.22

«Versuchung der Pornographie» ist eine interessante
Mischung aus feministischer Rechtsdebatte und philoso¬

phischem Diskurs. Besonders spannend wird es allerdings,
wenn frau parallel dazu MacKinnons «Nur Worte» liest.
Cornell selbst bezeichnet ihre Haltung als «ethischen
Feminismus», als - wenn ich es recht verstanden habe -
einen der Freiheit verpflichteten Feminismus, möglichst
ohne moralisierende Schranken. Gegen den Schluss ihrer
Ausführungen - wie immer, wenn die symbolische
Ordnung Fuss fassen will - wird der Inhalt weniger griffig und
erfordert ein hohes Mass an Konzentration, vor allem
aber an Einfühlungswillen. Im Zentrum der Differenzen
stehen dann Fragen nach weiblichem Subjekt und
Begehren. Die harte Realität der Pornographie ist scheinbar
in den Hintergrund geruckt. Der Raum wird dann
grenzenlos und die Gedanken versuchen das bislang
Undenkbare. Zum Schluss noch einmal Cornell:

«Wenn diejenigen, die nichts mit der pornographischen

Industrie zu tun haben, behaupten zu wissen, wer
Ona Zee ist, weil sie wissen, dass sie ein Pornostar ist,
dann nehmen sie sie nicht wahr, dann missverstehen sie
sie. Dieses Missverständnis ist fur den Feminismus
tragisch, weil es bedeutet, die Konfiguration des mannlichen
Imaginären zu akzeptieren, das uns einmal mehr in
unseren Unterschieden und in unserer Vielfältigkeit
auslöscht. Ethischer Feminismus beginnt im Gegenteil mit der

Anerkennung, dass uns die andere Frau durch die

aufgezwungenen imaginären Strukturen, in den wir qua
Weiblichkeit zu leben haben, unbekannt ist. Im Prozess
des Neuschreibens unseres Selbst betreten wir einen neuen

psychischen Raum, in dem wir uns als von uns
verschieden kennenlernen. Dieser Respekt für die Differenz
lässt Differenz nicht zu einer erstarrten, idealisierten
Kategorie werden. Er erkennt nur an, dass wir als Frau nicht
Eins sind - und ganz besonders nicht eine Frau, die in
unserer Kultur als die phantasmatische Figur des blutenden

Loches projiziert wird.»23

«Thema Sex

Schon spitzen alle die Lauscherchen, beziehungs¬

weise reissen die Glubschauglein auf, und

streifen den Fehdehandschuh über
Was wird die da wohl über Sex zu sagen haben1

Schalten wir uns doch zunächst ein in die

beliebte Sendung 'Fragen Sie die Zeitgeist!' »

Gl ta Tost"

«Die Modefotografie [hat] die sexuelle Revolution des

20 Jahrhunderts erst richtig ins Rollen gebracht
Selbst wenn Ellen von Unwerth sich als Künstlerin

versteht, ist sie in Wahrheit nur Teil eines endlosen

sexuellen Befreiungskrieges »

Camille Paglia25

Noch eine sexuelle Revolution? - Ich nehme das Buch
in die Hand und fange erst mal vorne an. Ich lese die
Einleitung der deutschen Ubersetzung von «Susie Sex-

perts Sexwelt für Lesben» und kann mich nicht entscheiden

ob ich schmunzeln soll oder mich argern. Schmunzeln
über die absolut überdrehten Formulierungen, über die
Direktheit - oder ärgern über die Überheblichkeit, die mir
da entgegenstrahlt und lauthals verkündet: Hier spricht
die Wahrheit und nichts als der reine Sex.



Ich lese einen kurzen Ausschnitt zur Illustrierung aus
der Einleitung. Ich möchte herausfinden, ob dieses Buch

mehr als Unterhaltung sein möchte, was ja bei Büchern
über Lesben und Sex meistens der Fall ist. In der Einleitung

der deutschen Herausgeberinnen heisst es: «Wir
versuchen, dem Vorbild unserer USA-Sisters nachzukommen",

die männliche Sprache auszuziehen, in unserem
Sinne instandzubesetzen und aufzuwerten. Hiermit sei

Euch auch ein Raufruf an die Möse gelegt, bewusst
"Schweinekram" anzuwenden und uns neue obschöne
Wörter weiterzutragen." Und weiter unten: «"Let's have

fun" ist die Parole des lesbischen Sexzesses um die
Jahrtausendwende. Dornmöschen ist wachgeküsst.»26

Susie Bright ist - darauf weist ihr Künstlerinnenname

Susie Sexpert hin - eine bekannte Figur im US-

amerikanischen Pornogeschäft. Bright arbeitet seit 1981

im ersten feministischen Sexshop «Good vibrations» in

Californien, war von 1984 bis 1991 Herausgeberin der
feministischen Sex-Zeitschrift «On Our Backs». Ausserdem

hat sie bei zahlreichen Filmen mitgewirkt, allein
von 1988 bis 1991 fünf Bücher veröffentlicht und
zahlreiche Artikel geschrieben, u.a. auch einige Jahre lang eine

Kolumne über Pornofilme im «Penthouse». Heute lebt
Bright mit ihrer 5jährigen Tochter in San Fransisco.

Der Sammelband «Susie Sexperts Sexwelt für Lesben»

enthält eine Reihe von Artikeln, die Bright für die
Zeitschrift «On Our Backs» geschrieben hat - dort in der
Kolumne «Toys for us» (das heisst: Spielzeug für uns, gemeint
sind Lesben). Das Buch besteht also aus kurzen Texten,
meist ein bis zwei Seiten lang. Die Artikel haben Titel
wie: Das erste Mal - Machen Vibratoren süchtig? - Gurken
und andere Südfrüchte - Sex macht erfinderisch - Leck

mich doch...!
Ich greife mir einen Artikel heraus und lese, ich lese

einen nächsten, und noch einen. Und merke, dass mir das
Lesen allein nicht reicht. - Was mir fehlt, ist - nein, nicht
das ausprobieren -, ist das Umfeld dieser kurzen Glossen.
Sie sind schmissig geschrieben, mit viel Tempo und
«Sprutz», sie nehmen kein Blatt vor den Mund, aber
irgendwie kommt mir das ganze so oberflächlich vor. Gut,
wenn's ums Vergnügen geht, reicht ja vielleicht eine
neue Idee, eine Anregung, um mal was mit der «Freundin»

auszuprobieren. Ich frage mich einfach, warum
Bright mir als Leserin weismachen will, ihre Tips seien
wirklich so neu, so besonders. Gita Tost ortet in den

«Sexratgebern» - und da will Bright mit ihrem Buch sicher
auch dazugehören - «unausgesprochene Grundannahmen.

Nachdrückliche Normen zwischen den Zeilen. Nicht
näher definierte Ideale»28.

Andrea Juno führte 1991 ein längeres Interview mit
Bright, das in dem von ihr zusammen mit V. Vale
veröffentlichten Buch «Angry Women» nachzulesen ist. «Angry

Women» beschäftigt sich nach Aussage der
Herausgeberinnen mit unserem Überleben in der Zukunft auf
dem Planeten Erde. Ich übersetze aus dem US-Amerika-
nischen: «Wir brauchen eine Renaissance der Hoffnung,
die uns die Wut bringen kann. Wir brauchen eine Renaissance

der Hoffnung in einer Kultur des Zynismus, die
mit dazu beigetragen hat, die weitverbreitete Haltung
von Passivität und unterwürfiger Akzeptanz in uns
einzupflanzen. In dieser Kultur tritt Konsum an die Stelle
von Kreativität. Um zu überleben, muss alles neu
überdacht werden.»25

Juno und Vale haben in diesem Sinn eine Sammlung
von Äusserungen und Stellungnahmen von 16 Künstlerinnen,

wie sie es nennen: innovativen Frauen,
zusammengestellt. Dort erzählt Bright von ihren ersten Schritten

in der Pornoszene, wie sie - aus Frustration über den
Feminismus, vor allem die Prüderie der Anti-Pornokampagnen

in den 70ern und 80ern, sich für die sexuelle
Befreiung und nicht mehr ausschliesslich die feministischen
Befreiung einzusetzen begann. Remember: «Renaissance
der Hoffnung in einer Kultur des Zynismus»

In diesem Interview wird auch ihr ideologischer
Hintergrund, die Theorie, mit der sie begründet, warum sie
Sex ins Zentrum allen Lebens setzt, deutlich. Die sexuelle

Revolution, so Bright, unterscheide sich vom Feminismus

[der ja schliesslich auch eine Revolution, also eine radikale
Veränderung der Gesellschaft zum Ziel haben kann, s.d.]
darin, dass die sexuelle Revolution die «sexuellen
Unterschiede» (differences based on sexuality) als grundsätzlichen

Mechanismus der Gesellschaft betrachtet und nicht
das Patriarchat, das der Feminismus auflösen will (differences

based on sex/gender). Bright argumentiert, dass die

Unterwanderung, Aushöhlung der sexuellen Differenzen
bei der Fortpflanzung und der Familie als Keimzelle der
Gesellschaft ansetzen muss. Hier allerdings leuchtet mir
dann - in der Theorie - ihre Unterscheidung zum
Feminismus nicht ein. Denn auch der Feminismus sieht die
Koppelung der Sexualität an die Fortpflanzung und das

Festhalten an der traditionellen Familie als Grundpfeiler
des Patriarchats an. Auf die Frage, was denn dem
Feminismus fehle, gibt Bright keine Antwort.

Auch in der Umsetzung ihrer Theorie unterscheidet
sich die sexuelle Revolution nicht so sehr vom
Feminismus. Im Interview nennt Bright an erster Stelle das

Brechen von Tabus als Mittel zur Bewegung, als Mittel
zum Aufbrechen alter und zum Finden neuer Muster. Sie

sagt: «Ich sehe das in jeder Kultur, alles was angsterre-



gend ist (horrifying), alles, was jenseits sogenannter
gesunder gesellschaftlicher Vorstellungen ist, - alles, was als

Tabu bezeichnet wird, wird erotisiert, wird erotisch. In

diesem Land gehören dazu Beziehungen zwischen
Schwarzen und Weissen, Vergewaltigung, Inzest. Und alles

was tabu ist, ist ebenso oft sexuelles Dynamit. Sexuelle
Tabus lösen eine Katharsis aus.»3'

Wenn wir also «Susie Sexperts Sexwelt für Lesben»
lesen und umsetzen, lösen wir in uns eine Läuterung
aus, sind Teil einer weltweiten Revolution. Aber ist das
dann noch lustvoll? Eingespannt sein in einen grösseren
Plan, sich dessen bewusst zu sein, dass mein Handeln dazu

beiträgt, die Welt zu verändern, hat dieses Bewusstsein

mit Lust und Sex zu tun? Wenn ich Brights Artikel lese,

nicht viel. Denn da geht es um den Genuss im Moment,
um das Fühlen, Spüren, um den Spass. Nicht etwa um

Zusammenhänge, auch nicht um Pläne und erst recht
nicht um Revolution. -

Susie Bright spricht in dem Interview mit Andrea Juno
aber auch davon, dass Sex zu privat sei und mehr an die
Öffentlichkeit geholt werden müsse, nicht zuletzt um
die starren Sex-Muster aufzubrechen. Die Frauen der
Zeitschrift «On Our Backs» hätten auch versucht,
«andere» Pornos, Lesbenpornos, zu machen. Allerdings sei die

Finanzierung solcher Projekte äusserst schwierig, meint
Bright. Den klassischen Porno für Männer hält sie für zu
beschränkt.

zustand belassen wird, als Schutzzone, in die sich das

von allen Seiten bedrängte Individuum zurückziehen
kann.»34

Und so werden auch Brights Ratschläge und Überlegungen

auf der «praktischen Ebene» umgesetzt, «reingezogen».

Wenn sie allerdings mit der Zeit eine Diskussion
auslösen kann, kommen wir dem von ihr gesetzten Ziel
schon etwas näher.

Was Susie Bright alias Susie Sexpert mit ihren Artikeln
einlöst, ist die geforderte Direktheit in der Sprache, das

Brechen von Tabus, indem sie davon spricht. Damit kann
sie Lesben viel Druck wegnehmen, sich «sexuell korrekt»
zu verhalten. - Oder aber einen neuen Regelkatalog von
«musts» mitaufbauen helfen, wo doch so viele wissen
wollen, wie's «richtig» gemacht wird, wo die «Rezepte»
zu finden sind.35

Die sexuelle Revolution allerdings, die vielbeschworene,

hat noch nicht stattgefunden, vielmehr droht sie

von einer gut florierenden Pornoindustrie vereinnahmt zu

werden. Mit diesem Stückchen Revolution, vom Ladentisch

in die gute Stube getragen, mit dem Brechen von
Tabus in den eigenen vier Wänden, unter vier, sechs oder
acht Augen oder Mosen wurden nämlich - meines Wissens

- bisher noch keine Revolution ausgelöst. - Es wird immer
noch dafür gekämpft. Heute wie früher auf verschiedenen
Seiten. -
In verschiedenen Welten.

«On Our Backs», die Zeitschrift, in der die Artikel von
Bright erschienen sind, trägt den Untertitel «Unterhaltung

für die abenteuerlustige Lesbe». Der Name ist
ironisch gemeint und spielt darauf an, wie lustvoll es sein

kann, als Frau auf dem Rücken zu liegen. Der Name «On
Our Backs» ist ganz bewusst eine Anspielung auf die
erste feministische Zeitschrift in den USA «Off Our Backs».

Sheila Jeffreys nennt die erklärte Politik der Sexmagazine

für Lesben die Entpolitisierung lesbischer Lebensweisen.

Sie illustriert das mit einem Satz, den «On Our Backs»

- das Sexmagazin - von «Off Our Backs» - dem feministischen

Magazin - übernommen hatte, allerdings etwas
verändert:

«In "Off Our Backs" heisst es: Eine Lesbe ist der Zorn
aller Frauen, verdichtet bis zur Explosion. In "On Our
Backs" lesen wir: Eine Lesbe ist die Lust aller Frauen,
verdichtet bis zur Explosion. Dieser Satz steht über dem
Bild eines mit Lederriemen gefesselten Frauentorsos mit
fest zusammengepressten Brüsten. An die Stelle politischer

Veränderung tritt persönliche sexuelle Befriedigung

durch S/M-Praktiken.»33

Ich denke, dass Brights sexuelle Revolution in der
Theorie sicher eine gesellschaftliche und somit politische

Veränderung zum Ziel hat, - nur, ob das mit der
Umsetzung klappt? Sex gilt - immer noch - mehrheitlich

als Privatsache. Auch Jeffreys unterstützt diese
gesellschaftlichen Dimensionen - wenn auch in einem
anderen Zusammenhang: «Die unpolitische Natur des
"Persönlichen" ist nicht heilig, wenn es um den Kampf gegen
sexuellen Missbrauch geht. Schwieriger scheint es, das

Persönliche zum Politischen zu erklären, wenn die sexuelle

Praxis auf beiderseitiger Zustimmung beruht
Für Liberale, auch für Feministinnen, scheint es wichtig,
dass wenigstens ein Lebensbereich irgendwie im Natur-

Sibylle Dorn


	Läuterung? Revolution? Befreiung im Singular?

