Zeitschrift: Frau ohne Herz : feministische Lesbenzeitschrift
Herausgeber: Frau ohne Herz

Band: - (1993)

Heft: 32

Artikel: Arsen und Doppelaxt : von der Tédlichkeit lesbischen Lebens
Autor: Hacker, Hanna

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-630858

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-630858
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Arsen und Doppelaxt

Von der Todlichkeit lesbischen Lebens

Liebe und Rache fiir das eigene Geschlecht: Frauen,
die sich miteinander verbiinden und T&tungswiinsche
phantasieren oder verwirklichen, sind Thema der lesben-
bewegten Kultur wie auch Projektionsfiguren patriarchaler
Angste. Zwischen Frauenliebe und Ménnerhass bestehen
morderische Konstruktionen. Ist «die Geschichte der
Frauen, die toten, die Geschichte der Frauen» wie Ann
Jones meint? Frauenbeziehungen konstituieren Verhélt-
nisse zum Toten, und umgekehrt. Kriegerinnen, Amazo-
nen, Piratinnen, Soldatinnen, Girl-Gangs, die Schiesswii-
tige, die Schlagkriftige, die Giftmorderin, die Karrierist-
in, die iiber Leichen geht, auch die Feministin schlechthin
sind als Figuren, als Formationen lesbisch konnotiert.
Aus der Fiille der Mythen zum Motiv «frauenliebende
Killerinnen» greife ichim folgenden einige Diskurse zum
«Krieg der Geschlechter» in der Neuen Frauen/Lesben-
bewegung und zum Umgang mit «Mannermorderinnen»
seitens patriarchaler Offentlichkeiten heraus. Hinter-
griindig bleibt zu fragen, wer die Geschichten erzihlt, wer
hier das Opfer ist, und wie es um die Todlichkeit «unter
uns» bestellt ist.

Aus-Denken des Geschlechterkrieges

Kollektive Konstrukte der «starken Frau» sind konsti-
tutiv fiir Aktions- und Organisationsformen von sich als
politisch begreifenden Frauenzusammenhingen. Aus-
einandersetzungen mit Figuren und Konfigurationen der
Kimpferin, Richerin, Téterin, Morderin fiir das eigene
Geschlecht und seine Befreiung begleiten die Diskurs-
und Organisationsgeschichte, die Theoriebildungspro-
zesse, Praxisdebatten und Literarisierungen der westli-
chen Frauen/Lesbenbewegung.

In der literarischen Vision «Les Bergeres de 1’ Apo-
calypse» von Frangoise d’Eaubonne (1977) ziehen amazo-
nenhafte Aufriihrerinnen von Stadt zu Stadt und richten
jeden Mann hin, dessen Tod vom Tribunal aller Frauen
vor Ort beschlossen wird.

«Frauen (...)! Das erste Mal in der ganzen Mensch-
heitsgeschichte werden wir Recht sprechen, als Frauen,
die Ménner verurteilen. Wir haben Euch gerade befreit,
aber nur Ihr allein kénnt heute, in diesem Augenblick,
diese Befreiung in Frage stellen oder sie vollenden. Thr
sollt frei sein, frei sogar, die Sklaverei zu wiihlen.»

Es erweist sich, dass es kaum einen Mann gibt, dem
nicht zumindest eine Frau den Tod wiinscht.

Seit den spiten sechziger Jahren versucht der so gut
wie immer auch lesbische frauenbewegte utopische Ro-
man, die historische Uberwindbarkeit des Patriarchats in
ihren Voraussetzungen und Konsequenzen auszudenken.
Inden unter Feministinnen vielgelesenen Science Fiction-
Texten von Joanna Russ, Marge Piercy, Frangoise
d’Eaubonne, Marockh Lautenschlag, Sally Miller Gear-
hart und vielen anderen wird der Widerstand der Frauen

gegen «das Patriarchat» von Umweltkatastrophen, Kriegs-
bedrohungen, politischen Krisensituationen ausgelost,
die mit zunehmender Gewalt gegen Frauen einhergehen.
Die Rebellinnen fliichten in eine Enklave und/oderkamp-
fen als feministische Guerilleras blutig um ihr Uberleben.
Sie entkommen schliesslich dem Terror, bauen ihre uto-
pische Frauengemeinschaft auf, leben okologisch be-
wusst, 10sen das Ritsel der parthenogenetischen Fort-
pflanzung und bewiltigen Konflikte gewaltlos. Das Patri-
archat in Gestalt méannlicher Eindringlinge muss jedoch
stets aufs neue abgewehrt, vertrieben, auch morderisch
bewiltigt werden.

Das Weiter-Denken ganzer Gesellschaften, Kulturen
und Planeten verschrinkte sich historisch mit lesbisch-
feministischer Alltagserfahrung. Utopische Literatur wur-
de auf der Basis eigener frauenbewegter Praxis verfasst
und rezipiert. In ihren Anfangen diskursivierte die Neue
Frauen- und Lesbenbewegung den Totungswunsch, die
Anleitung zum Toten vehement und unmittelbar. SCUM,
die «Gesellschaft zur Vernichtung der Ménner», «wird
sich kalt und heimlich an die Opfer heranschleichen und
gerduschlos morden», propagierte 1968 Valerie Solanas,
die nicht zuletzt dadurch beriihmt wurde, dass sie auf
Andy Warhol schoss.

«SCUM wird alle Ménner téten, die nicht Mitglieder
der SCUM-Minnerhilfstruppe sind. Mitglieder der
Mannerhilfstruppe sind diejenigen, die fleissig daran
arbeiten, sich selbst zu eliminieren.» SCUM wird mit
Zerstorung, Pliinderei, Sabotage und Mord weiterma-
chen, bis das Geld-Arbeit-System nicht mehr existiert.»

Wo, fragte einige Jahre spiter die Franzdsin Annie
Cohen, wie Valerie Solanas vielfach iibersetzt und
kontrovers rezipiert, gibt es Anerkennung fiir die Gewalt
der Frauen?

«Warum soll revolutiondre Gewalt die Domine der
revolutiondren Ménner sein? (...) Jede Nacht trdume ich,
dass ich tote. Dass ich den tote, der meine Freundin
vergewaltigt hat. Den, der jeden Abend betrunken nach
Hause kommt und seine Frau verachtet. (...) Ich traume,
dass ich tote, (...) als einzige logische Antwort auf die
hollische und schreckenerregende Maschinerie der Mén-
ner.»

Der feministischen Opfertheorie der siebziger Jahre,
in der die Frau als unschuldig Geschlagene, Ausgebeute-
te, Geschundene figuriert, wohnte ein Wille zur Destruk-
tion des gesellschaftlich Gegebenen inne, der lesbisch
und weiblich-heterosexuelle Totungswiinsche noch kaum
zu trennen schien. Und manchmal scheint es, als hitten
sich triviale Ménnermythen der fiinfziger und sechziger
Jahre gegen ihre Erfinder gekehrt; als behielte der weisse
Ladykiller, der staatlich legitimierte Morder, Produktund
Produzent des Kalten Krieges, Geheimagent aus den
Roman(verfilmung)en von Ian Fleming, Donald Hamilton,

21



Henry Slesar recht, wenn er nach und nach erkennt, dass
seine strategischen Gegenspieler Frauen sind, iiber alle
Kontinente verschworen, einer Fiihrerin ergeben, kundig
aller Zerstorungs- und Fortpflanzungstechnologien und
bedrohlich (oder licherlich) in ihrem Griff nach der
Weltherrschaft.

Schon als Midchen, schrieb Christa Reinig 1976,
miisste frau «dastehn wie ein geballtes Hornissennest und
in threm Bauch muss es voll Zorn summen: Ich téte den
Mann, der mirinden Weg tritt. (...) Ein solches Weib zieht
mit dem Messer des Weltgesetzes durch die Butter der
Mannsgerichtsbarkeit und keine Gefahr, dass die
Minnerleichen, die links und rechts zur Seite fallen, ihr
im Traume erscheinen werden.»

Privater Terror und patriarchale Offentlichkeiten

Fiir die Lesbenbewegung im deutschsprachigen Raum
wurde ein Mordprozess zum Fanal: der sogenannte
Hexenprozess von Itzehoe (1974), in dem die Deutsche
Marion Ihns und die Dénin Judy Andersen zu lebenslanger
Haft verurteilt wurden, da sie einen Killer fiir den Ehe-
mann von Marion Ihns gedungen hatten. Emporung iiber
die Medienhetze, die sich gegen das lesbische Motiv der
Verschworung heftiger richtete als gegen das Mord-
komplott selbst, brachte Frauen/Lesben auf die Strasse.
Viele nicht-lesbische Feministinnen solidarisierten sich;
zuvor nicht-offene Lesben hatten in diesem Kontext ihr
Coming Out.

«Das, was (Minner) aus gesellschaftlicher Konven-
tion treiben, indem sie zu ehelichen vermeinen, ist ein-
fach: ein Wesen einer fremden Spezies an sich reissen und
unter sich zwingen. Daher sind Verbrechen der Ehemiin-
ner an den Ehefrauen in keiner Gesellschaft strafbar. Eine
Ehefrau, die in dieser Situation nicht resigniert, sondern
Selbstjustiz iibt, tut das zum Ruhme der weiblichen Art
und nicht zur Schande. Wire Herr Ihns fiir die laufenden
Meter Korperverletzung und Notzucht, begangen an der
eigenen Ehefrau, ordnungsgemass verhaftet, vor Gericht
gestellt und hinter Gitter gebracht worden, wére er heute
noch am Leben», kommentierte Christa Reinig in ihrem
Roman «Entmannung».

Wer ist das Opfer hier, da die Figur der modernen
Lesbe in den Diskurs der Medien und der Justiz gelangt?
Schriftsteller, Nervenirzte, Journalisten in serisen Blit-
tern und in der Boulevardpresse, Filmemacher und
Populérhistoriker der biirgerlichen Moderne erzéihlen die
Geschichten der «Ahninnen» von Marion lhns und Judy
Andersen. Am Anfang gibt es eine (heterosexuelle) Ehe
und einen Haushalt, zwischen den Zeilen Terror: Miss-
handlungen, Vergewaltigungen, Ausweglosigkeiten. Dann
taucht die Freundin auf - eine miitterliche, eine verruchte,
eine geldgierige, eine hassbesessene, liebende, leiden-
schaftliche, wie auch immer; eine Verfiihrerin zum Bosen
fiir die Kindfrau oder selbst die Téterin. Anschliessend

22

liegen Liebe, Hass und Gift dem Mann im Magen: Arsen
im Kartoffelpiiree fiir den Ehemann von Ella Klein in
einem Berliner Arbeiterhaushalt der zwanziger Jahre;
todlich. Arsen im Kaffee fiir den Ehemann von Leonie
Gessmann in einem grossbiirgerlichen Wiener Haushalt
kurz darauf; nicht todlich. Rattengift im Kaffee, im Most
und im Schnaps fiir den Ehemann von Marie Karner auf
einem Kéarntner Bauernhof in den friihen dreissiger Jah-
ren; nichttodlich. Arsen inden Cremeschnitten und Veronal
im Tee fiir den Ehemann von Stefanie Hein in einem
Wiener Nachkriegshaushalt; tédlich. Und zuletzt bereitet
das Gericht ein Happy-End fiir die zwangshetreosexuelle
Ordnung, gewiirzt mit Medienberichten iiber die «un-
natiirlichen Weibsteufel», von denen eine nur der anderen
horig ist: Gefiangnis, Zuchthaus, schwerer Kerker, Tod
durch den Strang oder die offentliche grosse Geste der
Verzeihung durch den mordangeschlagenen Mann. Wenn
Beziehungen zwischen Frauen tddliche Folgen fiir das
andere Geschlecht haben, «hort sich der Spass auf», wie
der Vorsitzende einer dieser Gerichtsverhandlungen es
formulierte. Ein anderer: «Vorsitzender: Haben Sie Ihrer
Frau verziehen? Zeuge: Acht Tage habe ich auf sie einen
riesigen Zorn gehabt, aber heute ist alles wieder gut. Wir
haben uns versohnt und ich hab ihr alles verziehen.»

Zu allerletzt ist frau versucht, Geschichten offentli-
chen Terrors von Frauen im Zeichen von «Postmoderne»
oder «Postfeminismus» zu betrachten: 1989 fuhren eines
Nachts vier lesbische Jugendliche im Auto durch Birsbane,
um «wahllos» und «ohne Motiv» ein ménnliches Mord-
opfer zu suchen und zu finden. Sie kdderten einen «Fa-
milienvater» mit dem Versprechen von Sex. Zwei der
Frauen t6teten ihn am Flussufer mit Messerstichen in den
Hals, das andere Paar sah zu und griff nicht ein. Die
australischen Medien formtendie Hauptangeklagte Tracey
Wigginton zum - archetypischen? - lesbischen Vampir.
Die sozial randstindige, drogenabhéngige, in ihrer Kind-
heitsexuell missbrauchte Morderin soll dimonische Macht
iiber ihre Freundinnen und Liebhaberinnen besessen ha-
ben und selbst von Vampirinnen-Trieben beherrscht wor-
den sein - bis zu dem Punkt, Spiegel gemieden, nur nachts
sich gezeigt, stets schwarz getragen und Blut aus den
todlichen Wunden ihres Opfers getrunken zu haben. Die
Gerichtsverhandlung fand Ende Januar 1991 statt und
dauerte neun Minuten. Die Schlagzeilen zur «ménner-
killenden Vampirin» verdrdngten in Australien die Be-
richterstattung iiber die Toten und Titer des Golfkrieges
von den Titelseiten der Zeitungen.

Killing Sisterhood?

Esscheintevident, dass das exzessive Ausphantasieren
einer Ausrottung aller Ménner Biologistisches und
Antihistorisches beinhaltet. SCUM hat es denn auch nie
gegeben. Die Debatten um die Briichigkeit der Kategori-
en «Mann» und «Frau», wie sie in Teilen der lesbischen
Theoriebildung aktuell sind, lassen zudem die Idee des
«Geschlechterkrieges» eigenartig iiberholt wirken.



Gleichermassen liegt auf der Hand, dass «reale» Mord-
geschichten fiir Frauen kein gutes Ende nehmen, seien es
nun individuelle Verzweiflungstaten oder kollektive Akte
von Notwehr und Protest.

Wie definitionsméchtig patriarchale Zuschreibungen
an die «todliche Lesbe» bleiben, zeigen nicht nur die
angefiihrten Beispiele - der Assoziationskette von Unbe-
rechenbarkeit, Kriminalitit, Ddmonie, Ab- und Bosartig-
keitbegegnen ganz alltiglich wohlauch die Friedfertigsten
unter uns hin und wieder.

Auf der anderen Seite scheint mir, dass das gesell-
schaftliche Tabu der Liebe zwischen Frauen sich im
lesbisch-feministischen Diskurs zu einem Sprechverbot
fiir aggressive Geliiste an/unter Geliebten und Gegnerin-
nen verkehrt.

Warum Imaginationen zur kiimpferischen Auseinan-
dersetzung zwischen Frauen etwa in utopischen Entwiir-
fen oder (Frauen-)Filmen rar und verschliisselt bleiben,
warum Analysen zur lesbenbewegten Kultur und Politik
sich meist nur gebrochen (oder in einer platt anmutenden
Rhetorik zum «Verriterinnentum in den eigenen Rei-
hen») an das Thema Konflikt und Hass untereinander
wagen, auch, was Hass als «politisches Wort», als «Ka-
tegorie des Urteils» (Christina Thiirmer-Rohr) unter Frauen
bedeuten konnte - all dies wire Gegenstand einer separa-
ten Betrachtung.

Zum Schluss eine Frage in leichtem Ton: Was tust Du
mit Deiner Lieblingsfeindin? Fightest Du? Beschworst
Du die Streitkultur? Beweist Du Einfallsreichtum mit
einem grossziigigen Weihnachtsgeschenk: einmal Trans-
sibirische einfach?

Hanna Hacker

Dieser Beitrag ist die iiberarbeitete Fassung eines Vortrags beim
Symposium zum «Mérderinnen-Film-Festival» in Wien, September
1992 und eines Artikels in «Stimme der Frau» (Wien), Heft 2/1993.

Zitierte Literatur:

Annie Cohen: Ich trdume, dass ich tote, in: AUF-Eine Frauen-
zeitschrift (Wien), H. 7/1976, S. 22f.

Frangoise d’Eaubonne: A muerte! A muerte! Tribunal gegen Man-
ner, in: Courage 9/1981, S. 27-29.

Barbara Holland-Cunz: Utopien der Neuen Frauenbewegung,
Meitingen 1988.

Ann Jones: Frauen, die t6ten, Frankfurt/Main 1986.

Neue Freie Presse, 14.9.1933 (zur Gerichtsverhandlung gegen
Marie Karner und Agnes Tschernko)

Christa Reinig: Entmannung, Diisseldorf 1976.

Valerie Solanas: Manifest der Gesellschaft zur Vernichtung der
Mainner, Berlin/Schlechtenwegen, 5. Aufl. 1982.

Christina Thiirmer-Rohr: Hassverbot, in: dies.: Vagabundinnen,
Berlin, 2. Aufl. 1987, S. 154-167.

Deb Verhoeven: Biting the hand that breeds: The trials of Tracey
Wigginton, in: Helen Birch Hgin: Moving Targets, London 1983, S.
95-126.

WienerZeitung,24.4.1948 (zur Gerichtsverhandlung gegen Valerie
Mieszkovsky und Stephanie Hein).

23






	Arsen und Doppelaxt : von der Tödlichkeit lesbischen Lebens

