
Zeitschrift: Kultur und Politik : Zeitschrift für ökologische, soziale und wirtschaftliche
Zusammenhänge

Herausgeber: Bioforum Schweiz

Band: 79 (2024)

Heft: 3

Artikel: Naturbezogen leben ist möglich : Subsistenz-Agrikultur

Autor: Bennholdt-Thomsen, Veronika

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1084186

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1084186
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


> Grundlagen

Naturbezogen leben ist möglich: Subsistenz-Agrikultur
Veronika Bennholdt-Thomsen beim Agrikultur-Festival

Nicht verniedlichen, belächeln oder im
Freilichtmuseum versorgen. Prof. Veronika
Bennholdt-Thomsen verwahrt die Subsistenz -
und sich als frühe ökofeministische Subsis-

tenzforscherin - dagegen, sie nicht als das

Wesentliche anzusehen: Die Naturgegebenheit

und ihre landwirtschaftlich kultivierte
Fruchtbarkeit gehöre auf den Ehrenhaupt-

platz von allem und also solle sich alles
danach richten. Und nicht nach bodenlosen

Werten wie «Geld» oder «Naturbeherrschung».

Der folgende Text ist eine bearbeitete

Fassung von Bennholdt-Thomsens Redemanuskript

bei den Agrikulturtagen 2024 in Freiburg

im Breisgau, wo sie zusammen mit Ka-

spanaze Simma (Bauer aus dem

Bregenzerwald), Martina Widmer (longo
mai, Südfrankreich), Georg Beck (Selbstversorger

aus dem Hotzenwald) und Siegfried
Jäckle (Forum Pro Schwarzwaldbauern) auftrat.

Die Autorin ist im deutschsprachigen
Raum die prominenteste Entwicklerin einer

feministisch-ökologischen Subsistenztheorie

und war viele Jahre Beirätin des Bioforums

Schweiz (red).

VBTh: Dass wir hier und heute aufunserem

Globus eine andere Art zu leben brauchen als

die, welche wir uns gerade leisten, darüber

sind wir uns alle einig. So kann es nicht
weitergehen, sagten und schrieben Donella und

Dennis Meadows vom Club ofRome vor über

50 Jahren, vor einem halben Jahrhundert.

Doch die Grenzen des Wachstums sind
seitdem noch immer weiter überschritten worden.

Agrikultur ist viel mehr als Landbau allein.
Sie zeigt auch, wie eine Gesellschaft mit
ihrer agrarischen Lebensgrundlage umgeht,
welche Geisteshaltung wir zum Land
einnehmen und wie sie sich in der Lebenspraxis

niederschlägt, sei es auf dem Land oder

in der Stadt.

<Subsistenz> ist eine Philosophie der
Praxis
Die Subsistenzphilosophie schlägt eine ganz
andere Richtung ein, als die auf den
Weltmarkt fixierte herrschende Agrarpraxis. Der
Subsistenz-Ansatz zielt darauf unsere

alltäglichen Entscheidungen nicht von der

Abhängigkeit von Lohnarbeit und Markt und

Geldzwang existenziell bestimmen zu
lassen. Subsistenzphilosophie drückt eine

weltanschauliche Haltung aus, die die naturgegebene

organische Fruchtbarkeit erkennt

und als höchsten Wert von Individuum und

Gesellschaft ansieht, nicht die künstlich
produzierende Technik.

Kulturwandel
Um zu einer neuen Subsistenz zu kommen,
brauchen wir nichts weniger als einen
Kulturwandel! Und zwar von allen: von
Geringverdienerinnen genauso wie von Bankern,
Bäuerinnen und Industriearbeitern.

Der Begriff«Subsistenz» kommt aus dem

Lateinischen und heisst vom Wortsinn her, «das,

was notwendig ist fürs Überleben», nämlich

für den organischen Lebensprozess. Die

Subsistenzphilosophie ist nicht der berühmte

Stein derWeisen, keine kompakte Lösung aus

einem Stück, sondern so vielfaltig wie der

Lebensprozess selbst.

Viele Menschen meinen, dass Subsistenz viel
mit Selbermachen zu tun hat, mit
bäuerlich-lokaler Versorgung, mit handwerklicher

Technologie ohne grossen Geld- und Handelsverkehr,

mit dörflicher Überschaubarkeit,

Gegenseitigkeit und Gemeinschaftsarbeit.

Das ist richtig.
Allerdings bekomme ich auch immer wieder

zu hören, so zu leben, sei für uns Heutige nicht

mehr möglich, gerne begleitet vom Spruch:

«Das hiesse zurück in die Steinzeit». Wir leben

doch im Zeitaltervon Auto, Flugzeug rmd Nahrung

aus dem Supermarkt, da gibt es so etwas

wie Subsistenzversorgung nicht mehr. «Wirklich

nicht?», frage ich. «Wie entsteht denn

unsere Nahrung? Wie kommt sie denn vom

Supermarkt nachhause, das Essen auf den Tisch,

und wie kommt das Kind ins Bett?»

Diese vielen alltäglichen Subsistenz-Tätigkei-

ten scheinen in unserer Vorstellung nicht der

Rede wert zu sein. Sie werden, wenn es um
die Frage des Wirtschaftens geht, im
zeitgenössischen Diskurs unsichtbar gehalten.

Warum wohl? Weil ihre <Unsichtbarkeit>

notwendig ist für den Profit. Zum einen, weil diese

Tätigkeiten nicht mit Lohn abgegolten
werden. Obwohl sie doch die Arbeitskraft als

Ware möglich machen. Zum anderen, und das

ist der wichtigere Grund, soll uns verborgen

bleiben, dass eben auch nicht alles in eine

Ware gegen Geld verwandelt werden kann. Da

ist der lebendige Lebensprozess davor. Das

Leben selbst kann nicht in eine Ware verwandelt

werden! Dieses Wissen ist wegen der

Wirtschaftswachstumsideologie aus unserem

Bewusstsein verschwunden und wir müssen

es wieder da hineinholen. Dringend!Veronika Bennholdt-Thomsen Foto: Annett Melzer

8 > Kultur und Politik 3>24 bioforumschweiz.ch



Rosa Luxemburg hat schon vor 100 Jahren

erklärt, dass der Profit aus der Subsistenzpro-
duktion gezogen wird, die sie Naturalwirtschaft

genannt hat. Aber, so meinte sie, damit
sei in absehbarer Zukunft Schluss, wenn die

gesamte Naturalwirtschaft in die Warenwirtschaft

hineingezogen worden sei. Sie ahnte

nicht, wie weit das noch würde gehen können,

die lebendige Natur zur Ware zu machen:

etwa ein Gen, das manipuliert wurde. Oder

dass es ein profitables Geschäft sein könnte,
die Embryonen aus einer Milchkuh herauszuspülen,

um sie dann - wie es auf der Webseite

Optiline macht Lieblingskühe ausgedrückt

wird, «in züchterisch weniger interessante

Empfänger» hineinzuspülen. So scheint die

profitable Plünderung der Naturvorgänge an

keine Grenzen zu stossen.

Um eine andere Geisteshaltung in den Begriff
zu bekommen, haben Maria Mies und ich unser

Buch von 1997 Die Subsistenz-Perspekti-

ve genannt, womit sowohl das gemeint ist, was

wir in den Blick nehmen, als auch die Richtung

des Weges, der daraus folgt. Ein anderer

hilfreicher Bindestrich ist die Subsistenz-Ori-

entierung: das meint, woran halte ich mich in

Entscheidungsprozessen? Dann die Subsis-

tenz-Fähigkeit - die immer mehr zu schwinden

droht: die Fähigkeit nämlich, uns ohne all
die technischen Hilfsmittel am Leben zu halten.

Subsistenz-Politik: damit ist die politische
Wirkung des Alltags gemeint, nicht die Machtpolitik

von oben.

In dem Zusammenhang wichtig ist auch der

Begriff Subsistenz-Produktion, im Gegensatz

zur industriellen Maximierungsprodukti-
on. Ferner Subsistenz-Arbeit, nämlich Sorgearbeit

für unsere Nächsten, aber genauso auch

in der Pflege der Bodenlebewesen. Beides

hängt auch zusammen.
Dafür bedarf es der Subsistenz-Kenntnisse,
die uns leider immer mehr abhandenkommen.

Subsistenz-Wirtschaft schliesslich, aber im
Plural: Subsistenz-Wirtschaften. Das ist

nicht nur eine einzige globale Wirtschaftsordnung,

sondern sind regional, landschaftlich
und kulturell kooperierende Wirtschaftsweisen,

die die Souveränität der Wirtschaftenden

wahren, allem voran die Ernährungssouveränität.

Mein Lern- und Erkenntnisweg: Mexiko
Jetzt, wo ich mit vielen Begrififlichkeiten
gekommen bin, um den Rahmen abzustecken,

was mit SUBSISTENZ - EINE ANDERE
ART ZU LEBEN gemeint ist, will ich anhand

meiner eigenen Geschichte illustrieren, wie
es zur Subsistenz-Philosophie gekommen
ist.

Ich bin jetzt 80 Jahre alt, 1944 geboren, kurz

vor Ende des Zweiten Weltkriegs. Im selben

Quartal des Jahres 1944 wurden im Nordosten

der USA die sogenannten Bretton Woods

Institutionen geschaffen: der Internationale

Währungsfonds, mit dem Dollar als globaler

Leitwährung, und die Internationale
Bank für Wiederaufbau und Entwicklung,
kurz Weltbank genannt.
Ich bin in die Zeit hineingeboren, in der der

globale Turbo-Produktivismus, unter dem

Motto des Wiederaufbaus der Welt, seine

Fahrt aufnahm. Andere sagen Turbo-Kapitalismus

- das ist nicht falsch - hält aber die

Falle offen, wieder mit der Vorstellung
Kapitalismus versus Sozialismus eingefangen

zu werden, die uns wahrhaftig nicht
weitergebracht hat. Deshalb spreche ich unser
weltweites Problem lieber direkt an als

Produktivismus - zu Deutsch: herausholen aus

der Erde was geht, bis nur noch ein Loch
im Boden übrigbleibt.
Das Wort <Subsistenz> hat mir ein Oto-
mi-Bauer in Zentralmexiko geschenkt, wo
ich mich Anfang 1970 im Zuge meiner
Doktorarbeit in Sozialanthropologie aufhielt. Er
wollte von mir wissen, warum ich in seine

Gegend gekommen sei und was ich so
mache. Auf meine Gegenfrage, was er so

mache, antwortete er ganz locker: Yo? Yo traba-

jo para la subsistencia. Ich? Ich arbeite für
die Subsistenz. Was er damit meinte, war zu
sehen. Denn ich hatte ihn am Rande des

Maisfeldes angetroffen, auf der Milpa. Im
Milpasystem wurden die Grundnahrungsmittel

Mexikos angebaut. Hier wachsen
neben Mais auch Bohnen und Kürbisse in
einer symbiotischen, sich gegenseitig
ergänzenden Mischkultur. Heutzutage wird das

Milpasystem ecofarming genannt und weltweit

als Permakultur-Methode gelehrt. Bis

Anfang der 1970er Jahre war auf diese Weise

in Mexiko der Maisbedarf des ganzen
Landes gedeckt worden. Im Gefolge des

Handelsabkommens NAFTA von 1995,
gemeinsam mit den USA und Kanada, werden

heute 70-80% des Maises vom nördlichen
Nachbarn importiert, was Millionen Bauern
und Bäuerinnen in die Migration dorthin

gezwungen hat.

Subsistenz war in der Agronomie bis in die

1960er hinein ein häufiger Begriff, kam
dann in den letzten Jahren wieder mit
erweiterten Bedeutungen zum Beispiel beim

Thema <Regionalisierung> auf. Es bezeichnet

einen Teil der Alltagsroutine, von: die

Nahrung anbauen, über allgemein sich ums
Essen zu kümmern, ums Trinken, ums Kleiden,

für die Kinder und die Nächsten

sorgen, ums Wohnen Wir kennen das Wort
schon lange auch im Deutschen und es ist
bei Menschen, deren Sprache hispanisch
kolonisiert wurde, wie eben in Mexiko,
nach wie vor in dem alltäglichen Sinn im

Sprachgebrauch, wohingegen es in unserer

Agronomie in Verruf geraten ist.

Richtig mit der Nase darauf gestossen,
welch wichtiger Zusammenhang damit er-
fasst wird, wurde ich erst, als die Weltbank

begann, den Begriffund das, was er umfasst,
herunterzumachen. Ab nun sollte <Subsis-

tenz> nur noch Unterentwicklung und
Armut bedeuten, eine zu verachtende und
<zu überwindende) Lebensweise.

Das Ziel der Weltbank, um den

Turbo-Produktivismus weltweit anzukurbeln, war: Die
Bauern weg von der Subsistenz, hin zur
kommerziellen Produktion zu bringen (to
draw farmers from subsistence to commercial

production). Das heisst, hin zur
sogenannten Grünen Revolution mit dem

veränderten, patentierten Saatgut, weg von der

bewährten Praxis, es selbst zu vermehren.

Nach der Grünen kam die sog. Weisse

Revolution in der Milchviehzucht vor allem für
Indien; dann die Blaue Revolution in der

Fischzucht usw.

Tatsächlich immer weiter so?

Dieses Usw. ist doch genau das Problem, das

sich in den Köpfen und dem Gefühl des

modernen Menschen des 20. und 21. Jahrhunderts

festgesetzt hat. Wenn gegenwärtig von
<Wachstum> gesprochen wird, dann klingt
nicht mehr das organische Wachsen von
<werden und vergehen) an, sondern das sog.
<Wirtschafts-Wachstum). Diese Wirtschaft
müsse immer weiter und weiter wachsen,

wenn nicht, dann sei die Katastrophe, sei der

Kollaps da.

In Wirklichkeit ist es genau umgekehrt!
Diese sogenannte <Wirtschaft) hat mit
Pflanzenwachstum und dem gesunden Aufwachsen

der Kinder, insgesamt mit dem guten,

lebendigen Leben nichts zu tun. Die verachtete

Subsistenz-Wirtschaft aber sehr wohl.

Wovon sollten die Bauern weggebracht werden

durch das globale Entwicklungsprogramm

der Weltbank? Und sind es in vieler
Hinsicht leiderja auch! Weg von der «Kooperation

von Mensch und lebendiger Natur»

bioforumsch weiz. ch Kultur und Politik 3>24 > 9



> Grundlagen

(co-production of man and living nature),
wie Jan Douwe van der Ploeg (2008) es

ausdrückt. Nämlich weg davon, mit der

gegebenen Bodenstruktur und den Bodenlebewesen

zusammenzuarbeiten, oder: weg
davon, sich dem Reproduktionszyklus der Tiere

anzupassen, statt sie - Verzeihung - zu

vergewaltigen.
Ebenfalls sollten die Bauern weg von der

«Interaktion mit dem Markt» gebracht werden,

wie van der Ploeg es so nüchtern nennt.

Das heisst, weg vom Marktstand oder allgemein

weg vom direkten Kontakt zwischen

denjenigen, die die Nahrung produzieren
und denjenigen, die sich davon ernähren.

Bei uns und in vielen anderen Gegenden der

Welt war und ist es die Bäuerin, die den

Markthandel in Händen hielt und damit
die menschliche «Interaktion» fordert.
Subsistenzwirtschaft heisst keineswegs, wie

häufig missverständlich angenommen, dass

es keinen Markt gäbe. Als ich nach Mexiko
kam, 1966 zum Studium, als das Land noch

zu den sog. unterentwickelten Ländern zählte,

da hatte jede Gegend in diesem kulturell
so vielfaltigen Land ihre eigene Marktkultur.

In Niederbayern, wo ich in den 1950er

Jahren aufgewachsen bin, und im Bayrischen

Wald, wo meine Tante einen Kramladen

betrieb, war das übrigens auch so.

Heutzutage gilt Mexiko als sogenanntes Schwellenland

hin zur gelungenen Entwicklung;
der IWL nennt das eine emerging economy,
also eine neu aufgetauchte Wirtschaft. Nun

gibt es überall in diesen emerging markets

einen Walmart-Supermarkt und dazu für die

Touristen inszenierte Märkte.

Zurück zur Weltbank, deren Präsident
Robert McNamara von 1968 bis 1981 war, als

er mit seiner denkwürdigen Rede von 1973

die neue Weltentwicklungspolitik gegen das

einführte, was er Armut nannte, die vor
allem auf dem Land herrsche. Die wurde in
Geld gemessen, z.B. wer über weniger als

einen Dollar am Tag verfügte, galt als arm.
Vor dem Weltbankjob war McNamara

Präsident der Ford Motor Company, diesem
Pionier der <Fliessband-Industrialisierung>
mit der systematischen Zerlegung der

Arbeitsschritte, die zur Dequalifizierung der

Arbeitenden führte. Dann wurde er

US-Verteidigungsminister während des Vietnamkriegs,

in dem das Entlaubungsmittel Agent
Orange eingesetzt wurde, von dem Bestandteile

dann in Glyphosat wieder auftauchen

(später, nachdem der Krieg gescheitert war,
bezeichnete McNamara den Vietnam-Krieg
als «furchtbaren Irrtum» und ebenso den

späteren Irakkrieg George Bush Jrs.).

Wo stehen wir heute?

Ich glaube, dass nicht nur ich, sondern viele

von uns das Gefühl haben, dass eine Epoche

zu Ende geht: Der Glaube an <die

Entwicklung) - grossgeschrieben im Sinne der

Globalisierungspolitik - und den Turbo-Pro-

duktivismus verliert an Überzeugungskraft.
Viele Jahre nachdem er die Politik der
«Investition in die Armen» propagiert hatte,
musste McNamara eingestehen, dass das

Ziel der Beseitigung der Armut verfehlt
wurde.

Die grosse Frage steht im Raum: Ist es

vielleicht zu spät für eine andere Art zu leben?

Weil, sinnbildlich gesprochen, das Loch im
Boden schon zu gross ist? Oder, weil
womöglich der wachstumsökonomische Glaube

zu unentwirrbar in die Köpfe und Herzen

gedrungen ist? Nein, der Meinung bin ich
nicht! Und ehrlich gesagt: Es bleibt uns
sowieso nichts anderes übrig.

Wir können das Rad der Geschichte nicht

zurückdrehen, wie es so schön heisst. Aber wir
können aus ihr lernen. Die Erkenntnismethode

der Subsistenz-Philosophie ist darauf

gerichtet, aus der Geschichte dadurch zu

lernen, dass wir sie nicht mit der Fortschrittsund

Wachstumsbrille lesen, sondern eben

mit einer Subsistenz-Brille. Dabei werden im
Geist der Subsistenz nicht grosse Zukunftsszenarien

entworfen, die sich bekanntlich
hinterher meist als zerstörerisch herausstellen.

Vielmehr halten wir uns mit der auf die
Subsistenz gerichteten Geisteshaltung nüchtern an

die gegebene lebendige Wirklichkeit und
suchen darin die Anknüpfungspunkte, um auf
eine andere als zerstörerische Art leben zu
können: Anknüpfungspunkte, die die Kooperation

mit den Naturgegebenheiten bietet und

jene, die sich aus der Kooperation in einer

vertrauensvollen Gemeinschaft ergeben, statt

dem Gegeneinander in der Konkurrenz zum

Opfer zufallen.

Häufig schleicht sich das Gefühl ein: Es gibt
viel zu Wenige, die diese Haltung teilen und

auch so handeln würden. Das ist fatal und es

stimmt auch nicht. Sehen wir uns nur das Buch

von Jan Douwe van der Ploeg an, das ich
bereits erwähnt habe. Es heisst The New

Peasantry, die Neuen Bauern. Darin wird an enorm
vielen Beispielen rund um den Globus gezeigt,

dass überall neue Gründungen und Initiativen

entstehen, die eine neu-alte Agrikultur in
diesen Zeiten der Globalisierung erschaffen.

<Neu-alt> deshalb, weil die Prinzipien, die

van der Ploeg hier weltweit neu entdeckt,

zugleich uralt bäuerlich sind: Die Kooperation

von Mensch - und wie er es ausdrückt - living
nature, lebender oder lebendiger Natur,
verbunden mit Formen des Tausches, dessen Ziel

nicht der Profit ist, sondern die Absicherung

von Land und Leuten.

quer gedacht
Veronika Bennholdl-Thomsen

40id Marl» Mies

Veronika Bennholdt-Thomsen

GELD ODER

LEBEN

Was uns
wirklich
reich macht

Die Sub

e Kuh für Hillary

LA SUBSISTANCE
UN F. PERSPECTIVE

ECOFEMINISTE

VERONIKA BENNHOLDT-THOMSEN
ty MARIA MIES

io > Kultur und Politik 3>24 bioforumschweiz.ch

Andrea Baier. Veronika Bennholdt-Thomsen.

Brigitte Holzer

Ohne Menschen
keine Wirtschaft
Oder: Wie gesellschaftlicher Reichtum entsteht



> Tiere

Es gibt viel, viel mehr neu-alte agrarkulturel-
le Gründungen und Initiativen als allgemein
bekannt. Die Dokumentation, dass es auch

anders geht, passt denjenigen nicht, die den

grossen Zukunftsentwürfen von oben das

Wort reden. Was im Vergleich zur alles über¬

schattenden Dominanz der grossen Zukunftsentwürfe

tatsächlich fehlt, sindAussagen dazu,

wie die neu-alte Agrikultur eine ganze Gesellschaft

sozial, ökonomisch und ökologisch
anders zu gestalten vermag. Aber die Ansätze

dazu sind da. Auch in der Schweiz, Österreich,

Deutschland, ja, in ganz Europa weisen die ag-

rarökologischen bäuerlichen Landwirtschaften,

die Gemeinschaftsinitiativen und die

wachsende Anerkennung des alltäglichen
sorgenden Tuns den Weg, wie es gesamtgesellschaftlich

agrikultureil anders gehen kann. •

Muttergebundene Kälberaufzucht auf der Leimi

Laura Gisler für terrabc.org. Bei ihrem
Stallneubau 2021 war für Vreni und Willi
Ambauen klar, dass sie ihr Haltungssystem
aufmuttergebundene Kälberaufzucht umstellen

wollen. Nun sind einige Jahre vergangen
und Willi Ambauen erzählte mir bei einem

Betriebsbesuch in Grafenort (OW), wie ihr

System aufgebaut ist und welche Erfahrungen

sie bisher damit gemacht haben.

Die Kühe kalben meist im Galtbereich des

Stalles. Dort werden die Kühe auf Tiefstreu

gehalten. Ist im Galtbereich einmal zu wenig
Platz vorhanden oder die Versorgung des Kalbes

mit Kolostrum nicht sichergestellt, hat der

Betrieb auch noch zwei Abkalbeboxen. Die

Galtkühe und Frischgekalbten werden
ausschliesslich mit Magerheu von den

betriebseigenen Ökoflächen gefüttert. Dafür
sollen sich die Kühe aber satt fressen können.

Damit wird ein moderates Leistungspotenzial
in der Startphase angestrebt, um möglichen

Stoffwechselerkrankungen vorzubeugen.
Idealerweise reicht die produzierte Milch gerade

für das neugeborene Kalb. 2 bis 4 Tage

nach der Abkalbung kommen die Kühe mit
Kalb zurück in die Herde.

Sobald die Kühe mit ihren Kälbern wieder
in die Gruppe zurückkehren, sind die Kälber

nur noch tagsüber bei den Müttern. In
der Nacht werden die Kälber separiert. Die
Kälber weiden aufeiner von den Kühen

abgetrennten Fläche, damit die jungen Tiere
schon früh selbständig werden. Der Betrieb
setzt hauptsächlich auf eigene Nachzucht.
Diese findet aber nicht in der Leimi selbst,
sondern auf einem benachbarten Partnerbetrieb

statt. Dafür werden die Kuhkälber im
Alter von 4 bis 6 Monaten von der Mutter
abgesetzt und auf den Partnerbetrieb
gebracht. Am wichtigsten ist Willi dabei, dass

er immer gruppenweise absetzen kann. Deshalb

nimmt er auch gewisse Schwankungen
beim Alter in Kauf.
Die Rinder kommen auch gruppenweise
vom Partnerbetrieb zurück. Dies am

liebsten während der Vegetationszeit,
sodass die Reintegration in die Kuhgruppe auf
der Weide stattfinden kann. Kontinuität in
der Herde ist Willi sehr wichtig. Darum ver-
lässt die Leitkuh die Gruppe nie, auch als

Galttier nicht. Ihre Anwesenheit garantiert
Ruhe in der Gruppe und verhindert
Rangkämpfe.

Stierli noch nicht ganz gut
Die jungen Stierkälber gehen einen anderen

Weg. Sie werden im Alter von drei Wochen

abgesetzt und in die Kälbermast verkauft.
Willi hat gesagt bekommen, dass seine Kälber

zum Teil nicht am Nuggi saugen wollen.
Deshalb hat er damit begonnen, sie einige
Tage vor dem Verkauf anzutränken, damit
sie die Routine schon kennen, wenn sie auf
den neuen Betrieb kommen.
Das System ist noch nicht ganz ausgereift. Es

wäre Willi und Vreni lieber, wenn sie ihre

Stierkälber nicht so jung, sondern im gleichen
Alter wie die Kuhkälber verkaufen könnten.

Dafür müssten sie aber einen Partnerbetrieb

finden, der bereit ist, Fresser statt Tränker zu
kaufen. Zudem streben sie längerfristig
eine saisonale Abkalbung an. Dabei wäre
das Ziel, dass die Kühe im Januar abkalben.

Im Winter und Frühjahr würden die Kälber
Milch trinken und im Sommer, wenn Bio-
Milch gesucht ist, würde die Milch
verkauft.

Insgesamt schon zufrieden
Im Grossen und Ganzen ziehen Willi und
Vreni eine positive Bilanz. Die meisten

ihrer Kühe sind hervorragende Mütter, die

die Kälber gut annehmen und sich

kümmern. Bis jetzt kam es erst einmal vor, dass

eine Kuh ihr Kalb nicht annehmen wollte.
Eine andere Kuh hingegen hat Kälber so

gern, dass es vorkam, dass ein neugeborenes

Kalb auf der Weide zuerst bei ihr trank
statt bei der eigenen Mutter. Auch Milchraub

kommt natürlich vor. Grundsätzlich

ist aber das Ziel, dass die Kälber bei der

eigenen Mutter trinken, dass jede Kuh ihr
Kalb säugt. Das ist dann muttergebundene
Kälberaufzucht und nicht etwa Ammen-
kuhhaltung.
Auch aufdie Eutergesundheit scheint sich

die muttergebundene Kälberaufzucht,

entgegen gewissen Vorurteilen, sehr positiv
auszuwirken. Kühe, deren Kälber kürzlich
abgesetzt wurden, wiesen bei der letzten

Milchkontrolle sehr tiefe Zellzahlen auf.

Zudem setzt der Betrieb aus Überzeugung
keine Antibiotika für die Eutergesundheit
ein und ist damit zufrieden. Die Befürchtung,

dass Kälber aus muttergebundener
Kälberaufzucht auch im erwachsenen Alter
noch saugen wollen, ist bis jetzt noch nicht

eingetreten.
Ein kleiner Wermutstropfen der
muttergebundenen Kälberaufzucht ist jedoch, dass

diejenigen Kühe, die ein Kalb säugen, zum
Teil später wieder stierig werden, als dies

in der herkömmlichen Milchviehhaltung
der Fall war. Insgesamt hat sich das System
aber bewährt und macht der Betriebsleiterfamilie

viel Freude. •

Foto: Willi Ambauen

bioforumschweiz.ch Kultur und Politik 3>24 > n


	Naturbezogen leben ist möglich : Subsistenz-Agrikultur

