
Zeitschrift: Kultur und Politik : Zeitschrift für ökologische, soziale und wirtschaftliche
Zusammenhänge

Herausgeber: Bioforum Schweiz

Band: 79 (2024)

Heft: 2

Buchbesprechung: Geflochtenes Süssgras

Autor: Johner, Eva

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


> Naturbeziehung

Geflochtenes Süssgrasweiterhin energetische Aspekte - ich meine
auch solche seelischer und spiritueller Art -
nicht zu berücksichtigen. So befurchten sie

(meines Erachtens mit gutem Grund), dass

wir landwirtschaftliche Praktiken aus ihrer
Kultur haltlos in Permakultur regenerative
Landwirtschaft oder Biolandbau einbauen,
sie damit - zu Methode oder Rezept zu

degradieren, ohne die Haltung zu beachten, die

bei ihnen der Ursprung und Nährboden
solcher Praxis ist. Schon bald könnte dabei

ganz Wesentliches wie die gegenseitige

Zugewandtheit, das Gewebe unter den

Verwandten Tier, Pflanze, Mensch und der

ganzen Erde, übergangen und überredet

werden. Deshalb laden sie uns dazu ein, unser

kolonialherrenmässiges Gebaren als

Retter der Natur weder fortzuführen noch

zu verdrängen, sondern in die Tiefe zu wenden,

d.h. uns einzulassen, zuzuhören, zu

hegen, zu pflegen. - Ich vermute, dass gerade
bäuerliche Tätigkeit dazu laufend Gelegenheit

bietet, dies im Alltag zu üben und sich

hineinwachsen zu lassen: man bewegt sich

viel, bückt sich, geht in die Hocke oder
vielleicht sogar auf die Knie - das sind ja Gesten

des Tanzes, auch der Demut und
Bescheidenheit {humility). Und reden kann man
mit allen Kreaturen, mit Gras, Baum, Tier,

Erde, Stein, Himmel vielleicht sogar mit
einem Gebäude oder einer Maschine?
reden und danke sagen für die Zusammenarbeit.

Alle diese Wesen können viel mit uns
machen, wenn wir dafür offen sind. Darüber

konnten wir gerade in K+P 1/24 im Beitrag

über Zugrinder lesen oder auch, lang ist's

her, in 2/12 von Claudia Capaul. Und
wohlverstanden: es ist ein Ringen um Ausgewogenheit;

nicht eine Technologie, sondern Kultur,

etwas zu Pflegendes. Etwas, das sich

nicht mit ein paar Wörtern erledigen lässt.

Beim Lesen des obengenannten Appells
habe ich an ein Buch denken müssen, das

ich aufgrund einer Rezension im Newsletter

Jan 22 der Jean-Gebser-Gesellschaft

gekauft, zweimal gelesen, mehrmals
verschenkt und vielen weiterempfohlen habe —

was ich hier grad noch einmal tue: die

Redaktorin Eva Johner hat eingewilligt,
ihren Text für K+P zur Verfügung zu stellen.

Anmerkung: Jean Gebser, 1905-1973,
Kulturphilosoph. Sein Hauptwerk Ursprung
und Gegenwart ist in zwei Bänden einer

5-bändigen Gesamtwerksausgabe 2015 bei

Chronos neu aufgelegt worden. Siehe auch

www.jean-gebser-gesellschaft.ch. •

Robin Wall Kimmerer Foto: potawatomi.org

Eva Johner. Ich will ganz persönlich beginnen.

Seit meiner Pensionierung habe ich das

Glück, mich einer Leidenschaft hingeben zu

können, die während des Arbeitslebens
immer ein wenig zu kurz kam: der Arbeit im
Garten. Tätigkeit in meinem eigenen kleinen

Stadtgarten, in einem mit Nachbarn
angelegten Beeren-Naschgarten, in einem grossen

Gemeinschaftsgarten. Viele dieser

Tätigkeiten kenne ich, vieles muss und darf ich

neu dazu lernen. Eher zufällig, aber umso

beglückter bin ich in diesem Sommer auf
ein Buch gestossen, das eine Haltung
gegenüber Erde und Natur beschreibt, die

meinem Empfinden und meinen Gefühlen

entspricht, die ich aber so formuliert
noch nicht gelesen hatte.

Robin Wall Kimmerer, Botanikerin,
Professorin, Mutter und Mitglied des Stammes

der Potawatomi (an den Grossen Seen

Nordamerikas), hat dieses Buch schon 2013

geschrieben. Aber erst 2020 erschien es in der

Bestseller-Liste der New York Times (und
steht dort bis heute). Nun ist es über eine

Million Mal verkauft und 2021 in neun Sprachen

übersetzt worden. Die Autorin
überreicht uns mit ihrem Buch statt einem Zopf

aus Süssgras einen «Zopf aus Geschichten,
für die Heilung unserer Beziehung zur Welt.

Dieser Zopf besteht aus drei Strängen: dem

Wissen der Indigenen, naturwissenschaftlicher

Erkenntnis und der Geschichte
einer Wissenschaftlerin vom Stamm der

Anishinaabe, die versucht, alle drei

zusammenzubringen, um dem Wichtigsten zu
dienen» (Zitat aus dem Vorwort).

«All unser Gedeihen ist gegenseitig»
Um ein ökologisches Bewusstsein zu entwickeln,

so Robin Wall Kimmerer, ist es

notwendig, dass die heutigen Menschen die

wechselseitige Beziehung zu der uns
umgebenden lebenden Welt erneuern und
wertschätzen. Anhand von anschaulichen

Beispielen - Pekannussbäumen, Erdbeeren,

Ahornzuckergewinnung — zeigt sie, wie

pflanzliche Wesen uns mit ihren Früchten

beschenken, damit wir leben können. Die erste

Regel wäre also, sie zu respektieren und

ihnen mit Dankbarkeit zu begegnen. Das

heisst auch, dass wir uns der «ehrenhaften
Ernte» verschreiben: Man nimmt nur, was

man braucht, braucht alles, was man nimmt
und das so, dass die Pflanze nicht beschädigt
wird. Gleichzeitig sichern sich die Pflanzen

durch diese Hingabe auch ihr eigenes
Überleben: Samen müssen verbreitet, Setzlinge

gepflegt werden. Der Mensch ist ein wichtiger

Teil der Natur, es braucht ihn darin, sagt
die Autorin, aber er muss so leben, dass es

der Zukunft der Kinder nützt.

Hier greift die Autorin aufdie indigene Kultur

zurück, aus der sie stammt. Diese ist der

Schenkökonomie verpflichtet: Geschenke

zirkulieren, und je öfter etwas geteilt wird,
umso wertvoller wird es. Geschenke sind

nicht <gratis>, durch Geschenke entstehen

Beziehungen, entsteht Austausch. Eigentum
in der Schenkökonomie ist gebunden an ein

«Bündel von Verantwortungen». Im Gegensatz

dazu steht die Eigentumsökonomie der

Kolonialkulturen: ein Geschenk gilt dort als

<umsonst>, weil wir es erhalten, ohne dafür

zu bezahlen; Eigentum wird da verstanden

als ein «Bündel von Rechten».

Eine Schenkbeziehung zur Natur ist ein

Geben und Nehmen; sie anerkennt die

gegenseitige Abhängigkeit in Wachstumsprozessen

und ist so eher in der Lage, die Natur

als Teil unserer selbst anzunehmen - und

24 > Kultur und Politik 2>24 www.bioforumsch weiz. ch



nicht als gänzlich Anderes, das einfach

ausgebeutet werden kann und darf!

Wenn die Hände das Herz auf den

richtigen Weg führen
Robin Wall Kimmerer ist auch Lehrerin in
Ethnobotanik, sie führt mit ihren Studierenden

Camps in abgelegenen Wäldern in
den Adirondack Mountains durch. Die jungen

Leute richten sich an einem See ein; sie

erleben, was an Arbeit nötig ist, um warm
wohnen, essen, sich kleiden zu können. Am
Beispiel der Rohrkolben zeigt die Autorin,
dass die Natur die notwendigen Materialien

zur Verfügung stellt, sie schenkt - wenn
man weiss, wie sie zu verarbeiten sind!
Durch die handwerkliche Arbeit mit dem

Rohrkolben treten die Studierenden in eine

andere, tiefere Beziehung mit dieser Pflanze

ein. Neben der Dankbarkeit für ihre Gaben

stellen sie sich auch die Frage, was sie

ihr selber schenken könnten. Wall Kimmerer

nennt dies Reziprozität und schreibt:
«Der Radius unseres ökologischen Mitgefühls

weitet sich durch direkte Erfahrungen
in der lebendigen Natur, und er schrumpft,
wenn sie fehlen. Wären wir nicht hüfttief
durch den Sumpf gewatet, wären wir nicht
die Wege der Bisamratte gegangen und hätten

wir uns nicht mit köstlichem Schleim

eingerieben, hätten wir nie einen Fichten-
wurzelkorb geflochten oder Rohrkolben-
Pancakes gegessen, würden sie (die Studie¬

renden) überhaupt darüber reden, was sie

dafür zurückgeben können? Durch das

Erlernen der Reziprozität können die
Hände das Herz auf den richtigen Weg
führen.» Die Studierenden entwickeln
vielfältige Ideen, wie und was sie den Pflanzen

zurückgeben können - für die Autorin ein

Bild für das Ziel der Erziehung: «zu lernen,

wo die eigenen Gaben liegen und wie man
sie zum Nutzen der Welt einsetzen kann.»

Wissenschaft vs. wissenschaftliches
Weltbild
Robin Wall Kimmerer unterscheidet
zwischen Wissenschaft und wissenschaftlichem

Weltbild. Sie ist mit Leib und Seele

Wissenschaftlerin, ihr Anliegen ist das der Wissenschaft:

durch rationales Fragen die Welt
entdecken. Auf der anderen Seite steht das

wissenschaftliche Weltbild in der Interpretation
des westlichen Kulturkontextes. Hier dienen

Wissenschaft und Technologie dazu, reduk-

tionistische, materialistische, wirtschaftliche
und politische Anliegen zu verstärken und

durchzusetzen; sie basieren auf der Illusion

von Herrschaft und Kontrolle, auf der Trennung

von Wissen und Verantwortung. Aber
die Autorin stellt sich auch gegen eine Rückkehr

zu einer urtümlichen Utopie, sie sucht

nach Werkzeugen, um die Zukunft zu gestalten.

Grundlage dieser Arbeit sind die

Haltungen und das Weltbild ihrer indigenen
Tradition: Die Haltung der Dankbarkeit und der

Demut allen lebenden Wesen gegenüber und:

«Geschichten, in denen sowohl die Materie

als auch der Geist zu Wort kommen.»
Das ist mit ein Grund, weshalb ich Gebser-

Interessierten dieses Buch ans Herz legen
möchte: Es zeigt, wie eine (überholte und

einseitige) mental-rationale Einstellung
durch eine bewusste Integration
magischmythischen In-der-Welt-Stehens zu einem

(vielleicht) integralen Bewusstsein intensiviert

werden könnte.

Im Kreislauf von Geben und Nehmen

Man mag kritisieren, dass sich die Autorin
bisweilen wiederholt und einzelne Kernaussagen

immer wieder aus einer anderen

Perspektive heraus darlegt, was sich vermutlich
auch auf die essayistische Herkunft der

Texte zurückführen lässt. Auf der anderen

Seite ist ja auch gerade dies das Kennzeichen

eines lebendigen Gartens: nicht
gradlinige, eintönige Monokultur, sondern eine

vielfältige, abwechslungsreiche, von Mäandern

durchzogene Kulturlandschaft, in der

es Platz für möglichst viele Lebewesen hat

- Lebewesen, die mit demselben Respekt
wie Menschen behandelt werden wollen, die

miteinander kommunizieren, in Beziehung
stehen und sich gegenseitig unterstützen -
geben und nehmen. •
Robin Wall Kimmerer: Geflochtenes

Süßgras. Die Weisheit der Pflanzen. Übers, v.

Elsbeth Ranke. Aufbau Verlag, Berlin, 2021.

Robin Wall
Kimmerer

Geflochtenes
Süßgras

Die Weisheit der
Pflanzen

»Robin Wall Kimmerer ist eine Schriftstellerin
von seltener Gnade. Ihr Buch ist eine ebenso

mythische wie wissenschaftliche Reise, so heilig
wie historisch, so klug wie weise.«

ELIZABETH GILBERT

aufbau

www. bioforumschweiz. ch Kultur und Politik 2>24 > 25


	Geflochtenes Süssgras

