Zeitschrift: Kultur und Politik : Zeitschrift fur 6kologische, soziale und wirtschaftliche

Zusammenhange
Herausgeber: Bioforum Schweiz
Band: 79 (2024)
Heft: 2
Artikel: Reden Uber : gesagt, getan
Autor: Kradolfer, Christine
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1084184

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1084184
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

22 > Kultur und Politik 2724



Reden liber — gesagt,

Christine Kradolfer. Vor etwa finfzig Jah-
ren bin ich als Studentin hin und wieder zu
einem &lteren Ehepaar gefahren, um ihnen
auf dem Bauernhof zu helfen. Das ein-
driicklichste Erlebnis war dabei der Um-
gang der Biuerin mit dem riesigen
Kirschbaum neben dem Haus, unter dem
jeweils die Hithner im Gras scharrten und
pickten. Ich weiss nicht, wie es punkto
Okologie auf diesem Hof aussah, man
sprach ja noch kaum davon. Sie haben es
wohl so gemacht, «wie man es halt schon
immer gemacht hat» — konventionell also;
aber was dies damals auf einem kleinen Be-
trieb genau bedeutete, weiss ich nicht. Viel-
leicht wurde der Kirschbaum gespritzt ...
ich glaube zwar eher nicht; und die Hithner
bekamen zusitzlich Korner, Heublumen,
Riist- und Essensabfille.

Die Béuerin nun fuhr immer etwa wieder
mit der Hand durch die untersten Zweige
des Baumes und sagte dazu: «Du besch e
schone.» Wenn der Baum in Bliite stand,
betrachtete sie die ganze Pracht, und dann
konnte sie sagen: «Send eer doch schoni!»
Im Sommer wurden die Friichte gelobt:
«Eer send so schoni und liebi!» Einmal er-
kldrte sie mir «Me mues es ne scge, de
hend’s Freud und bliibid gsund.» Auf die
gleiche Art unterstiitzte sie natiirlich ihre
schonen Hiihner, mit denen sie ohnehin
dauernd plauderte.

Das mag nun lange her sein; ich bin aber
iiberzeugt, dass es auch heute Biuerinnen
und Gértner gibt (gerade K+P-lesende), die
ein inneres Wissen um ein feines, energe-
tisches Gewebe zwischen Lebewesen und
deren Ausdrucksformen besitzen, und die
daraus ihre Praxis gestalten, sodass sie
z.B. auch mit den Pflanzen und Tieren
reden, laut oder in Gedanken, mit oder
ohne Geste. Fiir mich hat allerdings gera-
de die Horbarkeit und Sichtbarkeit bei die-
sem Erlebnis den ganzen Vorgang zu einem
Ritual gemacht, an dem ich teilhaben durf-
te, ich spiirte, dass diese Zuwendung ein
nahezu <zauberkriftiges> Element in der
Praxis und im Leben dieser Biuerin dar-
stellte. Und ich ahnte auch, dass meine
Teilnahme und meine Eingestimmtheit
mich zu einem Faden in einem kraftvollen
Gewebe machten.

www.bioforumschweiz.ch

Nun benutzen wir ja Sprache (wie auch Bild
und Klang) in unserer rational getakteten
Welt vermeintlich viel verniinftiger und klii-
ger. Jakob Weiss zeigt uns immer wieder
auf, wie sehr eben nur vermeintlich — und
dafiir sei ihm an dieser Stelle herzlich ge-
dankt (siehe speziell K+P 4/23: Effizienz).
Das Prinzip rationalen Denkens ist ja das
Rationieren; Phinomene werden dabei in
moglichst kleine Portionen aufgespaltet, da-
mit die einzelnen davon so richtig schnei-
dend analysiert und dabei nochmals ausein-
andergenommen werden kdnnen, um dann
mit exakt aufgeklebten Etiketten nebenein-
andergestellt sduberlich zusammengerech-
net zu werden.

Je Kleiner die Portionchen, desto unbe-
sonnener konnen sie aus dem Ganzen he-
rausgedacht und mit Wortern iiberklebt
werden. Dabei miissen Bezeichnungen ge-
und erfunden werden, die belegen, dass da
wirklich ausfiihrlich drumherum studiert
worden ist (Fachleinausdriicke!), wihrend
sie neu zusammengesetzt im kargsten Fall
zu einem Dualismus fiihren kénnen; so er-
hélt man dann die Méglichkeit, zu bewer-
ten; und schon kann man die eine Hélfte un-
terschlagen, d. h.: einfach nicht mehr weiter
dariiber nachdenken und nicht mehr erwéh-
nen. Das ist dann in der Regel der Teil, der
sich eben nicht messen und berechnen lisst,
also z. B. der Zauber des Kirschenlobens.
Dadurch kann ein Begrift wie «Effizienz»,
endlos wiederholt, sozusagen wiiten wie er
will und muss nie zu Ende gedacht werden,
ndmlich mit der Frage nach der Effektivitét,
der (Aus-)Wirkung. So muss kaum nachge-
sucht werden, ob diese Wirkung evtl. ein
Schaden sein konnte.

Heute wissen wir um die Defizienz solchen
Denkens, stecken aber in einem Selbstlidu-
fer drin, der kaum mehr zu bremsen zu sein
scheint. Es ist ein Mechanismus entstanden,
der jedes Wort zum Schlagwort, zur Parole,
zum Slogan, zum Witz, zum Werbespruch
verkommen lassen kann, sogar den Begriff
Okologie. Man kann dabei einen an sich
kostbaren Begriff missbrauchen, ohne zu
merken, dass man damit tibergriffig wird; ich
bin kiirzlich einem Werbespruch begegnet,
den ich so arrogant finde, dass er geradezu
in Dummiheit kippt: «Der Zukunft die rich-
tige Richtung geben.» Das soll wohl beru-

getan

higen; aber wie konnen wir einem Denken
noch trauen, das nur immer wieder nach dem
gleichen System ein Ziel erreichen will, das
es sich selbst ausgerechnet hat?

Ein <Roundup» gegen derart genutzte Wor-
ter gibt es allerdings schon. Es wirkt halt
nicht grossflachig (und -méaulig) von heute
auf morgen und kostet stindiges Uben und
unverblimte Ehrlichkeit: eigenes Empfin-
den, eigenes Denken und bewusste Praxis
(und Jakobs Beitrdge). Ein radikales Mittel
ohne messbare Nebenwirkungen, dafiir aber
unermesslichen, hoffentlich einem Wachs-
tum nach innen.

Die Frage ist ja, wie sehr wir alle uns ver-
einnahmen lassen oder wie sehr wir uns auf
das Wesenhafte der Begriffe einlassen. Be-
griffe sind in der Tat Wesenheiten, man
kann sie beleidigen, wenn man sie nicht er-
kennt und anerkennt. Sie sind da, und sie
wollen fiir wahr genommen werden und
nicht als Ablenkung, Dekoration oder Na-
gellack missbraucht. Ich glaube, wir bediir-
fen mehr und mehr einer glaubwiirdigen, ly-
rischen Sprache, die sich nicht scheut vor
den wahren Begriffen. Die Begriffe selbst
miissen vielleicht gar nicht genannt werden,
aber sie lassen sich gern andeuten durch an-
dere Begriffe, die uns Menschen begreifbar,
weil aus dem Erleben erzihlend, sich er-
schliessen. Was meine Biuerin, Gertrud
hiess sie, vor 50 Jahren ihren Kirschen und
Huhnern zuraunte, dieses ganze Bild von
Verbindlichkeit und Dankbarkeit — mir
kommt es heute mystisch und lyrisch vor,
ein Bild aus einem Mérchen. Aber es ist ein
hochaktuelles Bild. — An dieser Stelle erin-
nere ich daran, dass die Mdschberg-Ge-
sprachsrunde 2009 aus einer dhnlichen Not
heraus den <Landhirten> geboren hat, den
heute die BioEtico-Menschen als ihre Be-
rufsbezeichnung verwenden (s. K+P 4/2009:
Wortverdichtungen).

Eine Not in der Sprache als Kommunikation
zeigt uns auch der Beitrag «Fehlt der Land-
wirtschaft der Naturgeist?», Stellungnahme
und Appell der 10+ indigenen Personlichkei-
ten und Organisationen (s. ebenfalls 4/23).
Diese Menschen haben offensichtlich begrif-
fen, dass eine Kultur wie die unsere mit der
Gefahr funktioniert, Missbrauch zu begehen,
und dass es bei uns akzeptiert zum System
gehort, Missverstidndnis zu etablieren und

Kultur und Politik 2524 > 23



» Naturbeziehung

weiterhin energetische Aspekte —ich meine
auch solche seelischer und spiritueller Art —
nicht zu beriicksichtigen. So befiirchten sie
(meines Erachtens mit gutem Grund), dass
wir landwirtschaftliche Praktiken aus ihrer
Kultur haltlos in Permakultur regenerative
Landwirtschaft oder Biolandbau einbauen,
sie damit — zu Methode oder Rezept zu de-
gradieren, ohne die Haltung zu beachten, die
bei ihnen der Ursprung und Nahrboden sol-
cher Praxis ist. Schon bald konnte dabei
ganz Wesentliches wie die gegenseitige
Zugewandtheit, das Gewebe unter den
Verwandten Tier, Pflanze, Mensch und der
ganzen Erde, iibergangen und tberredet
werden. Deshalb laden sie uns dazu ein, un-
ser kolonialherrenméssiges Gebaren als
Retter der Natur weder fortzufiihren noch
zu verdriangen, sondern in die Tiefe zu wen-
den, d.h. uns einzulassen, zuzuhéoren, zu he-
gen, zu pflegen. — Ich vermute, dass gerade
béuerliche Tatigkeit dazu laufend Gelegen-
heit bietet, dies im Alltag zu iiben und sich
hineinwachsen zu lassen: man bewegt sich
viel, buickt sich, geht in die Hocke oder viel-
leicht sogar auf die Knie — das sind ja Ges-
ten des Tanzes, auch der Demut und Be-
scheidenheit (humility). Und reden kann man
mit allen Kreaturen, mit Gras, Baum, Tier,
Erde, Stein, Himmel ... vielleicht sogar mit
einem Gebdude oder einer Maschine? ... re-
den und danke sagen fiir die Zusammenar-
beit. Alle diese Wesen konnen viel mit uns
machen, wenn wir dafiir offen sind. Darii-
ber konnten wir gerade in K+P 1/24 im Bei-
trag tiber Zugrinder lesen oder auch, lang ist’s
her, in 2/12 von Claudia Capaul. Und wohl-
verstanden: es ist ein Ringen um Ausgewo-
genheit; nicht eine Technologie, sondern Kul-
tur, etwas zu Pflegendes. Etwas, das sich
nicht mit ein paar Wortern erledigen lésst.

Beim Lesen des obengenannten Appells
habe ich an ein Buch denken miissen, das
ich aufgrund einer Rezension im Newslet-
ter Jan 22 der Jean-Gebser-Gesellschaft ge-
kauft, zweimal gelesen, mehrmals ver-
schenkt und vielen weiterempfohlen habe —
was ich hier grad noch einmal tue: die
Redaktorin Eva Johner hat eingewilligt, ih-
ren Text fiir K+P zur Verfligung zu stellen.

Anmerkung: Jean Gebser, 1905-1973,
Kulturphilosoph. Sein Hauptwerk Ursprung
und Gegenwart ist in zwei Bénden einer
5-bandigen Gesamtwerksausgabe 2015 bei
Chronos neu aufgelegt worden. Siehe auch
www.jean-gebser-gesellschaft.ch. ©

24 > Kultur und Politik 224

Geflochtenes Siissgras

Robin Wall Kimmerer

Foto: potawatomi.org

Eva Johner. Ich will ganz persénlich begin-
nen. Seit meiner Pensionierung habe ich das
Gliick, mich einer Leidenschaft hingeben zu
konnen, die wihrend des Arbeitslebens im-
mer ein wenig zu kurz kam: der Arbeit im
Garten. Tétigkeit in meinem eigenen kleinen
Stadtgarten, in einem mit Nachbarn ange-
legten Beeren-Naschgarten, in einem gros-
sen Gemeinschaftsgarten. Viele dieser Té-
tigkeiten kenne ich, vieles muss und darf'ich
neu dazu lernen. Eher zufillig, aber umso
begliickter bin ich in diesem Sommer auf
ein Buch gestossen, das eine Haltung ge-
geniiber Erde und Natur beschreibt, die
meinem Empfinden und meinen Gefiih-
len entspricht, die ich aber so formuliert
noch nicht gelesen hatte.

Robin Wall Kimmerer, Botanikerin, Pro-
fessorin, Mutter und Mitglied des Stammes
der Potawatomi (an den Grossen Seen Nor-
damerikas), hat dieses Buch schon 2013 ge-
schrieben. Aber erst 2020 erschien es in der
Bestseller-Liste der New York Times (und
steht dort bis heute). Nun ist es {iber eine
Million Mal verkauft und 2021 in neun Spra-
chen tibersetzt worden. Die Autorin {iber-
reicht uns mit ihrem Buch statt einem Zopf

aus Stissgras einen «Zopf aus Geschichten,
fiir die Heilung unserer Beziehung zur Welt.
Dieser Zopf besteht aus drei Strangen: dem
Wissen der Indigenen, naturwissenschaft-
licher Erkenntnis und der Geschichte ei-
ner Wissenschaftlerin vom Stamm der
Anishinaabe, die versucht, alle drei zusam-
menzubringen, um dem Wichtigsten zu die-
nen» (Zitat aus dem Vorwort).

«All unser Gedeihen ist gegenseitig»
Um ein dkologisches Bewusstsein zu entwi-
ckeln, so Robin Wall Kimmerer, ist es not-
wendig, dass die heutigen Menschen die
wechselseitige Beziehung zu der uns umge-
benden lebenden Welt erneuern und wert-
schitzen. Anhand von anschaulichen Bei-
spielen — Pekannussbdumen, Erdbeeren,
Ahornzuckergewinnung — zeigt sie, wie
pflanzliche Wesen uns mit ihren Friichten be-
schenken, damit wir leben kdnnen. Die erste
Regel wire also, sie zu respektieren und
ihnen mit Dankbarkeit zu begegnen. Das
heisst auch, dass wir uns der «ehrenhaften
Ernte» verschreiben: Man nimmt nur, was
man braucht, braucht alles, was man nimmt
und das so, dass die Pflanze nicht beschadigt
wird. Gleichzeitig sichern sich die Pflanzen
durch diese Hingabe auch ihr eigenes Uber-
leben: Samen miissen verbreitet, Setzlinge
gepflegt werden. Der Mensch ist ein wich-
tiger Teil der Natur, es braucht ihn darin, sagt
die Autorin, aber er muss so leben, dass es
der Zukunft der Kinder niitzt.

Hier greift die Autorin auf die indigene Kul-
tur zuriick, aus der sie stammt. Diese ist der
Schenkdkonomie verpflichtet: Geschenke
zirkulieren, und je ofter etwas geteilt wird,
umso wertvoller wird es. Geschenke sind
nicht «gratisy, durch Geschenke entstehen
Beziehungen, entsteht Austausch. Eigentum
in der Schenkékonomie ist gebunden an ein
«Biindel von Verantwortungen». Im Gegen-
satz dazu steht die Eigentumsokonomie der
Kolonialkulturen: ein Geschenk gilt dort als
«umsonsty, weil wir es erhalten, ohne dafiir
zu bezahlen; Eigentum wird da verstanden
als ein «Biindel von Rechten».

Eine Schenkbeziehung zur Natur ist ein
Geben und Nehmen; sie anerkennt die ge-
genseitige Abhdngigkeit in Wachstumspro-
zessen und ist so eher in der Lage, die Na-
tur als Teil unserer selbst anzunehmen —und

www.bioforumschweiz.ch



	Reden über : gesagt, getan

