
Zeitschrift: Kultur und Politik : Zeitschrift für ökologische, soziale und wirtschaftliche
Zusammenhänge

Herausgeber: Bioforum Schweiz

Band: 79 (2024)

Heft: 2

Artikel: Reden über : gesagt, getan

Autor: Kradolfer, Christine

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1084184

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1084184
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


> Naturbeziehung



Reden über - gesagt, getan

Christine Kradolfer. Vor etwa fünfzig Jahren

bin ich als Studentin hin und wieder zu
einem älteren Ehepaar gefahren, um ihnen

auf dem Bauernhof zu helfen. Das

eindrücklichste Erlebnis war dabei der

Umgang der Bäuerin mit dem riesigen
Kirschbaum neben dem Haus, unter dem

jeweils die Hühner im Gras scharrten und

pickten. Ich weiss nicht, wie es punkto
Ökologie auf diesem Hof aussah, man
sprach ja noch kaum davon. Sie haben es

wohl so gemacht, «wie man es halt schon

immer gemacht hat» - konventionell also;
aber was dies damals aufeinem kleinen
Betrieb genau bedeutete, weiss ich nicht.
Vielleicht wurde der Kirschbaum gespritzt
ich glaube zwar eher nicht; und die Hühner
bekamen zusätzlich Körner, Heublumen,
Rüst- und Essensabfalle.

Die Bäuerin nun fuhr immer etwa wieder
mit der Hand durch die untersten Zweige
des Baumes und sagte dazu: «Du besch e

schöne.» Wenn der Baum in Blüte stand,

betrachtete sie die ganze Pracht, und dann

konnte sie sagen: «Send eer doch schöni!»
Im Sommer wurden die Früchte gelobt:
«Eer send so schöni und liebi!» Einmal
erklärte sie mir «Me mues es ne säge, de

hend's Freud und bliibid gsund.» Auf die

gleiche Art unterstützte sie natürlich ihre

schönen Hühner, mit denen sie ohnehin
dauernd plauderte.

Das mag nun lange her sein; ich bin aber

überzeugt, dass es auch heute Bäuerinnen
und Gärtner gibt (gerade K+P-lesende), die

ein inneres Wissen um ein feines, energetisches

Gewebe zwischen Lebewesen und
deren Ausdrucksformen besitzen, und die
daraus ihre Praxis gestalten, sodass sie

z. B. auch mit den Pflanzen und Tieren
reden, laut oder in Gedanken, mit oder
ohne Geste. Für mich hat allerdings gerade

die Hörbarkeit und Sichtbarkeit bei
diesem Erlebnis den ganzen Vorgang zu einem

Ritual gemacht, an dem ich teilhaben durfte,

ich spürte, dass diese Zuwendung ein

nahezu <zauberkräftiges> Element in der
Praxis und im Leben dieser Bäuerin
darstellte. Und ich ahnte auch, dass meine
Teilnahme und meine Eingestimmtheit
mich zu einem Faden in einem kraftvollen
Gewebe machten.

Nun benutzen wir ja Sprache (wie auch Bild
und Klang) in unserer rational getakteten
Welt vermeintlich viel vernünftiger und klüger.

Jakob Weiss zeigt uns immer wieder

auf, wie sehr eben nur vermeintlich - und

dafür sei ihm an dieser Stelle herzlich
gedankt (siehe speziell K+P 4/23: Effizienz).
Das Prinzip rationalen Denkens ist ja das

Rationieren; Phänomene werden dabei in

möglichst kleine Portionen aufgespaltet,
damit die einzelnen davon so richtig schneidend

analysiert und dabei nochmals

auseinandergenommen werden können, um dann

mit exakt aufgeklebten Etiketten
nebeneinandergestellt säuberlich zusammengerechnet

zu werden.

Je kleiner die Portiönchen, desto

unbesonnener können sie aus dem Ganzen

herausgedacht und mit Wörtern überklebt
werden. Dabei müssen Bezeichnungen ge-
und erfunden werden, die belegen, dass da

wirklich ausfuhrlich drumherum studiert
worden ist (Fächleinausdrückel), während
sie neu zusammengesetzt im kärgsten Fall
zu einem Dualismus führen können; so

erhält man dann die Möglichkeit, zu bewerten;

und schon kann man die eine Hälfte
unterschlagen, d. h.: einfach nicht mehr weiter
darüber nachdenken und nicht mehr erwähnen.

Das ist dann in der Regel der Teil, der

sich eben nicht messen und berechnen lässt,

also z. B. der Zauber des Kirschenlobens.
Dadurch kann ein Begriff wie <Effizienz>,

endlos wiederholt, sozusagen wüten wie er

will und muss nie zu Ende gedacht werden,
nämlich mit der Frage nach der Effektivität,
der (Aus-)Wirkung. So muss kaum nachgesucht

werden, ob diese Wirkung evtl. ein

Schaden sein könnte.

Heute wissen wir um die Defizienz solchen

Denkens, stecken aber in einem Selbstläufer

drin, der kaum mehr zu bremsen zu sein

scheint. Es ist ein Mechanismus entstanden,
der jedes Wort zum Schlagwort, zur Parole,

zum Slogan, zum Witz, zum Werbespruch
verkommen lassen kann, sogar den Begriff
Ökologie. Man kann dabei einen an sich

kostbaren Begriff missbrauchen, ohne zu
merken, dass man damit übergriffig wird; ich

bin kürzlich einem Werbespruch begegnet,
den ich so arrogant finde, dass er geradezu
in Dummheit kippt: «Der Zukunft die richtige

Richtung geben.» Das soll wohl beru¬

higen; aber wie können wir einem Denken
noch trauen, das nur immer wieder nach dem

gleichen System ein Ziel erreichen will, das

es sich selbst ausgerechnet hat?

Ein <Roundup> gegen derart genutzte Wörter

gibt es allerdings schon. Es wirkt halt
nicht grossflächig (und -mäulig) von heute

auf morgen und kostet ständiges Üben und

unverblümte Ehrlichkeit: eigenes Empfinden,

eigenes Denken und bewusste Praxis
(und Jakobs Beiträge). Ein radikales Mittel
ohne messbare Nebenwirkungen, dafür aber

unermesslichen, hoffentlich einem Wachstum

nach innen.

Die Frage ist ja, wie sehr wir alle uns
vereinnahmen lassen oder wie sehr wir uns auf
das Wesenhafte der Begriffe einlassen.

Begriffe sind in der Tat Wesenheiten, man
kann sie beleidigen, wenn man sie nicht
erkennt und anerkennt. Sie sind da, und sie

wollen für wahr genommen werden und

nicht als Ablenkung, Dekoration oder

Nagellack missbraucht. Ich glaube, wir bedürfen

mehr und mehr einer glaubwürdigen,
lyrischen Sprache, die sich nicht scheut vor
den wahren Begriffen. Die Begriffe selbst

müssen vielleicht gar nicht genannt werden,
aber sie lassen sich gern andeuten durch
andere Begriffe, die uns Menschen begreifbar,
weil aus dem Erleben erzählend, sich er-

schliessen. Was meine Bäuerin, Gertrud
hiess sie, vor 50 Jahren ihren Kirschen und

Hühnern zuraunte, dieses ganze Bild von
Verbindlichkeit und Dankbarkeit - mir
kommt es heute mystisch und lyrisch vor,
ein Bild aus einem Märchen. Aber es ist ein

hochaktuelles Bild. - An dieser Stelle erinnere

ich daran, dass die Möschberg-Ge-
sprächsrunde 2009 aus einer ähnlichen Not
heraus den <Landhirten> geboren hat, den

heute die BioEtico-Menschen als ihre

Berufsbezeichnung verwenden (s. K+P 4/2009:

Wortverdichtungen).
Eine Not in der Sprache als Kommunikation

zeigt uns auch der Beitrag «Fehlt der
Landwirtschaft der Naturgeist?», Stellungnahme
und Appell der 10+ indigenen Persönlichkeiten

und Organisationen (s. ebenfalls 4/23).
Diese Menschen haben offensichtlich begriffen,

dass eine Kultur wie die unsere mit der

Gefahr funktioniert, Missbrauch zu begehen,

und dass es bei uns akzeptiert zum System

gehört, Missverständnis zu etablieren und

www.bioforumschweiz.ch Kultur und Politik 2>24 > 23



> Naturbeziehung

Geflochtenes Süssgrasweiterhin energetische Aspekte - ich meine
auch solche seelischer und spiritueller Art -
nicht zu berücksichtigen. So befurchten sie

(meines Erachtens mit gutem Grund), dass

wir landwirtschaftliche Praktiken aus ihrer
Kultur haltlos in Permakultur regenerative
Landwirtschaft oder Biolandbau einbauen,
sie damit - zu Methode oder Rezept zu

degradieren, ohne die Haltung zu beachten, die

bei ihnen der Ursprung und Nährboden
solcher Praxis ist. Schon bald könnte dabei

ganz Wesentliches wie die gegenseitige

Zugewandtheit, das Gewebe unter den

Verwandten Tier, Pflanze, Mensch und der

ganzen Erde, übergangen und überredet

werden. Deshalb laden sie uns dazu ein, unser

kolonialherrenmässiges Gebaren als

Retter der Natur weder fortzuführen noch

zu verdrängen, sondern in die Tiefe zu wenden,

d.h. uns einzulassen, zuzuhören, zu

hegen, zu pflegen. - Ich vermute, dass gerade
bäuerliche Tätigkeit dazu laufend Gelegenheit

bietet, dies im Alltag zu üben und sich

hineinwachsen zu lassen: man bewegt sich

viel, bückt sich, geht in die Hocke oder
vielleicht sogar auf die Knie - das sind ja Gesten

des Tanzes, auch der Demut und
Bescheidenheit {humility). Und reden kann man
mit allen Kreaturen, mit Gras, Baum, Tier,

Erde, Stein, Himmel vielleicht sogar mit
einem Gebäude oder einer Maschine?
reden und danke sagen für die Zusammenarbeit.

Alle diese Wesen können viel mit uns
machen, wenn wir dafür offen sind. Darüber

konnten wir gerade in K+P 1/24 im Beitrag

über Zugrinder lesen oder auch, lang ist's

her, in 2/12 von Claudia Capaul. Und
wohlverstanden: es ist ein Ringen um Ausgewogenheit;

nicht eine Technologie, sondern Kultur,

etwas zu Pflegendes. Etwas, das sich

nicht mit ein paar Wörtern erledigen lässt.

Beim Lesen des obengenannten Appells
habe ich an ein Buch denken müssen, das

ich aufgrund einer Rezension im Newsletter

Jan 22 der Jean-Gebser-Gesellschaft

gekauft, zweimal gelesen, mehrmals
verschenkt und vielen weiterempfohlen habe —

was ich hier grad noch einmal tue: die

Redaktorin Eva Johner hat eingewilligt,
ihren Text für K+P zur Verfügung zu stellen.

Anmerkung: Jean Gebser, 1905-1973,
Kulturphilosoph. Sein Hauptwerk Ursprung
und Gegenwart ist in zwei Bänden einer

5-bändigen Gesamtwerksausgabe 2015 bei

Chronos neu aufgelegt worden. Siehe auch

www.jean-gebser-gesellschaft.ch. •

Robin Wall Kimmerer Foto: potawatomi.org

Eva Johner. Ich will ganz persönlich beginnen.

Seit meiner Pensionierung habe ich das

Glück, mich einer Leidenschaft hingeben zu

können, die während des Arbeitslebens
immer ein wenig zu kurz kam: der Arbeit im
Garten. Tätigkeit in meinem eigenen kleinen

Stadtgarten, in einem mit Nachbarn
angelegten Beeren-Naschgarten, in einem grossen

Gemeinschaftsgarten. Viele dieser

Tätigkeiten kenne ich, vieles muss und darf ich

neu dazu lernen. Eher zufällig, aber umso

beglückter bin ich in diesem Sommer auf
ein Buch gestossen, das eine Haltung
gegenüber Erde und Natur beschreibt, die

meinem Empfinden und meinen Gefühlen

entspricht, die ich aber so formuliert
noch nicht gelesen hatte.

Robin Wall Kimmerer, Botanikerin,
Professorin, Mutter und Mitglied des Stammes

der Potawatomi (an den Grossen Seen

Nordamerikas), hat dieses Buch schon 2013

geschrieben. Aber erst 2020 erschien es in der

Bestseller-Liste der New York Times (und
steht dort bis heute). Nun ist es über eine

Million Mal verkauft und 2021 in neun Sprachen

übersetzt worden. Die Autorin
überreicht uns mit ihrem Buch statt einem Zopf

aus Süssgras einen «Zopf aus Geschichten,
für die Heilung unserer Beziehung zur Welt.

Dieser Zopf besteht aus drei Strängen: dem

Wissen der Indigenen, naturwissenschaftlicher

Erkenntnis und der Geschichte
einer Wissenschaftlerin vom Stamm der

Anishinaabe, die versucht, alle drei

zusammenzubringen, um dem Wichtigsten zu
dienen» (Zitat aus dem Vorwort).

«All unser Gedeihen ist gegenseitig»
Um ein ökologisches Bewusstsein zu entwickeln,

so Robin Wall Kimmerer, ist es

notwendig, dass die heutigen Menschen die

wechselseitige Beziehung zu der uns
umgebenden lebenden Welt erneuern und
wertschätzen. Anhand von anschaulichen

Beispielen - Pekannussbäumen, Erdbeeren,

Ahornzuckergewinnung — zeigt sie, wie

pflanzliche Wesen uns mit ihren Früchten

beschenken, damit wir leben können. Die erste

Regel wäre also, sie zu respektieren und

ihnen mit Dankbarkeit zu begegnen. Das

heisst auch, dass wir uns der «ehrenhaften
Ernte» verschreiben: Man nimmt nur, was

man braucht, braucht alles, was man nimmt
und das so, dass die Pflanze nicht beschädigt
wird. Gleichzeitig sichern sich die Pflanzen

durch diese Hingabe auch ihr eigenes
Überleben: Samen müssen verbreitet, Setzlinge

gepflegt werden. Der Mensch ist ein wichtiger

Teil der Natur, es braucht ihn darin, sagt
die Autorin, aber er muss so leben, dass es

der Zukunft der Kinder nützt.

Hier greift die Autorin aufdie indigene Kultur

zurück, aus der sie stammt. Diese ist der

Schenkökonomie verpflichtet: Geschenke

zirkulieren, und je öfter etwas geteilt wird,
umso wertvoller wird es. Geschenke sind

nicht <gratis>, durch Geschenke entstehen

Beziehungen, entsteht Austausch. Eigentum
in der Schenkökonomie ist gebunden an ein

«Bündel von Verantwortungen». Im Gegensatz

dazu steht die Eigentumsökonomie der

Kolonialkulturen: ein Geschenk gilt dort als

<umsonst>, weil wir es erhalten, ohne dafür

zu bezahlen; Eigentum wird da verstanden

als ein «Bündel von Rechten».

Eine Schenkbeziehung zur Natur ist ein

Geben und Nehmen; sie anerkennt die

gegenseitige Abhängigkeit in Wachstumsprozessen

und ist so eher in der Lage, die Natur

als Teil unserer selbst anzunehmen - und

24 > Kultur und Politik 2>24 www.bioforumsch weiz. ch


	Reden über : gesagt, getan

