
Zeitschrift: Kultur und Politik : Zeitschrift für ökologische, soziale und wirtschaftliche
Zusammenhänge

Herausgeber: Bioforum Schweiz

Band: 78 (2023)

Heft: 4

Artikel: Fehlt der Landwirtschaft der Naturgeist?

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1049829

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1049829
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


> Kultur/Grundlagen

Fehlt der Landwirtschaft der Naturgeist?
Ein britischer Ethnologe erforschte Menschengruppen

im Amazonasbecken in Brasilien.

Professor David Maybury-Lewis 1929-2007)

war von der ökologischen Weisheit der indige-

nen Völker überzeugt. 1965 veröffentlichte er
das Buch «The savage and the innocent». Es

war gewidmet «To our friends in Brazil», bei

denen er mit seiner Frau Pia einige Jahre lebte,

bevor er eine Professur in den USA bekam.

Das Ehepaar gründete 1972 das «Cultural
Survival» Institut nahe seiner Harvard
Universität in Cambridge (Massachusetts). Das

private Institut sieht sich heute als eine führende

Einrichtung in den USA, wenn es um
weltweite Rechte und Stimmen von Völkern geht,

deren nord-westliche Begriffs- und

Wertungsgeschichte unter anderem von <Wilden> und

<Primitiven>, <Eingeborenen> und Naturvölkern)

zu <autochthonen Ethnien>, <Indigenen>

oder <Ökosystem-Menschen> reicht.

Ob nun die <indigenen> Menschen fast immer
besser mit der Welt umgingen als wir: mit
einer Welt, welche von Menschen wie uns, die

sich nicht als Indigene bezeichnen, weil sie in

einer industriegeprägten Zivilisation leben

und in Geräte tippen, gerne <Natur> genannt

wird, ist in der Anthropologie umstritten und

auch ein wenig bei uns in der Redaktion. Wir
drucken hier eine Stellungnahme ab, die das

Cultural Survival Institut organisiert hat, welche

etwa besagt: «Den Ökos in der Landwirtschaft

fehlt die Beseeltheit der Welt, ihnen

fehlt der allgegenwärtige Geist in jedem Stein

und an jedem Ort, auch wenn sie etwas von

uns Indigenen nachzumachen versuchen.»

DerText wurde von Galina Angarova aus Bur-

jatien in Südsibirien und weiteren verfasst,

Übersetzung von Nikola Patzel.

« Wir möchten Vertreter der westlichen

ökologischen Landwirtschaft (wie regenerative

Landwirtschaft und Permakultur) dazu einladen,

mehr in die Tiefe zu gehen und Gleichgesinnte

tieferzugehen zu ermutigen; nicht nur
Praktiken aus indigenen Kulturen, ohne deren

Kontext zu <übernehmen>, sondern auch die

tieferen indigenen Weltanschauungen einzube-

ziehen einen Bewusstseinswandel anzuregen,

der uns hoffentlich dabei unterstützt, von

einer dominanten Kultur der Vorherrschaft und

Beherrschung zu einer Kultur überzugehen,
die aufGegenseitigkeit, Respekt und
Wechselbeziehungen mit allen Lebewesen beruht -
natürlich auch zwischen allen Menschen.»

Weissgewaschene Hoffnung. Eine
Botschaft von 10+ indigenen Führungspersönlichkeiten

und Organisationen.
Regenerative Landwirtschaft und Permakultur

bieten Schmalspurlösungen zur
Klimakrise. Regenerative Landwirtschaft
und Permakultur beanspruchen für sich,
die Lösungen für unsere ökologischen
Krisen zu sein. Beide übernehmen
Praktiken aus indigenen Kulturen, lassen

dabei aber problematischerweise unsere

Weltanschauungen aussen vor. Damit setzen

sie das Muster fort, unsere Geschichte

und unsere Beiträge zur modernen Welt
auszulöschen.

Zwar sind die in (nachhaltiger Landwirtschaft)

geförderten Praktiken wichtig,
aber sie enthalten nicht die tiefgreifenden
kulturellen und Beziehungs-Veränderungen,

welche notwendig sind, damit wir
alle wieder heil werden.

Wo ist die <Natur>?

In der regenerativen Landwirtschaft und

Permakultur wird oft darüber gesprochen,

was <in der Natur) geschieht: (In der Natur
ist der Boden immer bedeckt). (In der Natur

gibt es keine Monokulturen). Die Natur wird
als draussen und [vom Menschen] getrennt,
als ideal und perfekt betrachtet. Der Mensch

muss «Biomimikry» (Nachahmung des

Lebens) betreiben, weil wir ausserhalb des

Lebens der Natur existieren.

Indigene Völker sprechen von unserer Rolle

ALS Natur. (Indigene Sprachen haben oft

sogar kein Wort für Natur, sondern nur
einen Namen für die Erde und unser Universum.)

Als Zellen und Organe der Erde

bemühen wir uns, unsere Rolle als ihre Pfleger
und Verantwortungsträger [caregiver and

caretaker] zu erfüllen. Wir bezeichnen uns

oft als (Webende), welche die Bande
zwischen allen Wesen stärken.

12 > Kultur und Politik 4>23 bioforumsch weiz.ch



Tod bedeutet nicht gleich tot
Regenerative Landwirtschaft & Permakultur

halten oft an der <toten> Weltsicht der westlichen

Kultur und Wissenschaft fest: Felsen

und Berge, Erde, Wasser, Wind und Licht
werden alle als <tot> vorausgesetzt. (z.B.
<Lasst uns dem Boden wieder Leben schenken!)

- was bedeutet, dass der Boden ohne

Mikroben tot ist.) Dieses Weltbild geht davon

aus, dass Leben nur dann entsteht, wenn diese

Elemente auf eine bestimmte und besondere

Weise zusammengebracht werden.

Indigene Kulturen sehen die Erde als eine

Gemeinschaft von Wesen und nicht von
Objekten: Alle Materie und Energie ist lebendig

und bewusst. Berge, Steine, Wasser und

Luft sind Verwandte und Ahnen. Die Erde

ist ein lebendiges Wesen und wir sind alle

Teile von ihr. Leben entsteht nicht nur, wenn
diese Elemente zusammengebracht werden;
Leben besteht immer. Kein <Ding> ist jemals

tot; Leben bildet und verwandelt sich.

Vom Urteilen zur Bezogenheit

Regenerative Landwirtschaft und Permakultur

halten an übermässig vereinfachten Dualitäten

fest, welche als gut und böse bezeichnet werden.

Pflügen ist schlecht, nicht pflügen ist gut.
Mulch ist gut, nicht mulchen ist schlecht. Wir
müssen nur die <guten> Dinge tun, um den

idealisierten, zu 99,9% bio-nachgeahmten
Bauernhof/Garten zu erreichen, obwohl wir nie so

rein oder gut <wie die Natur> sein werden, weil

wir von ihr getrennt sind.

Oft sind indigene Kulturen der Ansicht, dass es

kein Gutes, Schlechtes oder Ideales gibt - es ist

nicht unsere Aufgabe, darüber zu urteilen.

Unsere Aufgabe ist es, zu hegen, zu pflegen und zu

weben, um Beziehungen im Gleichgewicht zu

halten. Wir geben uns dem Land hin: Unser

Atem und unsere Hände beleben ihre [der Erde]

Gärten und verbinden unsere Lebenskraft

miteinander. Niemand wird durch unsere Berührung

verdorben, und wir haben die Fähigkeit zu

heilen wie jede andere Lebensform auch.

Unsere Worte formen uns

Regenerative Landwirtschaft & Permakultur

verwenden Englisch als ihre bevorzugte Sprache,

unabhängig von Geographie und Kultur: Sie müssen

zuerst Englisch lernen, um von den Paten

\godFATHERS\ dieser Bewegung zu lernen. Die

englische Sprache urteilt und objektiviert und

verwendet Wörter, die in den meisten indigenen

Sprachen nicht vorkommen: (natürlich, kriminell,

Müll, tot, wild, rein... .> Das Englische verwendet

auch Begriffe wie < Dingo und < Sachen)

[things and its], wenn es sich auf«nicht lebende,

untermenschliche Gestaltungen» bezieht.

Bei den indigenen Kulturen ist jede Sprache

aus einem Ort entstanden und daher eng mit
diesem verbunden. Die Inuit haben Dutzende

von Wörtern für Schnee und seine [her] Bewegung;

die polynesischen Sprachen haben

Dutzende von Wörtern dafür, wie Wasser sich

kräuselt und wellt. Um einen Ort zu kennen,

muss man seine Sprache sprechen. Es gibt keine

Einheitsgrösse und keine Wörter für
nichtlebende oder untermenschliche Wesen, denn

alles Leben hat den gleichen Wert.

Menschen sind Land. Ganzheitlichkeit

schliesst Geschichte ein

Regenerative Landwirtschaft und Permakultur

beanspruchen einen ganzheitlichen Ansatz. Zur

Erholung einer Landschaft wird <alles>

berücksichtigt: Bodengesundheit, Wasserkreisläufe,

lokale <Wildtiere>, Einkommen und Gewinn.

<Alles> neigtjedoch dazu, die Geschichte AUS-

ZUSCHLIESSEN: Warum war die Heimat der

indigenen Völker (raubbar> und warum waren

unsere Völker und unser Land

(vergewaltigungsgeeignet)? Warum wurden unsere
Kulturen ausgetilgt? Warum muss unser Wissen

von der (Wissenschaft) bestätigt werden?

Warum werden wir immer noch von der (Heilung)
unseres Landes ausgeschlossen?

In den indigenen Kulturen gehören die
Menschen zum Land und nicht das Land zu den
Menschen. Die Heilung des Landes MUSS die

Heilung der Menschen einschliessen und umgekehrt.

Die emotionalenTraumata, die in unseren

Körpern als Nachkommen von Überfallenen,

versklavten und vertriebenen Völkern stecken,

müssen anerkannt und verarbeitet werden; das

ist notwendig für die Heilung des Landes. Die

Rückgabe unserer Rechte, das Land, welches

uns geboren hat, zu umsorgen, zu bewirtschaften

und mit ihm in Beziehimg zu sein, ist Teil

dieser Anerkennung.

The Savage
the Innocent

David Maybury-Lewis

Kompostierung

Regenerative Landwirtschaft und Permakultur

teilen oft die Botschaft derUmweltschützer, dass

die Welt im Sterben liegt und wir sie (retten)

müssen. Menschen sind giftig, aber wenn wir
uns bemühen, können wir eine (neue Natur) in

Harmonie schaffen, wenngleich diese nicht ganz

so harmonisch ist wie die (alte Natur>, die vor
der Menschheit existierte. Für diese Mission

müssen wir die Natur an erste Stelle setzen und

uns selbst für (die Sache) opfern.

Meist sehen indigene Kulturen die Erde in Zyklen
steter Wandlung. Gegenwärtig befinden wir uns

in einem Zyklus der grossen Zersetzung. Wie bei

jedem Kompostierungsgeschehen gibt es ein

Unbehagen und ein Wissen, dass derTod uns immer

zurWiedergeburt führt. In diesem grossen Zyklus
haben wir alle eine Rolle. Alle unseren eigenen

Traumata zu erkennen undzu heilen, IST die

Heilung derTraumata der Erde, denn wir sind EINS.

Wie geht es jetzt weiter?

Die indigenen Völker, welche nur 6,2% der

Weitbevölkerimg ausmachen, behüten 80 % der

biologischenVielfalt der Erde und bewirtschaften

über 25% ihres Landes. Indigene
Weltanschauungen sind das Muttergestein, aus dem

heraus unsere landwirtschaftlichen Praktiken und

Lebensweisen erscheinen. Wir laden Sie ein,

Ihre täglichen Praktiken in jenen Wegen unserer

Vorfahren zu gründen, während wir gemeinsam

auf kollektive Heilung hinarbeiten. •
Helfen Sie, diesen Open-Source-Beitrag zu

verbreiten: https://bit. ly/Indigenous WorldViews.

bioforumschweiz.ch Kultur und Politik 4>23 > 13


	Fehlt der Landwirtschaft der Naturgeist?

