Zeitschrift: Kultur und Politik : Zeitschrift fur 6kologische, soziale und wirtschaftliche

Zusammenhange
Herausgeber: Bioforum Schweiz
Band: 78 (2023)
Heft: 4
Artikel: Fehlt der Landwirtschaft der Naturgeist?
Autor: [s.n.]
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1049829

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1049829
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

» Kultur/Grundlagen

Fehlt der Landwirtschaft der Naturgeist?

Ein britischer Ethnologe erforschte Menschen-
gruppen im Amazonasbecken in Brasilien.
Professor David Maybury-Lewis (1929-2007)
war von der 6kologischen Weisheit der indige-
nen Volker iiberzeugt. 1965 veréffentlichte er
das Buch «The savage and the innocent». Es
war gewidmet «To our friends in Brazil», bei
denen er mit seiner Frau Pia einige Jahre leb-
te, bevor er eine Professur in den USA bekam.
Das Ehepaar griindete 1972 das «Cultural
Survival» Institut nahe seiner Harvard Uni-
versitit in Cambridge (Massachusetts). Das
private Institut sieht sich heute als eine fiihren-
de Einrichtung in den USA, wenn es um welt-
weite Rechte und Stimmen von Voélkern geht,
deren nord-westliche Begriffs- und Wertungs-
geschichte unter anderem von «Wilden> und
<Primitiven, <Eingeborenen> und «Naturvol-
kern> zu <autochthonen Ethnieny, <Indigenen»
oder «Okosystem-Menschen> reicht.

Ob nun die <indigenen» Menschen fast immer
besser mit der Welt umgingen als wir: mit ei-
ner Welt, welche von Menschen wie uns, die
sich nicht als Indigene bezeichnen, weil sie in
einer industriegepragten Zivilisation leben
und in Geriéte tippen, gerne «<Natur» genannt
wird, ist in der Anthropologie umstritten und
auch ein wenig bei uns in der Redaktion. Wir
drucken hier eine Stellungnahme ab, die das
Cultural Survival Institut organisiert hat, wel-
che etwa besagt: «Den Okos in der Landwirt-
schaft fehlt die Beseeltheit der Welt, ithnen
fehlt der allgegenwirtige Geistin jedem Stein
und an jedem Ort, auch wenn sie etwas von
uns Indigenen nachzumachen versuchen.»
Der Text wurde von Galina Angarova aus Bur-
jatien in Siidsibirien und weiteren verfasst,
Ubersetzung von Nikola Patzel.

«Wir mochten Vertreter der westlichen dkolo-
gischen Landwirtschaft (wie regenerative
Landwirtschaft und Permakultur) dazu einla-
den, mehr in die Tiefe zu gehen und Gleichge-
sinnte tieferzugehen zu ermutigen, nicht nur
Praktiken aus indigenen Kulturen, ohne deren
Kontext zu <iibernehmen>, sondern auch die
tieferen indigenen Weltanschauungen einzube-
ziehen ... einen Bewusstseinswandel anzure-
gen, der uns hoffentlich dabei unterstiitzt, von
einer dominanten Kultur der Vorherrschaft und
Beherrschung zu einer Kultur tiberzugehen,
die auf Gegenseitigkeit, Respekt und Wechsel-
beziehungen mit allen Lebewesen beruht —
natiirlich auch zwischen allen Menschen.»

12 > Kultur und Politik 423

Weissgewaschene Hoffnung. Eine Bot-
schaft von 10+ indigenen Fiihrungsper-
sonlichkeiten und Organisationen. Re-
generative Landwirtschaft und Perma-
kultur bieten Schmalspurléosungen zur
Klimakrise. Regenerative Landwirtschaft
und Permakultur beanspruchen fiir sich,
die Losungen fiir unsere Okologischen
Krisen zu Beide iibernehmen
Praktiken aus indigenen Kulturen, lassen
dabei aber problematischerweise unsere
Weltanschauungen aussen vor. Damit set-
zen sie das Muster fort, unsere Geschich-
te und unsere Beitrige zur modernen Welt
auszuldschen.

Zwar sind die in achhaltiger Landwirt-
schaft> geforderten Praktiken wichtig,
aber sie enthalten nicht die tiefgreifenden
kulturellen und Beziehungs-Verdnderun-
gen, welche notwendig sind, damit wir
alle wieder heil werden.

sein.

Wo ist die <Natur?

In der regenerativen Landwirtschaft und
Permakultur wird oft dartiber gesprochen,
was «in der Natur> geschieht: <In der Natur
ist der Boden immer bedeckt. <In der Natur
gibt es keine Monokultureny. Die Natur wird
als draussen und [vom Menschen] getrennt,
als ideal und perfekt betrachtet. Der Mensch
muss «Biomimikry» (Nachahmung des Le-
bens) betreiben, weil wir ausserhalb des Le-
bens der Natur existieren.

Indigene Volker sprechen von unserer Rol-
le ALS Natur. (Indigene Sprachen haben oft
sogar kein Wort fiir Natur, sondern nur ei-
nen Namen fiir die Erde und unser Univer-
sum.) Als Zellen und Organe der Erde be-
mithen wir uns, unsere Rolle als ihre Pfleger
und Verantwortungstriger [caregiver and
caretaker] zu erfiillen. Wir bezeichnen uns
oft als «<Webende>, welche die Bande zwi-
schen allen Wesen stirken.

Humilit

<

.

y 7

i

Screenshot von www.cultural

4
|
b

bioforumschweiz.ch



Tod bedeutet nicht gleich tot

Regenerative Landwirtschaft & Permakultur
halten oft an der <toten> Weltsicht der westli-
chen Kultur und Wissenschaft fest: Felsen
und Berge, Erde, Wasser, Wind und Licht
werden alle als «<tot» vorausgesetzt. (z.B.
«Lasst uns dem Boden wieder Leben schen-
ken!> — was bedeutet, dass der Boden ohne
Mikroben tot ist.) Dieses Weltbild geht davon
aus, dass Leben nur dann entsteht, wenn die-
se Elemente auf eine bestimmte und beson-
dere Weise zusammengebracht werden.
Indigene Kulturen sehen die Erde als eine
Gemeinschaft von Wesen und nicht von Ob-
jekten: Alle Materie und Energie ist leben-
dig und bewusst. Berge, Steine, Wasser und
Luft sind Verwandte und Ahnen. Die Erde
ist ein lebendiges Wesen und wir sind alle
Teile von ihr. Leben entsteht nicht nur, wenn
diese Elemente zusammengebracht werden;
Leben besteht immer. Kein <Ding» ist jemals
tot; Leben bildet und verwandelt sich.

Vom Urteilen zur Bezogenheit

Regenerative Landwirtschaft und Permakultur
halten an tibermassig vereinfachten Dualititen
fest, welche als gut und bose bezeichnet wer-
den. Pfliigen ist schlecht, nicht pfliigen ist gut.
Mulch ist gut, nicht mulchen ist schlecht. Wir
miissen nur die <guten> Dinge tun, um den ide-
alisierten, zu 99,9% bio-nachgeahmten Bau-
ernhof/Garten zu erreichen, obwohl wir nie so
rein oder gut «<wie die Natur» sein werden, weil
wir von ihr getrennt sind.

Oft sind indigene Kulturen der Ansicht, dass es
kein Gutes, Schlechtes oder Ideales gibt — es ist
nicht unsere Aufgabe, dariiber zu urteilen. Un-
sere Aufgabe ist es, zu hegen, zu pflegen und zu
weben, um Beziehungen im Gleichgewicht zu

e
ultural A Survival

Indigenous Leaders
Demand UrgenptAction
T &

bioforumschweiz.ch

halten. Wir geben uns dem Land hin: Unser
Atem und unsere Hande beleben ihre [der Erde]
Girten und verbinden unsere Lebenskraft mit-
einander. Niemand wird durch unsere Beriih-
rung verdorben, und wir haben die Féahigkeit zu
heilen wie jede andere Lebensform auch.

Unsere Worte formen uns

Regenerative Landwirtschaft & Permakultur ver-
wenden Englisch als ihre bevorzugte Sprache, un-
abhingig von Geographie und Kultur: Sie miis-
sen zuerst Englisch lernen, um von den Paten
[godFATHERS) dieser Bewegung zu lernen. Die
englische Sprache urteilt und objektiviert und ver-
wendet Worter, die in den meisten indigenen
Sprachen nicht vorkommen: <natiirlich, kriminell,
Miill, tot, wild, rein ... .» Das Englische verwen-
det auch Begriffe wie «Dinge> und <Sachen
[things and its], wenn es sich auf «nicht lebende,
untermenschliche Gestaltungen» bezieht.

Bei den indigenen Kulturen ist jede Sprache
aus einem Ort entstanden und daher eng mit
diesem verbunden. Die Inuit haben Dutzende
von Wortern flir Schnee und seine [ser] Bewe-
gung; die polynesischen Sprachen haben Dut-
zende von Wortern dafiir, wie Wasser sich
krauselt und wellt. Um einen Ort zu kennen,
muss man seine Sprache sprechen. Es gibt kei-
ne Einheitsgrosse und keine Worter fiir nicht-
lebende oder untermenschliche Wesen, denn
alles Leben hat den gleichen Wert.

Menschen sind Land. Ganzheitlichkeit
schliesst Geschichte ein

Regenerative Landwirtschaft und Permakultur
beanspruchen einen ganzheitlichen Ansatz. Zur
Erholung einer Landschaft wird <alles) bertick-
sichtigt: Bodengesundheit, Wasserkreisldufe,
lokale «Wildtierey, Einkommen und Gewinn.
«Alles) neigt jedoch dazu, die Geschichte AUS-
ZUSCHLIESSEN: Warum war die Heimat der
indigenen Volker <raubbar> und warum waren
unsere Volker und unser Land «vergewalti-
gungsgeeignet>? Warum wurden unsere Kul-
turen ausgetilgt? Warum muss unser Wissen
von der «Wissenschafty bestétigt werden? Wa-
rum werden wir immer noch von der «Heilungy
unseres Landes ausgeschlossen?

In den indigenen Kulturen gehéren die Men-
schen zum Land und nicht das Land zu den Men-
schen. Die Heilung des Landes MUSS die Hei-
lung der Menschen einschliessen und umge-
kehrt. Die emotionalen Traumata, die in unseren
Korpern als Nachkommen von tiberfallenen,
versklavten und vertriecbenen Volkern stecken,
miissen anerkannt und verarbeitet werden; das
ist notwendig fiir die Heilung des Landes. Die

Riickgabe unserer Rechte, das Land, welches
uns geboren hat, zu umsorgen, zu bewirtschaf-
ten und mit ihm in Beziehung zu sein, ist Teil
dieser Anerkennung.

- The Savage
a¢ Innocent

David Maybury-Lewis

Kompostierung

Regenerative Landwirtschaft und Permakultur
teilen oft die Botschaft der Umweltschiitzer, dass
die Welt im Sterben liegt und wir sie <retten
miissen. Menschen sind giftig, aber wenn wir
uns bemiihen, kénnen wir eine <neue Natur) in
Harmonie schaffen, wenngleich diese nicht ganz
so harmonisch ist wie die <alte Natun, die vor
der Menschheit existierte. Fiir diese Mission
miissen wir die Natur an erste Stelle setzen und
uns selbst fiir «die Sache» opfern.

Meist sehen indigene Kulturen die Erde in Zyklen
steter Wandlung. Gegenwirtig befinden wir uns
in einem Zyklus der grossen Zersetzung. Wie bei
Jjedem Kompostierungsgeschehen gibt es ein Un-
behagen und ein Wissen, dass der Tod uns immer
zur Wiedergeburt fiihrt. In diesem grossen Zyklus
haben wir alle eine Rolle. Alle unseren eigenen
Traumata zu erkennen und zu heilen, IST die Hei-
lung der Traumata der Erde, denn wir sind EINS.

Wie geht es jetzt weiter?

Die indigenen Volker, welche nur 6,2% der
Weltbevolkerung ausmachen, behtiten 80 % der
biologischen Vielfalt der Erde und bewirtschaf-
ten tiber 25% ihres Landes. Indigene Weltan-
schauungen sind das Muttergestein, aus dem he-
raus unsere landwirtschaftlichen Praktiken und
Lebensweisen erscheinen. Wir laden Sie ein,
Thre téglichen Praktiken in jenen Wegen unse-
rer Vorfahren zu griinden, wihrend wir gemein-
sam auf kollektive Heilung hinarbeiten. @
(...) Helfen Sie, diesen Open-Source-Beitrag zu
verbreiten: Atips:/bit.ly/Indigenous WorldViews.

Kultur und Politik 4>23 » 13



	Fehlt der Landwirtschaft der Naturgeist?

